
63

Lucas Ferraço Nassif
Marco Grosoli
Vasco Baptista Marques
Susana Viegas 
(Eds.)

IS
S

N
 2

18
3

-7
19

8

DEATH-IMAGES: REVISITING 
DELEUZE’S ‘TIME-IMAGE’
IN CINEMA AFTER 1985
IMAGENS-MORTE: REVISITANDO A ‘IMAGEM-TEMPO’ 
DE DELEUZE NO CINEMA DEPOIS DE 1985

O
ut

on
o/

In
ve

rn
o 
Fa
ll/

W
in

te
r 2

0
2

5

This work is funded by national funds through the FCT — Foundation for Science  
and Technology, I.P., within the scope of project UID/5021/2025.



FICHA TÉCNICA EDITORIAL INFORMATION

Revista de Comunicação  
e Linguagens  
Journal of Communication  
and Languages

DEATH-IMAGES: REVISITING 
DELEUZE’S ‘TIME-IMAGE’
IN CINEMA AFTER 1985
IMAGENS-MORTE: REVISITANDO 
A ‘IMAGEM-TEMPO’ DE DELEUZE  
NO CINEMA DEPOIS DE 1985
N. 63

Direcção 
Editors-in-Chief

Teresa Mendes Flores  
ICNOVA e Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas da Universidade Nova 
de Lisboa e Universidade Lusófona, Portugal
teresaflores@fcsh.unl.pt

Maria do Carmo Piçarra  
ICNOVA e Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas da Universidade 
Nova de Lisboa, Portugal
mcarmopicarra@fcsh.unl.pt

Editores deste número 
This issue Editors

Lucas Ferraço Nassif
Instituto de Filosofia da NOVA 
(IFILNOVA) Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas Universidade  
NOVA de Lisboa, Portugal
lfnassif@fcsh.unl.pt

Marco Grosoli
Instituto de Filosofia da NOVA 
(IFILNOVA) Faculdade de Ciências  
Sociais e Humanas Universidade NOVA  
de Lisboa, Portugal
mgrosoli@fcsh.unl.pt

Vasco Baptista Marques
Instituto de Filosofia da NOVA 
(IFILNOVA) Faculdade de Ciências  
Sociais e Humanas Universidade NOVA  
de Lisboa, Portugal
vascomarques@fcsh.unl.pt

Susana Viegas
Instituto de Filosofia da NOVA (IFILNOVA)
Departamento de Ciências da 
Comunicação Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas Universidade NOVA  
de Lisboa, Portugal
susanaviegas@fcsh.unl.pt

Frequência Frequency
Semestral bi-annual
Publicação em acesso livre
Publication in open access

Processo de revisão  
Review process
Revisão cega por pares 
Double blind peer review

ISSN
2183-7198

DOI
https://doi.org/10.34619/8yzx-efw9

Endereço da Redação
Journal address  
Instituto de Comunicação da NOVA 
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
Universidade Nova de Lisboa Avenida  
de Berna, 26-C | 1069-061 Lisboa  
icnova@fcsh.unl.pt 
www.icnova.fcsh.unl.pt

mailto:teresaflores@fcsh.unl.pt
mailto:mcarmopicarra@fcsh.unl.pt
mailto:lfnassif%40fcsh.unl.pt?subject=
mailto:mgrosoli%40fcsh.unl.pt?subject=
mailto:vascomarques%40fcsh.unl.pt?subject=
mailto:susanaviegas%40fcsh.unl.pt?subject=
https://doi.org/10.34619/8yzx-efw9
mailto:icnova@fcsh.unl.pt


©2025, ICNOVA. 
Todos os direitos reservados. All rights reserved. 

A Revista de Comunicação e Linguagens  
(ISSN: 2183-7198) está incluída nos 
catálogos Scopus, ERIH PLUS (European 
Reference Index for the Humanities and 
Social Sciences), Latindex, ProQuest/CSA 
(Cambridge Scientific Abstracts) 
e ROAD, Directory of Open Access  
scholarly Resources.

The Journal of Communication and 
Languages (ISSN: 2183-7198) is indexed in 
Scopus, ERIH PLUS (European Reference 
Index for the Humanities and Social 
Sciences), Latindex, ProQuest / CSA 
(Cambridge Scientific Abstracts) and  
ROAD, Directory of Open Access  
scholarly Resources.

Este trabalho está licenciado sob  
a Creative Commons Attribution License. 
This work is licensed under the  
Creative Commons Attribution License.

Coordenação Editorial
Editorial Coordination 
Patrícia Contreiras 
ICNOVA — Instituto de Comunicação  
da NOVA, Portugal 
patriciacontreiras@fcsh.unl.pt

Design
Tomás Gouveia 

Capa Cover
Taste of Cherry, Abbas Kiarostami, 1997

Revista de Comunicação e Linguagens  
Journal of Communication and Languages
https://revistas.fcsh.unl.pt/rcl

Os números anteriores da revista 
estão disponíveis em 
The previous issues of the journal 
are available at 
https://revistas.fcsh.unl.pt/rcl

Este trabalho é financiado por fundos 
nacionais através da FCT — Fundação para 
a Ciência e a Tecnologia, I.P., no âmbito  
do projeto UID/5021/2025.

This work is funded by national funds through 
the FCT — Foundation for Science and
Technology, I.P., within the scope of project 
UID/5021/2025.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:patriciacontreiras@fcsh.unl.pt
https://revistas.fcsh.unl.pt/rcl
https://revistas.fcsh.unl.pt/rcl


CONSELHO CIENTÍFICO 
INTERNACIONAL 
INTERNATIONAL SCIENTIFIC BOARD

Ana Lúcia Mandelli de Marsillac  
(Federal University of Santa Catarina)  
— Brazil

António Fernando Cascais  
(Universidade Nova de Lisboa,  
Faculty of Social and Human Sciences)  
— Portugal

Gail Day (University of Leeds)  
— United Kingdom

Geoffrey Batchen (University of Oxford)  
— United Kingdom

Jeremy Stolow (University of Concordia, 
Montreal) — Canada

John Tagg (University of Bighampton) — US
Jorge Ribalta (Independent researcher)  

— Spain
José Gomez-Isla (University of Salamanca) 

— Spain
Luis Deltell Escolar (Complutense University 

of Madrid) — Spain
Maria Teresa Cruz (Universidade  

Nova de Lisboa, Faculty of Social and 
Human Sciences) — Portugal

Michelle Henning (University of Liverpool)  
— United Kingdom

Michiel de Lange (Media and Cultural 
Studies, Utrecht University, Utrecht)  
— Netherlands 

Philippe Dubois (Sorbonne Nouvelle 
University, Paris III) — France

Steve Edwards (Birbeck College, University 
of London) — United Kingdom

Teresa Castro (Sorbonne Nouvelle University, 
Paris III) — France

Tom Gunning (University of Chicago) — US 
Ulrich Baer (New York University) — US
Victor del Río Garcia (University of 

Salamanca) — Spain 

CONSELHO CONSULTIVO, N. 63
ADVISORY BOARD, ISSUE 63

Alex Lichtenfels (University of Salford)  
— Reino Unido

Ana Matilde de Sousa (Faculdade  
de Belas-Artes, Universidade de Lisboa)  
— Portugal

Bruna Carolina Carvalho (Universidade  
do Porto) — Portugal

Carlos Natálio (Escola das Artes, 
Universidade Católica Portuguesa)  
— Portugal

Cecília Mello (Universidade de São Paulo) 
— Brasil

Cíntia Vieira da Silva (Universidade Federal 
de Ouro Preto) — Brasil

David Martin-Jones (University of Glasgow) 
— Reino Unido

Emre Caglayan (American University  
of Paris) — França

Gabriel K. Tonelo (Escola de Comunicações 
e Artes, Universidade de São Paulo)  
— Brasil

Hermano Callou (Universidade Federal  
do Rio de Janeiro) — Brasil

Jaime Pena (Filmoteca de Galicia)  
— Espanha

José Bértolo (Universidade NOVA  
de Lisboa) — Portugal

Lior Zylberman (Facultad de Arquitectura, 
Diseño y Urbanismo, Universidad  
de Buenos Aires) — Argentina

Luís Mendonça (Universidade NOVA  
de Lisboa) — Portugal

Manuel Bogalheiro (Universidade Lusófona 
de Lisboa) — Portugal

Marco Dalla Gassa (Università Ca’ Foscari 
di Venezia) — Itália

Marcos Felipe (Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte) — Brasil

Muhammad Haris (Habib University, 
Karachi) — Paquistão

Nélio Conceição (Universidade NOVA de 
Lisboa) — Portugal

Otávio Leonídio (Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro) — Brasil

Özgün Eylül İşcen (Technische Universität 
Dresden) — Alemanha

Pablo Enrique Abraham Zunino 
(Universidade Federal do Recôncavo  
da Bahia) — Brasil

Patrícia Sequeira Brás (Universidade 
de Coimbra) — Portugal



Marking forty years since Gilles Deleuze’s Cinema 2: The Time-Image, this special 
issue brings together essays on films and filmmakers working after 1985 whose 
practices develop new modalities of “death-images” that Deleuze could not have 
foreseen, yet which sharpen our understanding of what is at stake in his cinematic 
theory. Across the selected case studies, death is not treated uniformly; rather, 
its heterogeneous forms show that the death-image is not a single figure but a 
constellation of cinematic strategies through which time becomes thinkable. 
These analyses, which explore the convergence between “time-images” and 
Viegas’s conceptualization of “death-images” (2023), also reopen the broader 
question of what lies between the two Cinema volumes, and beyond them, in 
the conceptual evolution of the “time-image” itself. Thus, the special issue 
constructs a corpus capable of re-evaluating the time-image after 1985, while the 
essays demonstrate how contemporary “death-images” expand, challenge, and 
transform Deleuze’s insights, revealing how cinema continues to think about time 
(and life) through its manifold encounters with death.
Gilles Deleuze | Film-Philosophy | Time-Image | Death-Image

—
Abstract

—
Keywords

Assinalando os quarenta anos de Cinema 2: A Imagem-Tempo, de Gilles Deleuze, 
este número especial reúne ensaios sobre filmes e cineastas que trabalham após 
1985 e cujas práticas desenvolvem novas modalidades de “imagens-morte” que 
Deleuze não poderia ter antecipado, mas que permitem esclarecer o que está 
verdadeiramente em causa na sua teoria cinematográfica. Ao longo dos estudos 
de caso selecionados, a morte não é tratada de forma uniforme; pelo contrário, 
as suas formas heterogéneas mostram que a imagem-morte não constitui uma 
figura única, mas antes uma constelação de estratégias cinematográficas através 
das quais o tempo se torna pensável. Estas análises, que exploram a convergência 
entre as “imagens-tempo” e a conceptualização das “imagens-morte” proposta 
por Viegas (2023), reabrem também a questão mais ampla do que se situa entre 
os dois volumes de Cinema — e para além deles — na evolução conceptual da 
própria imagem-tempo. Assim, este número especial constrói um corpus capaz de 
reavaliar a imagem-tempo após 1985, demonstrando de que modo as “imagens-
morte” contemporâneas expandem, desafiam e transformam as ideias de 
Deleuze, revelando como o cinema continua a pensar o tempo (e a vida) através 
dos seus múltiplos encontros com a morte.
Gilles Deleuze | Filosofia do Cinema | Imagem-Tempo | Imagem-Morte

—
Resumo

—
Palavras-chave



Lucas Ferraço Nassif, Marco Grosoli, Vasco Baptista Marques 
& Susana Viegas
Death-Images: Revisiting Deleuze’s ‘Time-Image’ 
in Cinema after 1985
Imagens-Morte: Revisitando a ‘Imagem-Tempo’ 
de Deleuze no Cinema depois de 1985

ARTIGOS ARTICLES

Filipe Ferreira
The Death-Image: Fifth Commentary on Bergson

Álvaro Martín Sanz
El genocidio como tiempo suspendido. Deleuze,  
la imagen-tiempo y la imagen-muerte en Rendez-vous  
avec Pol Pot 

David Ferragu
«La puerta está abierta». Alusión al inframundo y a la muerte 
en el cine sustractivo

Ömer Derdiyok
Dirt in the Lungs: Specters of Death-Images in Nuri Bilge 
Ceylan’s Once Upon a Time in Anatolia (2011) 

Farshad Zahedi
The Death-Image and the Ethics of Time: Kiarostami’s Cinema 
of Life, Absence and Duration

Ingrid Rodrigues Gonçalves & Fabiana Marcello
O movimento de reencontro em documentários 
autobiográficos: retornar aos corpos, arquivos e objetos 
de uma vida

David Fleming
Monstrous, Alienated, and Still Labouring Dead Philosophers: 
Karl Marx (with ‘Chinese characteristics’ and ‘chthulumedia 
features’) meets Confucius … in a crepuscular theory crystal

Paul Newman dos Santos & Paulo Cesar Castral
Cidade-tempo: imagem, duração e as poéticas do viver 
urbano no cinema contemporâneo

8

20

34

55

77

94

114

134

156

183

ÍNDICE INDEX



ÍNDICE INDEX

Enxi Liu
In Between Two Deaths: Hauntological Negative Time-Images 
in Global South Cinema

ENSAIOS VISUAIS VISUAL ESSAYS

Catarina Patrício
The Crystal Ship: Lisbon as Lazarean City 
after The Impossible 

Giselle Hinterholz
Juventude irresoluta: entre o devaneio e o ecrã

204

224

251



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

8

Death-Images: Revisiting 
Deleuze’s ‘Time-Image’ 
in Cinema after 1985
LUCAS FERRAÇO NASSIF
Nova Institute of Philosophy (IFILNOVA) 
School Of Social Sciences And Humanities 
Nova University of Lisbon, Portugal 
lfnassif@fcsh.unl.pt

MARCO GROSOLI  
Nova Institute of Philosophy (IFILNOVA) 
School of Social Sciences and Humanities
NOVA University of Lisbon, Portugal 
mgrosoli@fcsh.unl.pt
 
VASCO BAPTISTA MARQUES  
Nova Institute of Philosophy (IFILNOVA) 
School of Social Sciences and Humanities
NOVA University of Lisbon, Portugal
vascomarques@fcsh.unl.pt

SUSANA VIEGAS 
Nova Institute of Philosophy (IFILNOVA)
Department of Communication Sciences 
School of Social Sciences and Humanities
NOVA University of Lisbon, Portugal 
susanaviegas@fcsh.unl.pt

Before the publication of Cinema 1: The Movement-Image (1983) and Cinema 2: The 
Time-Image (1985), Deleuze devoted four years of lectures to the question of cine-
ma (from November 1981 to June 1984). In the following academic year (1984–1985), 
he continued to explore cinema, but now in connection with the image of thought. 
Through cinema, Deleuze was questioning philosophy itself: “I suppose that all thought 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

9

presupposes an image of thought, a variable image,”1 he states in the first session of his 
1984 course (Deleuze 1984). This temporal coincidence opens up a broader question 
about the mutual shaping of cinema and philosophy in Deleuze’s thought: what is really 
at stake in these two volumes, and between them? And even in what precedes and fol-
lows the historical period encompassed by Deleuze’s reading of cinema?

In her article “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving 
Images and the Nature of Time,” Susana Viegas has shown that Gilles Deleuze’s concept 
of the “time-image” is inseparable from the philosophical thinking on death. She claims: 
“More than images that directly represent death, film suggests its own version of a memen-
to mori, but this time in a more complex way, understood as a narrative ellipsis (from the 
Greek élleipsis) or omission, as a cryptic image of death. This is an indirect, oblique way of 
expressing future nonexistence: a death-image” (2023, 235). In other words, the “time-im-
age”, as a mode of presenting time that breaks with the conventional understanding of 
it as a sequence of discrete moments, each mechanically linked to the previous and the 
next, inherently involves a conception of death beyond the mere interruption of linear life. 

Thus, the “death-image” not only anticipates a cinematic death before it occurs, 
exceeding the simple interruption of linear life, but also resonates with the renewed 
philosophical concern with death that marked the twentieth century.

Indeed, twentieth-century philosophy witnessed a renewed interest in death, as ex-
istential and phenomenological approaches explored the paradox of reflecting on one’s 
own mortality and its role in shaping authentic existence. Heidegger (2000) argued that 
awareness of one’s own death gives life meaning, while after World War II thinkers such 
as Lévinas (2000) and Jankélévitch (2017) shifted attention to the death of the Other 
and to the meaning of action, respectively, thereby connecting mortality to ethics. Cin-
ema has engaged with these philosophical reflections by portraying what Deleuze the-
orized as the “Lazarean subject” (2008, 201) best exemplified in Alain Resnais’s “Night 
and Fog” (1955). This figure illustrates the convergence of the “time-image” and the 
“death-image” and exemplifies what lies “between two deaths,” symbolic and real, re-
vealing the profound affinities between cinema and philosophy in confronting mortali-
ty, the passage of time, and ethical living.

Heidegger (2020) argued that awareness of one’s own death gives life meaning, 
while after the Second World War thinkers such as Lévinas (2000) and Jankélévitch 
(2017) shifted the focus to the death of the Other and to the meaning of action, respec-
tively, thereby linking mortality to ethics.

But even if we accept that death lies at the core of Western philosophy, we often find 
ourselves avoiding this engagement, creating a fundamental disconnection between 
the affirmation of life and the evidence of death. Such existential disengagement can 

1	 Original in French: “Je suppose que toute pensée présuppose une image de la pensée, image variable” 
(our translation).

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

10

result in apathy or even thanatophobia. Yet, given death’s omnipresence in films, tel-
evision, and other media, there is a unique opportunity to revisit and reexamine this 
philosophical engagement. 

Within the FILM AND DEATH project, we explore the intersection of moving image 
and mortality, questioning the thesis that films are a distraction from life; on the contra-
ry, we argue that moving images prompt reflection on life and death, offering a space to 
meditate on ethical living and the temporal nature of existence. Its central hypothesis 
is that to film-philosophize is, in a sense, to learn to die (or to train for dying) and that 
film, like philosophy, has its own strategies for giving meaning to common questions 
and doubts about life and death. Ultimately, the FILM AND DEATH team investigates 
the paradoxical situation of contemporary life: while death permeates our media, dai-
ly news, and audiovisual popular culture, we tend to avoid confronting its significance 
and, just as death has long been regarded as the muse of philosophers, it can equally be 
seen as the muse of film-philosophers, inspiring both thought and cinematic practice to 
meditate on the transient, finite, and meaningful nature of life.

For instance, Marco Grosoli has shown how Deleuze’s crystal-images (a term des-
ignating, among other things, “all those games of mirrors between real and imaginary, 
past and present, actual and virtual and so on and so forth that artistic modernity had by 
that time long rehearsed” (Grosoli 2025, 9) substantially inform the structure of Paolo 
Taviani’s testament film Leonora addio (2022). The film even features “a mannerist im-
itation of Italian neorealism in terms that are specifically reminiscent of Deleuze’s take 
on neorealism” (Grosoli 2025, 9) in a long scene approximately halfway through the film 
and consisting entirely of what Deleuze called “pure optical situations” (Deleuze 2008, 
2), “emerging as a result of the blockage of sensory-motor schemes brought forth by 
[Second World] war” (Grosoli 2025, 9).

Reflecting the broader materialist turn in contemporary film studies, and drawing 
on an analysis on two films by Bill Morrison (Decasia [2001] and Tributes-Pulse [2011]), 
Vasco Baptista Marques (2025) coined the concept of the “dying-image”: an image that 
exposes aging and death as forces directly inscribed in its own material support (the 
film stock). Understood in this way, the dying-image extends Deleuze’s taxonomy of the 
cinematographic image by seeking to think what it left unthought — the singularity of 
an image that emerges from the destructive action time exerts on filmic matter, thereby 
revealing the perishable, or dying, nature of that very matter, which, like all matter, is 
inevitably destined to decay.

In the abundant scholarship on Deleuze, along with works generally fleshing out 
the philosophical and cinematic richness of the diptych (Bogue 2003; Zabunyan 2011), 
others have focused on its potential for politics (Marrati 2008; Fujita 2018), gender 
(Rizzo 2012; Davis 2013), genre (Powell 2005) and film analysis (Esquenazi 2017); on 
its relationship with structuralism (Dawkins 2025), with semiotic (Dymek 2015) and not 
least with other, non-strictly-cinematic Deleuzian concepts (e.g. “sensation”, Kennedy 
2000; “affect”, Del Rio 2008). 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

11

More to the point, several scholars have sought to clarify the boundaries between 
“images in movement”, “movement-images”, and “time-images”. Among them, David 
Martin-Jones (2011) expanded the geographical and historical range of film examples, 
proposing the concept of the “attraction-image” to support a non-continuous concep-
tion of time in early cinema and to highlight the limits of a strictly diachronic division 
between the two regimes. In turn, Cristóbal Escobar (2023) introduced the concept of 
the “intensive-image” to articulate the overcoming of a false division through cinemat-
ic intensities, extending Deleuze’s framework into the contemporary period. Similarly, 
Susana Viegas examined Deleuze’s apparent neglect of early cinema. For Deleuze, the 
birth of cinema properly begins with the “pioneers” such as Dziga Vertov, D. W. Griffith, 
and Abel Gance, associated with “montage, the mobile camera, and the emancipation 
of the point of view” (2009, 27). Through a historiographical approach to pre-Griffith 
and avant-garde self-reflexive films, Viegas identifies a historical shift that “allows us to 
understand film modernity before modern cinema” (2016, 248).

While seeking to highlight what seems to be a structural and recurring crisis be-
tween the two regimes, both David Rodowick and Daniela Angelucci emphasized that 
the transition between the two semiotic regimes is not merely historical but conceptual. 
Rodowick argued that Deleuze’s readings are informed by two distinct philosophical 
orientations toward time, movement, and thought: in The Movement-Image, the influ-
ence of the Hegelian “will to truth”, in The Time-Image, that of the Nietzschean “will to 
power” (2001, 172–202). Angelucci, by contrast, described the transition as one from an 
organic totality (culminating in Hitler’s totalitarianism) to a “vacuum” or gap, that is, 
the impossibility of thought itself (2014, 372–373).

Jacques Rancière, however, offers a contrasting view. He argued that there is not 
even a clear distinction between the two semiotic regimes (2001, 151–152). According to 
Rancière, the complexity of this distinction is not confined to the nature of the relationship 
between image and time—whether direct or indirect—but concerns two different perspec-
tives on that very relationship. It is in this sense that he finds it unsurprising that Robert 
Bresson’s films appear in both of Deleuze’s cinema books without contradiction: the cin-
ematographic images remain the same. There is no hierarchy or historical succession in 
the rupture of regimes, but rather a difference in point of view—the way time is presented.

It is true that Deleuze himself never clarified this ambiguity. For example, he points 
to different moments as inaugurating the time-image: at times locating the rupture 
within Hollywood cinema, with Orson Welles, and at others within European cinema, 
with Roberto Rossellini.

The relationship between Deleuze’s cinematic taxonomy and history is indeed a 
complex one — suffice it to mention the paramount importance of World War II qua 
ultimate, collective trauma (Deamer 2016; De Courville 2024) in structuring his clas-
sification, down to the very division between his two tomes, Cinema 1 and Cinema 2. 
Without going into the intricacies of this relationship, to affirm that a relationship of 
some kind with history is there in Deleuze’s taxonomy in the first place is safe enough 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

12

for the following question to be legitimate and, arguably, inevitable: what happened to 
the “time-image” after the publication of Cinema 2?

The second volume ended on a hesitant note. Television, video, eventually new 
media, were rapidly opening vast horizons, and the extent to which they may have fit 
Deleuze’s diptych was then left pending. On the other hand, the book not only end-
ed with crisis, but started with it too, as it is the crisis of organic representation that 
paved the way for the time-image, and for new ways of conceiving the inseparability 
between the organic and the inorganic as opposed to their distinction qua grounding of 
the movement-image. 

By the same token, the very idea of linear time was questioned, implying that the very 
idea of the future should possibly be replaced by that of an unceasing movement from 
crisis to crisis. A few crises down the line, this special issue collects recent filmic examples 
of inextricability between organic and inorganic: arguably, this is the point of Cinema 2 if 
ever there is one, not least because Deleuze had been working at a redefinition of their 
relationship since at least the times of Difference and Repetition, inaugurating a strand that 
will then continue with the book on Leibniz (1988) and beyond. That these examples rely 
on forms that are recognizably different from those collected in 1985 is not accidental. 
Our goal has been to show that Cinema 2 remains extremely useful for identifying new 
forms — ones that were not yet available forty years ago and were therefore uncharted by 
Deleuze —, into which the tangle between the organic and the inorganic, ensuing from 
Deleuze’s historical “point of no return” between the two volumes (roughly: the Second 
World War, Auschwitz, Hiroshima, etc.) has been, may have been, or still may be con-
tinuously reshuffled. We have, in other words, focused on the convergence between 
“time-image” and “death-image”, and on ways in which that convergence can emerge 
that are not perfectly coincident with how Deleuze formulated it in his cinema books, but 
may nonetheless illuminate it from the hindsight of a later historical perspective.

Yet, we should also highlight the crises in the moving image that are articulated ac-
cording to a more schizoanalytic approach. 

One such approach has been developed by Patricia Pisters in The Neuro-Image: A 
Deleuzian Film-Philosophy of Digital Screen Culture (2012), where, as the title itself in-
dicates, Pisters proposes a new type of image: the neuro-image. Building on Deleuze’s 
reflection on “the cinema of the brain” (2008, 189-204), Pisters shows how the time-im-
age responds both to the evidence provided by the neurosciences and to the phenomena 
generated by the digital revolution — particularly the rampant multiplication of screens 
(which, she argues, are already deeply entangled with political, economic, and media 
assemblages), as well as the ensuing acceleration and fragmentation of perception. The 
result of this reflection is a third type of cinema, defined by an image that goes beyond 
the duality Deleuze established between the movement-image and the time-image. 
The image referred to here is a neuro-image which, formed in the likeness of the im-
mense brain that our digital world has become, no longer merely translates the func-
tioning of the brain, but also proves capable of creating new circuits within it (Pisters 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

13

2012, 96), according to a movement of reciprocal influence flowing from the brain to 
the screen and back again. Through this new taxonomic category, Pisters expands the 
scope of Deleuze’s time-image by connecting it to new forms of audiovisual representa-
tion of the brain and time, while highlighting the role of the former as an image-produc-
ing device within the framework of modern and postmodern cinema.

The other approach, more concerned with the sexual body, builds on Deleuze’s 
intersection with Guattari and their readings of both Freud and Lacan. This approach 
underlines new crises of the moving image at the crossroads between the unconscious, 
its immanence, animism, and the fragmentation of the body as it occurs in multime-
dia, capitalism, and semiotics. Influenced by Capitalism and Schizophrenia I and II: 
Anti-Oedipus and A Thousand Plateaus (1972 and 1980), this approach operates with-
in an epistemological framework in which moving images are not representation. 
It is an animistic undertaking that bridges thinking and feeling within a vitalist, ma-
chinic ecology of intensity. Moving images intervene in our own thoughts and feelings 
through the unconscious investments of the libidinal body, in its physiological folds 
of microperceptions (Deleuze 1988). 

Moving images have agency that becomes entangled, through the libido, with the 
audience’s own agency. This produces both a perspectivist and non-metaphorical shift 
in our understanding of technology and art — one that disrupts the Cartesian Western 
divides between nature and culture, as well as between subject and object. Deleuze and 
Guattari refer to these processual assemblages that lead to metamorphoses as the “war 
machine” (1980, 434); in What is Philosophy? (1991), they conceptualize the object of art 
as an active being of sensation, composed of percepts and affects. 

As an example of a contemporary conceptualization of the moving image in 
post-Lacanian debates, we must underscore the research of Thomas Lamarre. In his 
book The Anime Ecology: A Genealogy of Television, Animation, and Game Media (2019), 
Lamarre introduces the term “signaletic animism” when analyzing screen-based media 
complexes, infrastructures, and their transmissions within milieus of Japanese pop-cul-
ture. He investigates the crises of the moving image in a political middle ground that is 
neither nature (physiology) nor culture (society), but certainly both (2018, 74). In an in-
terview (2024), Lamarre highlighted the epistemological importance of the “Pokémon 
Incident”. In 1997, hundreds of children in Japan experienced epileptic seizures while 
watching the anime's episode “Electric Soldier Porygon”. The “Pokémon Incident” 
amplifies discussions about the ontology of television, haptic images, synesthesia, and 
haecceity in relation to both narratives and screens.

Drawing on Lamarre’s work, Lucas Ferraço Nassif has been writing about the met-
amodelization of narcissism and the structure of the unconscious, both of which are 
complicated by the connection between moving images and libidinal bodies. Nassif 
is concerned with the entropy of the symbolic and the short-circuits linking the psy-
choanalytic categories of the real and the imaginary. He elaborates on non-reproduc-
tive sexuality alongside non-representation in proposing a contemporary screen-based 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

14

unconscious. Nassif conceptualizes the death-image between the organic of the body 
and the inorganic of televisual narratives (2025).

Unlike the cinema theater, television possesses a machinic body ecologically em-
bedded in the midst of things. In the environment of ordinary contemporary life, tele-
vision functions as an element of individuation that must be clinically examined with-
in the framework of discontents and anxieties. Due to the animism of electromagnetic 
signals, one must adopt a pragmatic approach and work with the singularity of inten-
sive alliances between the organic and the inorganic. Screens can conjure electromag-
netic death-images that fragment the gestalt of the body. As crises, death-images in 
screen-based media emerge within domestic spaces or during ordinary daily activities 
via personal devices.

As is well known, Deleuze is concerned with image(s) in general, not necessarily with 
one medium in particular; no less evidently though, he does acknowledge that the art of 
motion (hence: life) qua philosophical paradox par excellence is specifically cinema. Ac-
cordingly, our special issue gathers primarily, though not exclusively (TV, most notably, is 
there too), cinematic examples. What all these examples share is that death is in the fore-
ground in all of them, as something that can best clarify the actual stakes of Deleuze’s 
“time-image”. The selection of filmmakers from different latitudes and cinematic tra-
ditions (including Rithy Panh, Pedro Costa, Abbas Kiarostami, Nuri Bilge Ceylan, Tsai 
Ming-liang, and Guiomar Ramos) for this special issue reflects an effort to assemble a cor-
pus that may help reconsider Deleuze’s concept of the “time-image” in cinema after 1985.

Filipe Ferreira’s article “A imagem-morte: quinto comentário sobre Bergson” [“The 
Death-Image: Fifth Commentary on Bergson”] is a problematization of the concept 
proposed by the Film and Death project in the call for papers. He investigates the notion 
of the death-image in a philosophical exploration of Gilles Deleuze’s books on cinema 
and his partnership with Félix Guattari in What is Philosophy?. Ferreira articulates both 
a fifth commentary on Henri Bergson’s work and a dialogue with Susana Viegas’ ques-
tion: “What lies beyond the time-image?” The author indicates that the death-image is 
a mediation between the time-image — populated by concepts — and a new image of 
thought that is originated by the time-image itself.

In turn, in “El Genocidio Como Tiempo Suspendido. Deleuze, la Imagen-Tiempo 
y la Imagen-Muerte en Rendez Vous Avec Pol Pot” [“Genocide as Suspended Time: 
Deleuze, Time-Image and Death-Image in Rendez-vous avec Pol Pot”], Álvaro Martín 
Sanz analyzes Rithy Panh’s representation of the Cambodian genocide in the film men-
tioned in the title, placing it in dialogue with Deleuze’s philosophy of cinema. The au-
thor shows how, in the film — throught the suspension of chronological time and the 
creation of numerous “gaps” in representation — Deleuze’s time-image is transformed 
into a death-image that seeks to confront the unrepresentable: the historical and politi-
cal trauma of contemporary Cambodia.

In “«La puerta está abierta». Alusión al inframundo y a la muerte en el cine sus-
tractivo” [“«The Doorway Is Wide Open». Allusion to the Underworld and Death in 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

15

Subtractive Cinema”], David Ferragut draws inspiration from an image in the Aeneid, 
when Cassandra announces the arrival of death by pointing to the emptiness on the 
threshold of a door, taken as a metaphor for the off-screen space as a zone of absence. 
From this point, three modes of representing death in subtractive cinema, defined by 
what is reduced (and leaves a trace, a void) within the shot, are outlined: (1) direct spec-
tral presence, in which death crosses the boundary between the living and the dead 
and manifests itself through spectres (images of death); (2) selective allusion, in which 
death is not shown but the framing directs the gaze toward where it ought to appear, 
thus creating an interior off-screen space; and (3) absolute subtractive allusion, in which 
death cannot be located in space or in the image, persisting only as a pure temporal 
presence, akin to a residual presence, that is, a death-image.

Death as form, and not as a represented object, is at the core of “Dirt in the Lungs: 
Specters of Death-Images in Nuri Bilge Ceylan’s Once Upon a Time in Anatolia (2011)”. 
Drawing from Deleuze’s time-image, Viegas’s death-image and Derrida’s hauntology, 
Ömer Derdiyok dissects three scenes of the Turkish film, to show that the presence of 
death therein has to do chiefly with the way time is organized and, accordingly, with the 
way (textual, narrative, temporal) closure is denied.

“The Death-Image and the Ethics of Time: Kiarostami’s Cinema of Life, Absence and 
Duration,” by Farshad Zahedi, examines the modalities of the death-image in Abbas Kia-
rostami’s work. Zahedi argues that Kiarostami’s counter-martyrography is not simply a 
modernist cinematic gesture but is deeply rooted in Persian cultural and poetic traditions, 
especially in the writings of Omar Khayyam (1048–1131) and Forugh Farrokhzad (1934–
1967). Blending Khayyam’s hedonistic fatalism with Farrokhzad’s melancholic vitalism, 
Zahedi shows how Taste of Cherry (1997) and The Wind Will Carry Us (1999) resist the 
glorification of martyrdom and sacrificial transcendence and how, by avoiding explicit 
on-screen death, these films position Kiarostami against state ideologies that instrumen-
talize the corpse and sanctify death as a pathway beyond earthly life. 

In “O Movimento de Reencontro em Documentários Autobiográficos: Retornar 
aos Corpos, Arquivos e Objetos de uma Vida” [“The movement of reunion in autobio-
graphical documentaries: returning to the bodies, archives, and objects of a life”], the 
authors Ingrid Rodrigues Gonçalves and Fabiana de Amorim Marcello focus on three 
works: Visita ou Memórias e Confissões, by Manoel de Oliveira, Por Parte de Pai, by Guio-
mar Ramos, and the exhibition Ritornare, by Vasco Araújo. They establish a connection 
between these works through the idea of a “movement of re-encounter,” carried out via 
personal archives and life objects, questioning whether the screen itself might function 
as a body capable of absorbing something more — another materialization of the pro-
jected filmic objects. The artists under study attempt to reconnect with the past through 
the use of personal archives and objects, establishing a Lazarus-like relation to death 
and in this process, they propose reflecting not only on the filmic objects themselves 
but also on the concept of filmic bodies, that is, the distinction between the image as a 
support and the image as a projection.

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

16

Methodologically relying on a crystalline constellation between Walter Benjamin’s 
own theorization of the crystal and Deleuze’s crystal-image, David Fleming (“Mon-
strous, Alienated, and Still Labouring Dead Philosophers:  Karl Marx (with ‘Chinese 
characteristics’ and ‘chthulumedia features’) meets Confucius … in a crepuscular the-
ory crystal”) investigates the ethical, aesthetical and political implications of resusci-
tating through AI such influential dead figures as Karl Marx’s and Confucius’s (as in 
Chinese 2023 “TV Theory Film” When Marx Met Confucius).

In “Cidade-tempo: imagem, duração e as poéticas do viver urbano no cinema con-
temporâneo” [“Time-City: image, duration, and the poetics of urban life in contem-
porary cinema”], Paul Newman dos Santos puts forth a relation between the time-im-
age and urbanism. Thinking about Gilles Deleuze’s concept with Milton Santos, Rem 
Koolhaas, and Giuliana Bruno, the article is an elaboration about bodies in space. Via 
cinema, dos Santos underscores the claim for a living present. He conducts a debate 
about minimal narratives of contemporary characters inhabiting spaces of nebulosity, 
hesitation, and fragmentation.

Finally, in “In Between Two Deaths: Hauntological Negative Time-Images in Third 
World Cinema”, Enxi Liu considers three films from the Global South — Apichatpong 
Weerasethakul’s Memoria (2021), Jia Zhangke’s Still Life (2006), and Jayro Bustamante’s 
La Llorona (2019) — in order to analyze them through the original concept of the “nega-
tive time-image”. By means of this concept, and in dialogue with the thought of Deleuze, 
Derrida, Lacan, and Mark Fisher, the essay seeks to show how the three aforementioned 
films create a non-chronological temporality, in which the present is haunted by a past 
that obstructs the emergence of the future, with the aim of reflecting on different forms 
of historical trauma.

This issue also includes two visual essays that delve into the concept of the 
crystal-image.

The first, authored by Catarina Patrício, brings into relation two catastrophic events 
separated in time, namely: the Lisbon earthquake (1755) and the Sumatra–Andaman 
earthquake (2004). To this end, the author considers J.A. Bayona’s film The Impossible 
(2012) — which tells the story of a family affected by the 2004 earthquake — as the crys-
tal-image of the 1755 earthquake, for which, for obvious reasons, no images exist. The 
result is a work of plastic montage that juxtaposes and contrasts seven hand-drawn en-
gravings by Catarina Patrício with five film stills from Bayona’s movie.

Authored by Giselle Hinterholz and titled “Juventude irresoluta: entre o devaneio 
e o ecrã” [“Unresolved Youth: Between Reverie and the Screen”], the second essay ex-
plores the concept of the crystal-image in relation to both interior spaces and youth de-
sire. Hinterholz takes inspiration in Bernardo Bertolucci’s film The Dreamers. Mixing 
elements of pop-culture with television screens, tiles, and interior windows that com-
pose Portuguese homes, she observes that the collage is “an archaeological gesture, an 
oneiric method, a montage of the unconscious.”

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

17

—
Funding
Funded by the European Union (ERC, FILM AND DEATH, 101088956).

—
References
Angelucci, Daniela. 2014. Deleuze and the Concepts of Cinema. Translated by Sarin Marchetti. Deleuze 

Studies 8 (3): 311–14. https://www.jstor.org/stable/45332025.
Baptista Marques, Vasco. 2025. “A Imagem-Morrente: Sobre Decasia e Tributes–Pulse, de Bill Morrison.” Aniki 

12 (1): 5–32. https://doi.org/10.14591/aniki.v12.n1.1111.
Bogue, Ronald. 2003. Deleuze on Cinema. London and New York: Routledge.
Davis, Nick. 2013. The Desiring-Image: Gilles Deleuze and Contemporary Queer Cinema. Oxford: Oxford 

University Press.
Dawkins, Roger. 2025. Gilles Deleuze’s Structuralist Cinema-World. London: Bloomsbury.
Deamer, David. 2016. Deleuze, Japanese Cinema, and the Atom Bomb: The Spectre of Impossibility. London: 

Bloomsbury.
De Courville, Stanislas. 2024. L’Écran des siècles: Deleuze, le cinéma et la guerre. Milan: Mimesis.
Deleuze, Gilles. 1984. “Cinéma et Pensée.” Cours no. 67, Université Paris 8, Vincennes–Saint-Denis, October 

30. Available at http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/article.php3?id_article=4.
———. 1988. Le Pli. Paris: Les Éditions de Minuit.
———. 2008. Cinema 2. Translated by Hugh Tomlinson and Robert Galeta. London: Continuum.
———. 2009. Cinema 1. Translated by Hugh Tomlinson and Barbara Habberjam. London: Continuum.
Deleuze, Gilles, and Félix Guattari. 1972. Capitalisme et schizophrénie I: Anti-Œdipe. Paris: Les Éditions de 

Minuit.
———. 1980. Capitalisme et schizophrénie II: Mille plateaux. Paris: Les Éditions de Minuit.
———. 1991. Qu’est-ce que la philosophie? Paris: Les Éditions de Minuit.
Del Rio, Elena. 2008. Deleuze and the Cinemas of Performance: Powers of Affection. Edinburgh: Edinburgh 

University Press.
Dymek, Anne. 2015. Cinéma et sémiotique: Deleuze en question. Bordeaux: Le Bord de l’Eau.
Escobar, Cristóbal. 2023. The Intensive-Image in Deleuze’s Film-Philosophy. Edinburgh: Edinburgh University 

Press.
Esquenazi, Jean-Pierre. 2017. L’analyse de film avec Gilles Deleuze. Paris: CNRS Éditions.
Ferraço Nassif, Lucas. 2025. Unconscious/Television. Becoming Press.
Ferraço Nassif, Lucas, and Susana Viegas. 2024. “Interview with Thomas Lamarre.” Cinema: Journal of 

Philosophy and the Moving Image 16 (1): 7–30. https://cinema.fcsh.unl.pt/index.php/revista/article/
view/277.

Fujita, Jun. 2018. Le Ciné-capital: D’Hitchcock à Ozu. Une lecture marxiste de Cinéma de Gilles Deleuze. Paris: 
Hermann.

Grosoli, Marco. 2025. “Wrapping Up ‘Through the Eyes of Those Who Are No Longer’: Paolo Taviani’s Leonora 
addio (2022).” Arts 14 (5): 1–13. https://doi.org/10.3390/arts14050115.

Heidegger, Martin. 2000. Being and Time. Oxford: Blackwell.
Jankélévitch, Vladimir. 2017. La mort. Paris: Flammarion.
Kennedy, Barbara. 2000. Deleuze and Cinema: The Aesthetic of Sensation. Edinburgh: Edinburgh University 

Press.
Lamarre, Thomas. 2009. The Anime Machine: A Media Theory of Animation. Minneapolis: University of 

Minnesota Press.
———. 2018. The Anime Ecology: A Genealogy of Television, Animation, and Game Media. Minneapolis: 

University of Minnesota Press.
Lévinas, Emmanuel. 2000. God, Death and Time. Stanford: Stanford University Press.
Marrati, Paola. 2008. Gilles Deleuze: Cinema and Philosophy. Translated by Alisa Harts. Baltimore: Johns 

Hopkins University Press.
Martin-Jones, David. 2011. Deleuze and World Cinemas. London: Continuum.

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

18

LUCAS FERRAÇO NASSIF
Lucas Ferraço Nassif holds a Ph.D. in Literature from 
the Pontifical Catholic University of Rio de Janeiro. 
He is a researcher in the ERC project FILM AND 
DEATH and an integrated member of CineLab - 
Laboratory of Cinema and Philosophy, part of the 
NOVA Institute of Philosophy, and a member of 
the Portuguese Center of Psychoanalysis. 
Director and editor of the films Reinforced 
Concrete, Being Boring, and Unfamiliar Ceiling/
The Beast; and author of the book Missing Links, 
published by Barakunan, and awarded by the 
Association of Moving Image Researchers [AIM] 
in Portugal as the best monographic book 
of 2023. In 2025 his book Unconscious/Television 
was published by Becoming Press.
—
ORCID
0000-0002-8761-1845
—
CIÊNCIA ID
391D-0E1B-0D09
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

MARCO GROSOLI
Marco Grosoli is Appointed Research Fellow at 
Universidade Nova (FCSH). He was Assistant 
Professor at Habib University (Karachi, Pakistan, 
2016-2021), British Academy Postdoctoral 
Fellow at the University of Kent (UK, 2012-2015), 
Alexander von Humboldt Foundation Experienced 
Research Fellow in Germany in 2022, and 
Postdoctoral Fellow at the University of Bologna 
(Italy) in 2023. He published, among others, a 
monograph on Béla Tarr (Armonie contro il giorno, 
2014) and one on the first years of French politique 
des auteurs (Eric Rohmer’s Film Theory, 2018). 
—
ORCID
0009-0004-5251-0448
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

Pisters, Patricia. 2012. The Neuro-Image: A Deleuzian Film-Philosophy of Digital Screen Culture. Stanford: 
Stanford University Press.

Powell, Anna. 2005. Deleuze and Horror Film. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Rancière, Jacques. 2001. La fable cinématographique. Paris: Éditions du Seuil.
Rizzo, Teresa. 2012. Deleuze and Film: A Feminist Introduction. London and New York: Continuum.
Rodowick, David. 2001. Reading the Figural, or Philosophy after the New Media. Durham: Duke University Press.
Viegas, Susana. 2016. “Gilles Deleuze and Early Cinema: The Modernity of Emancipated Time.” Early Popular 

Visual Culture 14 (3): 234–50. https://doi.org/10.1080/17460654.2016.1187075.
———. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the Nature of 

Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39. https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.
Zabunyan, Dork. 2011. Les Cinémas de Gilles Deleuze. Paris: Bayard.

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS

https://orcid.org/0000-0002-8761-1845
https://www.cienciavitae.pt/portal/391D-0E1B-0D09
https://orcid.org/0009-0004-5251-0448


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

19

—
Declaration of conflicting interests
The authors declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, and/or 
publication of this article.

—
To cite this article
Ferraço Nassif, Lucas, Marco Grosoli, Vasco Baptista Marques, and Susana Viegas. 2025. “Introduction:  

Death-Images: Revisiting Deleuze’s ‘Time-Image’ in Cinema after 1985.” Revista de Comunicação  
e Linguagens (63): 8-19. https://doi.org/10.34619/h49h-ckx3.

© 2025 Lucas Nassif Ferraço, Marco Grosoli, Vasco Baptista Marques e Susana Viegas. This is an open access 
article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are credited.

VASCO BAPTISTA MARQUES
Vasco Baptista Marques is a postdoctoral researcher 
on the ERC project FILM AND DEATH. He received 
his PhD in Contemporary Philosophy from the 
University of Lisbon in 2017, with a dissertation on 
Vladimir Jankélévitch’s metaphysics of time. Over the 
years, he has published his research in journals such 
as Aniki, Philosophica, Sophia, and Trans/Form/Ação, 
as well as with publishers including Routledge and 
L’Herne. In addition, he has been a resident film critic 
for the weekly newspaper Expresso since 2005.
—
ORCID
0000-0002-4101-0497
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

SUSANA VIEGAS
Susana Viegas is an Assistant Professor in the 
Department of Communication Sciences at NOVA 
University Lisbon (FCSH) and Principal Investigator 
of the ERC project FILM AND DEATH. She holds 
a PhD in Philosophy (Aesthetics) from NOVA 
University Lisbon and has been a Postdoctoral Fellow 
at the University of Dundee and at Deakin University. 
Her recent work addresses cinema’s spectral 
images, questions of memory and absence, and the 
representation of death in contemporary film. 
—
ORCID
0000-0003-2917-7283
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS

https://doi.org/10.34619/h49h-ckx3
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-4101-0497
https://orcid.org/0000-0003-2917-7283


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

20

“Imagens-Morte: Revisitando  
a ‘Imagem-Tempo’ de Deleuze no 
Cinema Depois de 1985”
LUCAS FERRAÇO NASSIF
Instituto de Filosofia da NOVA (IFILNOVA) 
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
Universidade NOVA de Lisboa, Portugal 
lfnassif@fcsh.unl.pt

MARCO GROSOLI  
Instituto de Filosofia da NOVA (IFILNOVA) 
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
Universidade NOVA de Lisboa, Portugal 
mgrosoli@fcsh.unl.pt
 
VASCO BAPTISTA MARQUES  
Instituto de Filosofia da NOVA (IFILNOVA) 
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
Universidade NOVA de Lisboa, Portugal
vascomarques@fcsh.unl.pt

SUSANA VIEGAS 
Instituto de Filosofia da NOVA (IFILNOVA)
Departamento de Ciências da Comunicação 
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
Universidade NOVA de Lisboa, Portugal 
susanaviegas@fcsh.unl.pt

Antes da publicação de Cinema 1: A Imagem-Movimento (1983) e Cinema 2: A Ima-
gem-Tempo (1985), Deleuze dedicou quatro anos de seminários à questão do cinema (de 
Novembro de 1981 a Junho de 1984). No ano lectivo seguinte (1984–1985), continuou a 
debruçar-se sobre o cinema, mas agora em articulação com a imagem do pensamento. 
Através do cinema, Deleuze interrogava a própria filosofia: “Suponho que todo o pen-
samento pressupõe uma imagem do pensamento, uma imagem variável,” afirma ele na 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

21

primeira sessão do seu curso de 1984 (Deleuze 1984). Esta coincidência temporal susci-
ta uma questão mais vasta sobre a mútua modelação do cinema e da filosofia no pensa-
mento de Deleuze: o que está realmente em jogo nestes dois volumes, e na relação entre 
eles? E mesmo no que antecede e no que se segue ao período histórico abrangido pela 
leitura que Deleuze faz do cinema?

No artigo “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving 
Images and the Nature of Time,” Susana Viegas mostrou que o conceito deleuziano de 
“imagem-tempo” é inseparável de uma reflexão filosófica sobre a morte. Ela afirma: 
“Mais do que imagens que representam diretamente a morte, o cinema sugere a sua 
própria versão de um memento mori, mas desta vez de uma maneira mais complexa, 
como uma elipse narrativa (do grego élleipsis) ou omissão, como uma imagem críptica 
da morte. Trata-se de uma forma indirecta e oblíqua de exprimir a não-existência futu-
ra: uma imagem-morte” (2023, 235, tradução nossa). Por outras palavras, a “imagem-
-tempo”, como um modo de apresentação do tempo que rompe com a sua compreen-
são convencional como uma sucessão de momentos discretos (em que cada um deles 
estaria mecanicamente ligado ao anterior e ao seguinte), envolve por definição uma 
concepção da morte como algo que ultrapassa a mera interrupção de uma vida linear.

Assim, a “imagem-morte” não apenas antecipa uma morte cinematográfica antes 
que esta ocorra (excedendo a simples interrupção de uma vida linear), como também 
ecoa a renovada preocupação filosófica sobre a morte que marcou o séc. XX.

De facto, a filosofia do séc. XX testemunhou um renovado interesse pela morte, à 
medida que as abordagens existencialistas e fenomenológicas exploravam o paradoxo 
de refletir sobre a própria mortalidade, assim como sobre o papel desta última na con-
figuração de uma existência autêntica. Heidegger (2020) defendeu que a consciência 
da morte-própria confere sentido à vida, enquanto, após a Segunda Guerra Mundial, 
pensadores como Lévinas (2000) e Jankélévitch (2017) deslocaram o centro de aten-
ção para a morte do Outro e para o sentido da acção, respectivamente, ligando assim a 
mortalidade à ética. O cinema tem dialogado com estas reflexões filosóficas, ao retratar 
aquilo que Deleuze teorizou como o “sujeito lazariano” (2008, 201) e que se encontra 
exemplarmente representado em “Noite e Nevoeiro” (1955, de Alain Resnais). Esta fi-
gura ilustra a convergência entre a “imagem-tempo” e a “imagem-morte”, e exempli-
fica aquilo que jaz “entre duas mortes” (a simbólica e a real), revelando as profundas 
afinidades entre o cinema e a filosofia no confronto com a mortalidade, a passagem do 
tempo e a vida ética.

Mas mesmo que aceitemos que a morte está no cerne da filosofia ocidental, muitas 
vezes evitamos esse confronto, criando assim uma desconexão fundamental entre a 
afirmação da vida e a evidência da morte. Esse distanciamento existencial pode resul-
tar em apatia ou até mesmo em tanatofobia. No entanto, dada a onipresença da morte 
no cinema, na televisão e noutros média, existe uma oportunidade única para revisitar 
e reexaminar este envolvimento filosófico.

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

22

No âmbito do projecto FILM AND DEATH, exploramos a intersecção entre a ima-
gem em movimento e a mortalidade, questionando a tese segundo a qual os filmes não 
seriam mais do que uma fonte de distração da vida; defendemos, pelo contrário, que as 
imagens em movimento incitam à reflexão sobre a vida e a morte, oferecendo-nos um 
espaço para meditar sobre a vida ética e a natureza temporal da existência. A hipótese 
central do Projecto é que filosofar sobre o cinema é, de certo modo, aprender a morrer 
(ou treinar-se para morrer) e que o cinema, tal como a filosofia, possui as suas próprias 
estratégias para conferir sentido às questões e dúvidas comuns sobre a vida e a morte. 
Em última análise, a equipa do FILM AND DEATH investiga a situação paradoxal da 
vida contemporânea: embora a morte impregne os nossos média, as notícias quotidia-
nas e a cultura audiovisual popular, nós tendemos a evitar confrontar o seu significado. 
E, assim como a morte tem sido desde há muito considerada como a musa dos filósofos, 
ela pode igualmente ser encarada como a musa dos filósofos do cinema, inspirando tan-
to o pensamento como a prática cinematográfica a meditar sobre a natureza transitória, 
finita e significativa da vida.

Marco Grosoli, por exemplo, mostrou como as imagens-cristal de Deleuze (um 
termo que designa, entre outras coisas, “todos aqueles jogos de espelhos entre o real 
e o imaginário, o passado e o presente, o actual e o virtual, e assim por diante, que a 
modernidade artística já por essa altura havia longamente ensaiado”; Grosoli 2025, 
9, tradução nossa) informam substancialmente a estrutura de Leonora Addio (2022), o 
filme-testamento de Paolo Taviani. O filme apresenta até “uma imitação maneirista 
do neorrealismo italiano em termos especificamente reminiscentes da abordagem de 
Deleuze ao neorrealismo” (Grosoli 2025, 9), numa longa cena situada mais ou menos 
a meio do filme e composta inteiramente pelo que Deleuze designou como “situações 
ópticas puras” (Deleuze 2008, 2), “que emergem em resultado do bloqueio dos esque-
mas sensório-motores provocado pela [Segunda] Guerra [Mundial]” (Grosoli 2025, 9, 
tradução nossa).

Em linha com a materialist turn dos estudos fílmicos contemporâneos, e baseando-
-se na análise de dois filmes de Bill Morrison (Decasia [2001] e Tributes-Pulse [2011]), 
Vasco Baptista Marques (2025) cunhou o conceito de “imagem-morrente” para referir 
uma imagem que expõe o envelhecimento e a morte como forças directamente inscri-
tas no seu próprio suporte material (a película). Entendida deste modo, a imagem-mor-
rente expande a taxonomia deleuziana da imagem cinematográfica, ao procurar pensar 
aquilo que ela deixou por pensar – a singularidade de uma imagem que emerge da acção 
destrutiva que o tempo exerce sobre a matéria fílmica, revelando assim a natureza pe-
recível ou moribunda dessa mesma matéria, que, como toda a matéria, está inevitavel-
mente destinada à decomposição.

Na vasta bibliografia sobre Deleuze, para além de obras que exploram panorami-
camente a riqueza filosófica e cinematográfica do díptico (Bogue 2003; Zabunyan 
2011), outras há que se centram na sua capacidade de suscitar questões políticas (Mar-
rati 2008; Fujita 2018), de género (Rizzo 2012; Davis 2013), de género cinematográfico 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

23

(Powell 2005) e de análise fílmica (Esquenazi 2017). Outras, ainda, centram-se na sua 
relação com o estruturalismo (Dawkins 2025), com a semiótica (Dymek 2015) e, não me-
nos importante, com outros conceitos deleuzianos não estritamente cinematográficos 
(por exemplo, “sensação” (Kennedy 2000) e “afecto” (Del Rio 2008).

Mais concretamente, vários comentadores procuraram clarificar as fronteiras entre 
“imagens em movimento”, “imagens-movimento” e “imagens-tempo”. Entre eles, Da-
vid Martin-Jones (2011) alargou o âmbito geográfico e histórico dos exemplos fílmicos, 
propondo o conceito de “imagem-atracção” para sustentar uma concepção não-contí-
nua do tempo no cinema primitivo e para evidenciar os limites de uma divisão estrita-
mente diacrónica entre os dois regimes. Por sua vez, Cristóbal Escobar (2023) introdu-
ziu o conceito de “imagem-intensiva” para articular a superação de uma falsa divisão 
através das intensidades cinematográficas, alargando o quadro teórico de Deleuze ao 
período contemporâneo. De modo semelhante, Susana Viegas analisou o aparente de-
sinteresse de Deleuze pelo cinema primitivo. Para Deleuze, o nascimento do cinema 
propriamente dito começa com os “pioneiros”, como Dziga Vertov, D. W. Griffith e Abel 
Gance, associados à “montagem, à câmara móvel e à emancipação do ponto de vista” 
(2009, 27, tradução nossa). Através de uma abordagem historiográfica aos filmes pré-
-Griffith e aos filmes de vanguarda auto reflexivos, Viegas identifica uma mudança his-
tórica que “nos permite compreender a modernidade cinematográfica antes do cinema 
moderno” (2016, 248, tradução nossa).

Ao procurar destacar aquilo que parece ser uma crise estrutural e recorrente entre 
os dois regimes, tanto David Rodowick como Daniela Angelucci fizeram notar que a 
transição entre os dois regimes semióticos não é meramente histórica, mas também 
conceptual. Rodowick defendeu que as leituras de Deleuze são informadas por duas 
orientações filosóficas distintas em relação ao tempo, ao movimento e ao pensamento: 
em A Imagem-Movimento, detecta-se a influência da “vontade de verdade” hegeliana; 
em A Imagem-Tempo, detecta-se antes a influência da “vontade de poder” nietzscheana 
(2001, 172–202). Pelo contrário, Angelucci descreveu a transição como a passagem de 
uma totalidade orgânica (que culmina no totalitarismo hitleriano) para um “vácuo” ou 
lacuna, ou seja, para a impossibilidade do próprio pensamento (2014, 372–373).

No entanto, Jacques Rancière apresenta um ponto de vista diferente, defendendo 
que nem sequer existe uma distinção clara entre os dois regimes semióticos (2001, 
151–152). Segundo Rancière, a complexidade desta distinção não se limita à natureza da 
relação entre imagem e tempo – seja ela directa ou indirecta —, mas diz respeito a duas 
perspectivas diferentes sobre essa mesma relação. É nesse sentido que ele não conside-
ra surpreendente que os filmes de Robert Bresson apareçam, sem qualquer contradi-
ção, nos dois livros de Deleuze sobre o cinema: as imagens cinematográficas mantêm-
-se as mesmas. Não existe hierarquia nem sucessão histórica na ruptura dos regimes, 
mas antes uma diferença de ponto de vista - a forma como o tempo é apresentado.

É verdade que o próprio Deleuze nunca esclareceu esta ambiguidade, apontando, 
por exemplo, para momentos diferentes como pontos inauguradores da imagem-tempo: 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

24

ora situando a ruptura no cinema de Hollywood, com Orson Welles, ora no cinema eu-
ropeu, com Roberto Rossellini.

A relação entre a taxonomia cinematográfica de Deleuze e a história é, de facto, bas-
tante complexa – basta referir a importância fulcral da Segunda Guerra Mundial en-
quanto trauma colectivo último (Deamer 2016; De Courville 2024) na estruturação da 
sua classificação e na própria divisão entre os dois volumes (Cinema 1 e Cinema 2). Sem 
entrarmos nas complexidades dessa relação, afirmar que existe, em primeiro lugar, al-
gum tipo de relação com a história na taxonomia de Deleuze é suficiente para legitimar, 
e, possivelmente, tornar inevitável, a questão seguinte: o que aconteceu à “imagem-
-tempo” após a publicação de Cinema 2?

O segundo volume terminava de uma maneira hesitante. A televisão, o vídeo e, mais 
tarde, os novos média estavam a abrir rapidamente novos horizontes, e a questão de 
saber até que ponto eles poderiam encaixar-se no díptico de Deleuze ficou então em 
suspenso. Por outro lado, o livro não apenas terminava como também começava com 
uma crise, visto que foi a crise da representação orgânica que abriu caminho para a ima-
gem-tempo e para novas formas de conceber a inseparabilidade entre o orgânico e o 
inorgânico, em oposição à sua distinção enquanto fundamento da imagem-movimento.

Pela mesma razão, a própria noção de tempo linear foi posta em causa, perguntan-
do-se se a ideia de futuro não deveria, talvez, ser substituída pela de um movimento 
incessante de crise em crise. Algumas crises mais tarde, este número especial reúne 
exemplos fílmicos recentes da inextricabilidade entre o orgânico e o inorgânico. Pode 
até dizer-se que, a haver um, este é o ponto central de Cinema 2, desde logo porque De-
leuze tinha vindo a trabalhar numa redefinição dessa relação pelo menos desde os tem-
pos de Diferença e Repetição, inaugurando uma linha de investigação que continuaria, 
depois, com o livro sobre Leibniz (1988) e para além dele. O facto destes exemplos se 
apoiarem em formas reconhecivelmente distintas das que foram reunidas em 1985 não 
é acidental. O nosso objectivo é mostrar que Cinema 2 continua a ser extremamente útil 
para identificar novas formas – formas que ainda não estavam disponíveis há quarenta 
anos e que, por isso, não foram cartografadas por Deleuze – formas em que a mútua 
imbricação do orgânico e do inorgânico, resultante do “ponto de não-retorno” histó-
rico estabelecido por Deleuze entre os dois volumes (grosso modo: a Segunda Guerra 
Mundial, Auschwitz, Hiroshima, etc.), foi, poderá ter sido, ou ainda poderá ser conti-
nuamente reconfigurada. Por outras palavras, concentrámo-nos na convergência entre 
a “imagem-tempo” e a “imagem-morte”, e nas formas em que essa convergência pode 
emergir; formas que, sendo embora distintas daquelas que Deleuze conheceu, podem, 
não obstante, iluminar retrospectivamente essa convergência, a partir de uma perspec-
tiva histórica posterior.

Mas devemos destacar também as crises da imagem em movimento que se articu-
lam de acordo com um estudo mais esquizoanalítico.

Um desses estudos foi realizado por Patricia Pisters em The Neuro-Image: A Deleu-
zian Film-Philosophy of Digital Screen Culture (2012), onde, como o próprio título indica, 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

25

Pisters propõe um novo tipo de imagem: a neuro-imagem. Partindo da reflexão de De-
leuze sobre o “cinema do cérebro” (2008, 189-204), Pisters mostra como a imagem-
-tempo reage tanto às evidências fornecidas pelas neurociências como aos fenómenos 
gerados pela revolução digital. E, em particular, à multiplicação desenfreada dos ecrãs 
(que, defende, se encontram já profundamente articulados com assemblagens políti-
cas, económicas e mediáticas), bem como à consequente aceleração e fragmentação da 
percepção. O resultado desta reflexão é um terceiro tipo de cinema, definido por uma 
imagem que vai para além da dualidade que Deleuze estabeleceu entre a imagem-mo-
vimento e a imagem-tempo. A imagem aqui referida é uma neuro-imagem que, formada 
à semelhança do imenso cérebro em que o nosso mundo digital se tornou, já não se 
limita a traduzir o funcionamento do cérebro, revelando-se também capaz de criar no-
vos circuitos nele (Pisters 2012, 96), segundo um movimento de influência recíproca 
que vai do cérebro ao ecrã e do ecrã ao cérebro. Através desta nova categoria taxonó-
mica, Pisters expande o domínio de abrangência da imagem-tempo de Deleuze, rela-
cionando-a com novas formas de representação audiovisual do cérebro e do tempo, e 
destacando o papel do primeiro como um dispositivo produtor de imagens no quadro 
do cinema moderno e pós-moderno.

Uma outra abordagem das imagens em movimento, mais preocupada com a sexua-
lidade do corpo, explora a intersecção dos pensamentos de Deleuze e Guattari junto de 
suas leituras de Freud e Lacan. Essa abordagem sublinha novas crises da imagem em 
movimento que se dão nos cruzamentos entre o inconsciente, a sua imanência, o ani-
mismo e a fragmentação do corpo que ocorrem nos multimédia, no capitalismo e na se-
miótica. Influenciada por Capitalismo e Esquizofrenia I e II: O Anti-Édipo e Mil Planaltos 
(1972 e 1980), essa abordagem opera no num enquadramento epistemológico em que as 
imagens em movimento não são representações. Esse é um empreendimento animista 
que articula pensamento e sensação dentro de uma ecologia vitalista e maquínica da 
intensidade. As imagens em movimento intervêm nos nossos próprios pensamentos e 
sentimentos através dos investimentos inconscientes do corpo libidinal, nas dobras fi-
siológicas das suas micropercepções (Deleuze 1988).

A agência das imagens em movimento enreda-se, através da libido, com a própria 
agência do espectador. Isso produz uma mudança perspectivista e não-metafórica na 
nossa compreensão da tecnologia e da arte – uma mudança que vem perturbar as di-
visões ocidentais cartesianas entre natureza e cultura, assim como entre sujeito e ob-
jeto. Deleuze e Guattari referem-se a estas assemblagens processuais que conduzem 
metamorfoses como “máquina de guerra” (1980, 434); em O Que é a Filosofia? (1991), 
eles conceptualizam o objecto de arte como um ser activo de sensação, composto por 
perceptos e afectos.

Como um exemplo de conceptualização contemporâneas das imagens em movi-
mento em debates pós-lacanianos, destacamos a investigação de Thomas Lamarre. 
No seu livro The Anime Ecology: A Genealogy of Television, Animation, and Game Me-
dia (2019), Lamarre introduz o termo “animismo sinalético” ao analisar complexos 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

26

mediáticos baseados em ecrãs, infraestruturas e as suas transmissões a partir dos mi-
lieus que compõem a cultura pop japonesa. Ele investiga as crises da imagem em movi-
mento num terreno político intermédio que não é nem natureza (fisiologia) nem cultura 
(sociedade), mas decerto ambos (2018, 74). Numa entrevista (2024), Lamarre destacou 
a importância epistemológica do “Incidente Pokémon”. Em 1997, centenas de crian-
ças japonesas experienciaram ataques epilépticos enquanto viam o episódio do anime 
chamado “Electric Soldier Porygon”. O “Incidente Pokémon” amplifica as discussões 
sobre a ontologia da televisão, imagens hápticas, sinestesia e hecceidade em relação às 
narrativas e aos ecrãs.

A partir do trabalho de Lamarre, Lucas Ferraço Nassif tem escrito sobre a meta-
modelização do narcisismo e a estrutura do inconsciente, ambos complexificados pela 
relação entre as imagens em movimento e os corpos libidinais. Ele interessa-se pela 
entropia do simbólico e pelos curto-circuitos que ligam as categorias psicanalíticas do 
real e do imaginário. Nassif elabora acerca da sexualidade não-reprodutiva junto da 
não-representação ao propor um inconsciente contemporâneo baseado em ecrãs. Nassif 
conceptualiza a imagem-morte entre o orgânico do corpo e o inorgânico das narrativas 
televisivas (2025).

Ao contrário da sala de cinema, a televisão tem um corpo maquínico ecologicamen-
te inserido no meio das coisas. No ambiente da vida contemporânea comum, a televisão 
funciona como um elemento de individuação que deve ser examinado clinicamente no 
quadro dos descontentamentos e das ansiedades. Devido ao animismo dos sinais electro-
magnéticos, é necessário adoptar uma abordagem pragmática e trabalhar com a singu-
laridade das alianças intensivas entre o orgânico e o inorgânico. Os ecrãs podem invocar 
imagens-morte eletromagnéticas que fragmentam a gestalt do corpo. Enquanto crises, as 
imagens-morte dos média baseados em ecrãs surgem no interior dos espaços domésticos 
ou durante actividades quotidianas através de dispositivos pessoais portáteis.

Como é bem sabido, Deleuze interessa-se pela(s) imagem(ns) em geral, e não neces-
sariamente por um meio em particular; não menos evidente, porém, é o seu reconheci-
mento de que a arte do movimento (e, portanto, da vida), enquanto paradoxo filosófico 
por excelência, é especificamente o cinema. Nesse sentido, este número especial reúne, 
principalmente – embora não exclusivamente (a televisão, em particular, também está 
presente) – exemplos cinematográficos. O que todos estes exemplos têm em comum é o 
facto de a morte surgir em primeiro plano, como a instância que melhor pode esclarecer 
as verdadeiras implicações da “imagem-tempo” de Deleuze. A selecção de cineastas 
de diferentes latitudes e tradições cinematográficas para este número especial (de Ri-
thy Panh a Pedro Costa, passando por Abbas Kiarostami, Nuri Bilge Ceylan, Tsai Min-
g-liang e Guiomar Ramos) reflecte o esforço de reunir um corpus que possa ajudar a re-
considerar o conceito de “imagem-tempo” de Deleuze no cinema feito depois de 1985.

O artigo de Filipe Ferreira “A imagem-morte: quinto comentário sobre Bergson” é 
uma problematização do conceito proposto pelo projeto Film and Death em nossa cha-
mada para artigos. Ele investiga a noção de imagem-morte numa exploração filosófica 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

27

dos livros de Gilles Deleuze sobre cinema e sua parceria com Félix Guattari em O que 
é a filosofia?. Ferreira articula ambos um quinto comentário sobre o trabalho de Henri 
Bergson e um diálogo com a questão de Susana Viegas: “O que vem depois da imagem-
-tempo?”. O autor indica que a imagem-morte é uma mediação entre a imagem-tem-
po – povoada por conceitos – e uma nova imagem do pensamento que é originada pela 
própria imagem-tempo. 

Por sua vez, em “El Genocidio Como Tiempo Suspendido. Deleuze, la Imagen-
-Tiempo y la Imagen-Muerte en Rendez Vous Avec Pol Pot” [“O Genocídio como Tem-
po Suspenso: Deleuze, a Imagem-Tempo e a Imagem-Morte em Rendez-vous avec Pol 
Pot”], Álvaro Martín Sanz analisa a representação do genocídio cambojano por Rithy 
Panh no filme referido no título, dialogando com a filosofia do cinema de Deleuze. O 
autor mostra como, neste filme, através da suspensão do tempo cronológico e da cria-
ção de várias “lacunas” na representação, a imagem-tempo de Deleuze se transforma 
numa imagem-morte que procura confrontar o irrepresentável: o trauma histórico e po-
lítico do Camboja contemporâneo.

Em “«La puerta está abierta». Alusión al inframundo y a la muerte en el cine sus-
tractivo,” David Ferragut inspira-se na imagem da Eneida, quando Cassandra anuncia a 
chegada da morte apontando para o vazio no umbral de uma porta, como metáfora de 
um fora de campo enquanto espaço de ausência. A partir deste ponto, delineiam-se três 
modalidades de representação da morte no cinema subtractivo, aqui caracterizado por 
aquilo que se reduz (mas que deixa um rasto, um vazio) no plano: (1) a presença espec-
tral direta, na qual a morte atravessa a fronteira entre os vivos e os mortos e se manifes-
ta através de espectros (imagens da morte); (2) a alusão selectiva, na qual a morte não 
é mostrada mas o enquadramento orienta o olhar para onde ela deveria surgir, criando 
assim um fora de campo interior; e (3) a alusão subtractiva absoluta, na qual a morte não 
é localizável nem no espaço nem na imagem, apenas persistindo como uma presença 
temporal pura, semelhante a uma presença residual, isto é, a uma imagem-morte.

Morte como forma, não como um objeto representado, é o centro de “Dirt in the 
Lungs: Specters of Death-Images in Nuri Bilge Ceylan’s Once Upon a Time in Anatolia 
(2011)”. A partir da imagem-tempo de Deleuze, da imagem-morte de Viegas e da as-
sombrologia de Derrida, Ömer Derdiyok disseca três cenas do filme turco para mostrar 
que a presença da morte ali tem a ver majoritariamente com a maneira como o tempo 
é organizado e, assim, com a maneira (textual, narrativa, temporal) como o sentimento 
de desfecho é negado.

“The Death-Image and the Ethics of Time: Kiarostami’s Cinema of Life, Absence 
and Duration” [“A Imagem-Morte e a Ética do Tempo: O Cinema de Vida, Ausência 
e Duração de Kiarostami”], de Farshad Zahedi, examina as modalidades da imagem-
-morte na obra de Abbas Kiarostami. Zahedi argumenta que a contra-martirologia de 
Kiarostami não é apenas um gesto cinematográfico modernista, mas está profunda-
mente enraizada nas tradições culturais e poéticas persas, sobretudo nos escritos de 
Omar Khayyam (1048–1131) e Forugh Farrokhzad (1934–1967). Combinando o fatalismo 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

28

hedonista de Khayyam com o vitalismo melancólico de Farrokhzad, Zahedi mostra 
como O Sabor da Cereja (1997) e O Vento Levar-Nos-á (1999) resistem à glorificação do 
martírio e da transcendência sacrificial e como, ao evitarem a representação explícita 
da morte, estes filmes colocam Kiarostami em oposição a ideologias estatais que ins-
trumentalizam o cadáver e santificam a morte como uma via para além da vida terrena.

Em “O Movimento de Reencontro em Documentários Autobiográficos: Retornar 
aos Corpos, Arquivos e Objetos de uma Vida,” as autoras Ingrid Rodrigues Gonçalves e 
Fabiana de Amorim Marcello concentram-se em três obras: Visita ou Memórias e Confis-
sões, de Manoel de Oliveira, Por Parte de Pai, de Guiomar Ramos, e a exposição Ritorna-
re, de Vasco Araújo. Elas estabelecem uma ligação entre estas obras através da ideia de 
um “movimento de reencontro,” realizado por meio de arquivos pessoais e objetos de 
vida, questionando se a própria tela não funcionaria como um corpo capaz de permitir 
a impregnação de algo mais — uma outra materialização dos objetos fílmicos projeta-
dos. Os artistas estudados tentam reconectar-se com o passado através da utilização de 
arquivos e objetos pessoais, estabelecendo uma relação lazariana com a morte e, nesse 
processo, propõem-se refletir não apenas sobre os objetos fílmicos em si, mas também 
sobre o conceito de corpos fílmicos, ou seja, a distinção entre a imagem enquanto su-
porte e a imagem enquanto projeção.

Apoiado metodologicamente numa constelação cristalina entre a teorização do cristal 
em Walter Benjamin e a imagem-cristal de Deleuze, David Fleming (“Monstrous, Aliena-
ted, and Still Labouring Dead Philosophers: Karl Marx (with ‘Chinese characteristics’ and 
‘chthulumedia features’) meets Confucius … in a crepuscular theory crystal”) [“Filósofos 
Mortos, Monstruosos, Alienados e Ainda em Trabalho: Karl Marx (com ‘características 
chinesas’ e ‘vestígios de chthulumedia’) encontra Confúcio… dentro de um cristal teórico 
crepuscular”] investiga as implicações éticas, estéticas e políticas de, através de IA, res-
suscitar figuras influentes já desaparecidas, tais como Karl Marx e Confúcio (como acon-
tece no “telefilme teórico” chinês de 2023, When Marx Met Confucius).

Em “Cidade-tempo: imagem, duração e as poéticas do viver urbano no cinema con-
temporâneo,” Paul Newman dos Santos apresenta uma relação entre a imagem-tempo 
e o urbanismo. Pensando sobre o conceito de Gilles Deleuze com Milton Santos, Rem 
Koolhaas, e Giuliana Bruno, o artigo é uma elaboração acerca de corpos no espaço. Pelo 
cinema, dos Santos ressalta a reivindicação por um presente vivo. Ele conduz um deba-
te sobre narrativas minimalistas em que personagens contemporâneos habitam espa-
ços de nebulosidade, hesitação, e fragmentação.

Finally, in “In Between Two Deaths: Hauntological Negative Time-Images in Third 
World Cinema” [“Entre duas mortes: imagens-tempo negativas espectrais no cinema 
do Sul Global”], Enxi Liu considers three films from the Global South – Apichatpong 
Weerasethakul’s Memoria (2021), Jia Zhangke’s Still Life (2006), and Jayro Bustaman-
te’s La Llorona (2019) – in order to analyze them through the original concept of the 
“negative time-image”. By means of this concept, and in dialogue with the thought 
of Deleuze, Derrida, Lacan, and Mark Fisher, the essay seeks to show how the three 

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

29

aforementioned films create a non-chronological temporality, in which the present is 
haunted by a past that obstructs the emergence of the future, with the aim of reflecting 
on different forms of historical trauma.

Esta edição inclui igualmente dois ensaios visuais que se debruçam sobre o conceito 
de imagem-cristal.

O primeiro, da autoria de Catarina Patrício, põe em relação dois eventos catastrófi-
cos separados no tempo, mais precisamente: o terramoto de Lisboa (1755) e o terramoto 
de Sumatra-Andamão (2004). Para esse efeito, a autora tratará de pensar o filme O Im-
possível (2012) de J.A. Bayona – no qual se narra a história de uma família vitimada pelo 
terramoto de 2004 – como a imagem-cristal do terramoto de 1755, do qual, por motivos 
óbvios, não dispomos de imagens. O resultado é um trabalho de montagem plástica que 
justapõe e contrasta sete gravuras desenhadas à mão por Catarina Patrício com cinco 
fotogramas do filme de Bayona.

Da autoria de Giselle Hinterholz e intitulado “Juventude irresoluta: entre o devaneio 
e o ecrã”, o segundo ensaio explora o conceito de imagem-cristal em relação tanto aos 
espaços interiores como ao desejo juvenil. Hinterholz inspira-se no filme The Dreamers, 
de Bernardo Bertolucci, Misturando elementos da cultura pop com os ecrãs televisivos, 
os azulejos e as janelas interiores que caracterizam as casas portuguesas, observa que a 
colagem é “um gesto arqueológico, método onírico e montagem do inconsciente.”

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

30

—
Financiamento
Funded by the European Union (ERC, FILM AND DEATH, 101088956).

—
Referências
Angelucci, Daniela. 2014. Deleuze and the Concepts of Cinema. Translated by Sarin Marchetti. Deleuze 

Studies 8 (3): 311–14. https://www.jstor.org/stable/45332025.
Baptista Marques, Vasco. 2025. “A Imagem-Morrente: Sobre Decasia e Tributes–Pulse, de Bill Morrison.” Aniki 

12 (1): 5–32. https://doi.org/10.14591/aniki.v12.n1.1111.
Bogue, Ronald. 2003. Deleuze on Cinema. London and New York: Routledge.
Davis, Nick. 2013. The Desiring-Image: Gilles Deleuze and Contemporary Queer Cinema. Oxford: Oxford 

University Press.
Dawkins, Roger. 2025. Gilles Deleuze’s Structuralist Cinema-World. London: Bloomsbury.
Deamer, David. 2016. Deleuze, Japanese Cinema, and the Atom Bomb: The Spectre of Impossibility. London: 

Bloomsbury.
De Courville, Stanislas. 2024. L’Écran des siècles: Deleuze, le cinéma et la guerre. Milan: Mimesis.
Deleuze, Gilles. 1984. “Cinéma et Pensée.” Cours no. 67, Université Paris 8, Vincennes–Saint-Denis, October 

30. Available at http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/article.php3?id_article=4.
———. 1988. Le Pli. Paris: Les Éditions de Minuit.
———. 2008. Cinema 2. Translated by Hugh Tomlinson and Robert Galeta. London: Continuum.
———. 2009. Cinema 1. Translated by Hugh Tomlinson and Barbara Habberjam. London: Continuum.
Deleuze, Gilles, and Félix Guattari. 1972. Capitalisme et schizophrénie I: Anti-Œdipe. Paris: Les Éditions de 

Minuit.
———. 1980. Capitalisme et schizophrénie II: Mille plateaux. Paris: Les Éditions de Minuit.
———. 1991. Qu’est-ce que la philosophie? Paris: Les Éditions de Minuit.
Del Rio, Elena. 2008. Deleuze and the Cinemas of Performance: Powers of Affection. Edinburgh: Edinburgh 

University Press.
Dymek, Anne. 2015. Cinéma et sémiotique: Deleuze en question. Bordeaux: Le Bord de l’Eau.
Escobar, Cristóbal. 2023. The Intensive-Image in Deleuze’s Film-Philosophy. Edinburgh: Edinburgh University 

Press.
Esquenazi, Jean-Pierre. 2017. L’analyse de film avec Gilles Deleuze. Paris: CNRS Éditions.
Ferraço Nassif, Lucas. 2025. Unconscious/Television. Becoming Press.
Ferraço Nassif, Lucas, and Susana Viegas. 2024. “Interview with Thomas Lamarre.” Cinema: Journal of 

Philosophy and the Moving Image 16 (1): 7–30. https://cinema.fcsh.unl.pt/index.php/revista/article/
view/277.

Fujita, Jun. 2018. Le Ciné-capital: D’Hitchcock à Ozu. Une lecture marxiste de Cinéma de Gilles Deleuze. Paris: 
Hermann.

Grosoli, Marco. 2025. “Wrapping Up ‘Through the Eyes of Those Who Are No Longer’: Paolo Taviani’s Leonora 
addio (2022).” Arts 14 (5): 1–13. https://doi.org/10.3390/arts14050115.

Heidegger, Martin. 2000. Being and Time. Oxford: Blackwell.
Jankélévitch, Vladimir. 2017. La mort. Paris: Flammarion.
Kennedy, Barbara. 2000. Deleuze and Cinema: The Aesthetic of Sensation. Edinburgh: Edinburgh University 

Press.
Lamarre, Thomas. 2009. The Anime Machine: A Media Theory of Animation. Minneapolis: University of 

Minnesota Press.
———. 2018. The Anime Ecology: A Genealogy of Television, Animation, and Game Media. Minneapolis: 

University of Minnesota Press.
Lévinas, Emmanuel. 2000. God, Death and Time. Stanford: Stanford University Press.
Marrati, Paola. 2008. Gilles Deleuze: Cinema and Philosophy. Translated by Alisa Harts. Baltimore: Johns 

Hopkins University Press.
Martin-Jones, David. 2011. Deleuze and World Cinemas. London: Continuum.

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

31

Pisters, Patricia. 2012. The Neuro-Image: A Deleuzian Film-Philosophy of Digital Screen Culture. Stanford: 
Stanford University Press.

Powell, Anna. 2005. Deleuze and Horror Film. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Rancière, Jacques. 2001. La fable cinématographique. Paris: Éditions du Seuil.
Rizzo, Teresa. 2012. Deleuze and Film: A Feminist Introduction. London and New York: Continuum.
Rodowick, David. 2001. Reading the Figural, or Philosophy after the New Media. Durham: Duke University Press.
Viegas, Susana. 2016. “Gilles Deleuze and Early Cinema: The Modernity of Emancipated Time.” Early Popular 

Visual Culture 14 (3): 234–50. https://doi.org/10.1080/17460654.2016.1187075.
———. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the Nature of 

Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39. https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.
Zabunyan, Dork. 2011. Les Cinémas de Gilles Deleuze. Paris: Bayard.

LUCAS FERRAÇO NASSIF
Lucas Ferraço Nassif é doutorado em Literatura pela 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro.  
É investigador do projeto FILM AND DEATH 
do ERC — European Research Council, membro 
integrado do CineLab — Laboratório de Cinema 
e Filosofia, do Instituto de Filosofia da NOVA, 
e membro do Centro Português de Psicanálise. 
Realizador e editor dos filmes Reinforced Concrete, 
Being Boring e Unfamiliar Ceiling/The Beast; e autor 
do livro Missing Links, publicado pela Barakunan 
e premiado pela Associação de Investigadores de 
Imagem em Movimento (AIM), em Portugal, como 
o melhor livro monográfico de 2023. Em 2025, o 
seu livro Unconscious/Television foi publicado pela 
Becoming Press.
—
ORCID
0000-0002-8761-1845
—
CIÊNCIA ID
391D-0E1B-0D09
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

MARCO GROSOLI
Marco Grosoli é investigador contratado pela 
Universidade Nova (FCSH). Foi professor 
assistente na Universidade Habib (Karachi, 
Paquistão, 2016-2021), bolseiro de pós- 
-doutoramento da Academia Britânica na 
Universidade de Kent (Reino Unido, 2012-2015), 
bolseiro sénior de investigação da Fundação 
Alexander von Humboldt, na Alemanha, em 2022, 
e bolseiro de pós-doutoramento na Universidade 
de Bolonha (Itália), em 2023. Publicou, entre 
outros, uma monografia sobre Béla Tarr (Armonie 
contro il giorno, 2014) e outra sobre os primeiros 
anos da politique des auteurs em França (Eric 
Rohmer’s Film Theory, 2018).
—
ORCID
0009-0004-5251-0448
—
Institutional address
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS

https://orcid.org/0000-0002-8761-1845
https://www.cienciavitae.pt/portal/391D-0E1B-0D09
https://orcid.org/0009-0004-5251-0448


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

32

—
Declaração de conflito de interesses
Os autores declaram não haver potenciais conflitos de interesse em relação à investigação, autoria e/ou 
publicação deste artigo.

—
Para citar este artigo
Ferraço Nassif, Lucas, Marco Grosoli, Vasco Baptista Marques, e Susana Viegas. 2025. “Introdução.  

Imagens-Morte: Revisitando a ‘Imagem-Tempo’ de Deleuze no Cinema depois de 1985.” Revista de 
Comunicação e Linguagens (63): 20-32. https://doi.org/10.34619/h49h-ckx3.

© 2025 Lucas Nassif Ferraço, Marco Grosoli, Vasco Baptista Marques e Susana Viegas. Este é um artigo  
de acesso aberto distribuído nos termos da Creative Commons Attribution License, que permite o uso,  
a distribuição e a reprodução sem restrições, em qualquer meio, desde que os autores originais e a fonte sejam 
devidamente creditados.

VASCO BAPTISTA MARQUES
Vasco Baptista Marques é investigador de pós- 
-doutoramento no projeto FILM AND DEATH do 
ERC — European Research Council. Obteve o seu 
doutoramento em Filosofia Contemporânea pela 
Universidade de Lisboa, em 2017, com uma tese sobre 
a metafísica do tempo de Vladimir Jankélévitch. 
Ao longo dos anos, publicou as suas investigações 
em revistas como Aniki, Philosophica, Sophia e 
Trans/Form/Ação, bem como em editoras como 
a Routledge e a L’Herne. Além disso, é crítico de 
cinema residente do semanário Expresso desde 2005.
—
ORCID
0000-0002-4101-0497
—
Morada institucional
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

SUSANA VIEGAS
Susana Viegas é professora auxiliar no Departamento 
de Ciências da Comunicação da Universidade NOVA 
de Lisboa (FCSH) e investigadora principal do projeto 
FILM AND DEATH do ERC — European Research 
Council. É doutorada em Filosofia (Estética) pela 
Universidade NOVA de Lisboa e foi bolseira  
de pós-doutoramento na Universidade de Dundee  
e na Universidade Deakin. O seu trabalho recente 
aborda as imagens espectrais do cinema, questões  
de memória e ausência, e a representação da morte 
no cinema contemporâneo.
—
ORCID
0000-0003-2917-7283
—
Morada institucional
IFILNOVA. Campus de Campolide — Colégio 
Almada Negreiros, Gabinete 319, 1099-032 Lisboa, 
Portugal

LUCAS FERRAÇO NASSIF, MARCO GROSOLI, VASCO BAPTISTA MARQUES & SUSANA VIEGAS

https://doi.org/10.34619/h49h-ckx3
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-4101-0497
https://orcid.org/0000-0003-2917-7283


ARTIGOS
ARTICLES



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

34

The Death-Image: Fifth 
Commentary on Bergson
A imagem-morte: quinto comentário 
sobre Bergson

FILIPE FERREIRA
Independent Researcher, Portugal
filiposophy@gmail.com

Following Deleuze’s gesture, in his Cinema project, where he introduces his 
“film-philosophizing” with commentaries on Bergson’s philosophy (in order to 
think the movement and time-image), I propose a new commentary on Berg-
son, this time having in view a new category, not mentioned at least explicitly by 
Deleuze, the “death-image". This is my way of responding to Susana Viegas’s in-
spiring article on “Death as Film-Philosophy’s Muse", which sparks the call for 
papers, set on revisiting, in the sense of expanding creatively, also for historical 
reasons, Deleuze’s Cinema project. Added to the four commentaries Deleuze 
includes, this fifth one turns to Bergson’s remarks on the “panoramic vision of 
the dead", to the situation where, brought back to life again, after dying, or going 
through a death experience, the dying person states they saw, in a very short time, 
all the forgotten events of their lives passing before them with great rapidity, with 
their smallest circumstances, and in the very order they occurred. Demonstrat-
ing this “moving panorama” of our lives is virtually present every time the past 
is remembered, whether in recollections or even dreams, I relate this “vision” 
not only to Bergson’s metaphysics of time (which he himself does not), but also to 
what Deleuze defines in The Time-Image as “sheets of past", being it in terms of 
this panorama that I conceive the convergence between death and these sheets, or 
the death-image and the time-image. My point is that the panoramic vision carves 
a lacuna between the “pure past", or how the past preserves itself in time, inde-
pendently of us, and how it is remembered, or even dreamed of, where the dead 
not only survive, but can have their existences prolonged, even if only virtually, in 
a past which is no longer theirs, but ours (and which cinema, as a practice of im-
ages and signs, is especially suited to actualize, this time, as death-images). This 
fifth commentary on Bergson’s philosophy is preceded by more general consider-
ations on the ontological status of the death-image, at least when framed within 
Deleuze’s philosophy.
semiotics | metaphysics | film-philosophy | non-philosophy | time

—
Abstract

—
Keywords

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

35

Beyond the time-image?

I want to begin with a comment on the call for papers on “death-Images”. Gener-
ally speaking, while aiming to revisit “Deleuze’s Time-Image in Cinema after 1985”, it 
gives the impression of wanting to extend Deleuze’s Cinema project beyond both sets 
of images structuring it, and dividing the project into two parts, the first dealing with 
The Movement-Image, and the second with The Time-Image. Besides movement-images 
and time-images, there would be a third category of images, death-images. Does this 
imply, perhaps, the ambition of adding a third volume to Deleuze’s project, one he did 
not write, or was in the position to set in motion in 1985, which is when The Time-Image 

—
Resumo

—
Palavras-chave

Seguindo o gesto de Deleuze, no seu projeto Cinema, em que introduz a sua «fil-
me-filosofia» a partir de comentários sobre a filosofia de Bergson (para pensar 
as imagens movimento e tempo), proponho um novo comentário sobre Bergson, 
desta vez tendo em vista uma nova categoria, não abordada explicitamente por 
Deleuze, a «imagem-morte». Esta é a minha maneira de responder ao inspirador 
artigo de Susana Viegas sobre «A morte como musa da filme-filosofia», e que mo-
tiva a chamada de artigos, onde se apresenta o objetivo de revisitar, no sentido 
de expandir criativamente, também por razões históricas, o projeto Cinema de 
Deleuze. Acrescentado aos quatro comentários que Deleuze inclui, este quinto 
volta-se para as observações de Bergson sobre a «visão panorâmica dos mortos», 
a situação onde, regressado à vida, após morrer ou passar por uma experiência 
de morte, o moribundo afirma ter visto, num curto espaço de tempo, todos os 
acontecimentos esquecidos da sua vida a passar diante dele com grande rapidez, 
com as suas mais pequenas circunstâncias, e na mesma ordem em que ocorreram. 
Demonstrando que este «panorama em movimento» das nossas vidas está vir-
tualmente presente sempre que o passado é recordado, seja em recordações ou 
mesmo em sonhos, relaciono esta «visão» não só à metafísica do tempo de Ber-
gson (o que ele próprio não faz), mas também ao que Deleuze define em A ima-
gem-tempo como «lençóis do passado», sendo nos termos deste panorama que 
concebo a convergência entre a morte e estes lençóis, entre a imagem-morte e a 
imagem-tempo. Digo que a visão panorâmica abre uma lacuna entre o «passado 
puro», ou como o passado se preserva no tempo, independentemente de nós, e 
de como ele é lembrado, ou mesmo sonhado, os mortos não apenas sobrevivendo 
nesta visão, mas podendo também ter a sua existência prolongada, mesmo que 
apenas virtualmente, num passado que já não é o deles, mas nosso (e que o ci-
nema, como prática de imagens e signos, está especialmente talhado para atuali-
zar, desta vez, como imagens-morte). Este quinto comentário sobre a filosofia de 
Bergson é precedido por considerações mais gerais sobre o estatuto ontológico da 
imagem-morte, pelo menos quando enquadrado na filosofia de Deleuze.
semiótica | metafísica | filme-filosofia | não-filosofia | tempo

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

36

originally appeared in France? If this were the case, the “death-image” would be “be-
yond” the time-image just as the time-image was, for Deleuze, “Beyond the Move-
ment-Image” (which is the title of The Time-Image’s opening chapter). One would per-
haps also expect the post-1985 historical context to be at the origin of such a novelty 
at the level of the image, just as postwar Europe gave way, for Deleuze, to a new kind 
of image (beginning with Italian neorealism), the time-image, following the prolifera-
tion of “situations and spaces ‘we no longer know how to describe’—buildings deserted 
but uninhabited, cities undergoing demolition or reconstruction—and the new race of 
characters who emerged from this rubble, mutants, who ‘saw rather than acted’” (from 
the back cover of the English edition of The Time-Image—these situations were defined 
by Deleuze as “pure optical and sound situations”, in contrast with the “sensorimotor” 
ones of the movement-image). Finally, if great cinema authors (Welles, Resnais Rob-
be-Grillet, Marguerite Duras, and so on) were able to give us direct time-images with 
their works, and break with “classical” cinema, what would be expected is for these 
death-images to appear in the works of contemporary authors, perhaps also, for reasons 
to be determined, in ones outside the scope of Western film generally (which seems to 
be a wager of the call, in its special welcoming of “non-Western” cinema, including 
“several major figures in recent so-called ‘World Cinema’ [who] engage deeply with the 
‘time-image’, and in a lot of cases their cinemas relate to death and to the ‘death-image’ 
too” (from the call for papers).

Yet, can we really speak of a “beyond the time-image”, at least in what the death-im-
age is concerned?

In actual fact, if we keep close to Deleuze’s text, at least explicitly (as there is not 
a single mention of “death-images” in The Time-Image, as far as I can tell), we do 
find an effort, on his behalf, to make the time-image converge with a new kind of im-
age, but it is not the death-image. Instead, such convergence, or intersection, occurs 
with “thought-images”, or “images of thought”, and, for that matter, it is not limited 
to time-images, including movement-images as well. From as early as his book on 
Nietzsche (1962), but developed more specifically in Difference and Repetition (1968) 
and (with Félix Guattari) in What is Philosophy? (1994), that is, throughout his entire 
career, Deleuze insisted that the very act of thinking presupposes an image of what it 
means to think, to orient oneself in thought, the nature of the image being, therefore, 
“pre-philosophical”, and which is of the highest importance for philosophy, for even 
while appealing to a non-conceptual comprehension of what it is to think, open to 
“non-philosophers”, the image nevertheless conditions the act of thinking, and what 
such an act is meant to fabricate, for Deleuze, at least philosophically, which are con-
cepts (1994, 37 and 40-41). Finally, in what perhaps marks the apex of the relations 
established between “thought and cinema” in his Cinema project, we will find cinema 
casting its own images of thought, two at least, corresponding to “classical” cinema, 
the movement-image, and to “modern” cinema, the time-image (it is in this sense that 
images of thought, crucial to Deleuze’s understanding of what it is to philosophize, 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

37

converge or intersect with both the movement and time-images). In other words, the 
movement-image converges with one image of thought (largely worked out on the basis 
of statements by Eisenstein), while the time-image with another (where Artaud’s writ-
ings on cinema figure centrally).1

And on a more general note, precisely on the relation of “thought and cinema”, it is 
also evident that such a relation is not limited to images of thought, which represent, 
as I suggested, only the apex of this relation, but is transversal to the Cinema project as 

1	 On the point dealing with the way the time-image intersects with the thought-image, or the image of 
thought developed by Deleuze in The Time-Image, there is much more to add and explore. My basic 
argument is that a new image of thought is developed on the basis of the time-image, or a direct 
presentation of time, just as an initial image of thought was developed in relation to the movement-
image, anchored on an indirect presentation (mediated by movement). The Time-Image’s chapter on 
“Thought and Cinema” (chapter 7) deals with both these images mostly in terms of a confrontation 
between Eisenstein and Artaud’s writings on cinema. In what the image of thought arising from 
the movement-image is concerned, at stake is the revolutionary belief on behalf of great “classical” 
authors such as Vertov, Eisenstein or Gance, “that cinema was capable of imposing the shock, and 
imposing it on the masses, the people.” (157) That is, the image of thought is precisely the one of a 
“shock to thought, communicating vibrations to the cortex, touching the nervous and cerebral system 
directly” (156), one relating closely to Difference and Repetition’s critique (chapter 3) of the moralizing 
dogmatic image of thought (which Deleuze defines as the “object” of his critical philosophy insofar 
as it is an image thinking should literally destroy as a condition for philosophical thought, that is, of 
a true creation in philosophy. In any case, “everyone knows that, if an art necessarily imposed the 
shock or vibration, the world would have changed long ago, and men would have been thinking for 
a long time. So this pretension of the cinema, at least among the greatest pioneers, raises a smile 
today.” (157) More generally, in my view Deleuze will dedicate the final part of his career and life 
to the question of the image of thought, namely, to the image his own philosophy presupposes, 
in a reflection beginning in The Time-Image (where the new image appears as an intersection or 
development of it), and which reaches it full expression in his final major work, his oeuvre ultime, 
written with Félix Guattari, What is Philosophy? From the point of view of the question of time, or 
the time-image, the problem to which this new image responds is the one of the very relinking of 
past and future (also expressed as a new “link with the world”) beyond sensorimotor schemata, 
that is, “beyond the movement-image”, and in terms of Deleuze’s theory of the event. Deleuze’s 
conception of the brain is also crucial in this sequence. Here a new image is developed, where the 
power of thought gives way “to an unthought in thought, to an irrational proper to thought, a point 
of outside beyond the outside world, but capable of restoring our belief in the world.” (183) It gives 
way, in short, to the “thought of the Outside”, where thinking plunges into chaos, into the interstice, 
beyond sensorimotor “shock”, to create, from itself, and in itself, not only its own beginning but also 
a new interval, or the very Earth, body without organs, as interval between the always already past 
and the eternally yet to come (and in light of which the philosopher appears in in Lazarian fashion, as 
someone who has returned from the “land of the dead” (207-208). In any case, the development of all 
these points would have to be the object of another (much longer) essay, which I am in fact currently 
developing. I can therefore confirm the need for greater development, and respond by adding that, 
for the purpose of an introductory discussion on the death-image, my objective is modest, limited to 
ontologically situating this image relation to the other major images dealt with by Deleuze, namely 
the movement-image, time-image, and thought-image, to then further determine its specific nature, 
especially in relation to the time-image.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

38

a whole, that is, to cinema as a practice of images and signs on the basis of which phi-
losophy, as a practice of concepts, is able to determine the nature of these images and 
signs, and to conceive their distribution or “classification”, organized broadly speaking 
in terms of two different kinds of images, the movement-image and the time-image. 
Thought, or at least philosophical thinking, traverses the Cinema project as a whole, at 
the level of the classification of images and their respective signs, but also at the level 
of images of thought, insofar as the movement-image, as a general category, and the 
time-image as another, each institute their own pre-philosophical image of what it 
means to think, to orient oneself in thought.

In my view, if there is such a “beyond” in Deleuze’s philosophy, beyond both the 
movement and time-image, it would no longer refer to the ontological dimension of 
images (and pre-linguistic signs) generally, but to a new dimension, which is the one of 
sense, following Deleuze’s transcendental reflection on language, on its very possibility, 
in The Logic of Sense (which appears many years prior to the Cinema project, immediate-
ly after Difference and Repetition, in 1969). This is a complex point, which, in any case, 
remains, I believe, in line with Deleuze’s thinking. As he makes clear, right from the sec-
ond chapter of The Time-Image (1989) onwards, where he asks “under what conditions 
should cinema be considered a language?” (25), but which refers, in fact, to a crucial 
thesis (ontologically speaking) reinforced in the Conclusion, for Deleuze

Cinema is not a universal or primitive language system [langue] nor a language [langage]. It 
brings to light an intelligible content [my emphasis] which is like a presupposition, a condi-
tion, a necessary correlate through which language constructs its own ‘objects’ (signifying 
units and operations) … It consists of movements and thought-processes (pre-linguistic 
images), and of points of view on these movements and processes (pre-signifying signs). It 
constitutes a whole ‘psychomechanics’, the spiritual automaton, the utterable of a language 
system (my emphasis) which has its own logic. The language system takes utterances of 
language, with signifying units and operations from it, but the utterable itself, its images 
and signs, are of another nature. (262)

In other words, language, or the “language system”, presupposes the dimension of 
images and signs, which constitutes, for this system, the “utterable”, just each utterance 
produces sense (a “pure incorporeal effect” as analyzed by Deleuze in The Logic of Sense, 
in particular the third series, “Of Propositions”, where sense appears as its own dimen-
sion in the proposition, not to be confused with signification).2 From this more general 

2	 This distinction between content (constituted by images, with their pre-linguistic signs, that is, with 
its own “substance and form”) and expression (constituted by sense, and supposing its own “form 
and content”, that is, language) is conceived largely in terms of the linguist Louis Hjelmslev’s work, 
the “Danish Spinozist geologist” (from a linguistic point of view), and is central to Deleuze and 
Guattari’s conception of “stratification” in A Thousand Plateaus (1987, 43).

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

39

ontological perspective, there would be a domain of images (constitutive of a “pure se-
miotics”, or the “language of cinema”, contrary to the insistence in viewing it as a semi-
ology, internal to the language system), and another dimension, truly “beyond” it, pre-
cisely by no longer pertaining to images, but to sense (it would be at this level, between 
images and propositions, that the very fate of thought is played out in its full extension, 
at least in Deleuze’s philosophy, or how I read it, that is, in its three major forms, those of 
art, of science, and of philosophy, as (finally) made explicit in What is Philosophy?—this 
implies, therefore, that internal to “sense”, we would find different “planes”, of composi-
tion for art, of reference for science, of immanence for philosophy, with their respective 
“objectivities”, percepts, affects (not to be confused with perception and affection-imag-
es), functions, prospects, and also, concepts. I believe there is a third, and final dimen-
sion, in Deleuze’s ontology, which is the one of desire (or “desiring-production”, of “in-
tensities”), whose fullest expression is A Thousand Plateaus, all of which, images, sense, 
and desire, constitutive of an ontology of the nascent, of life in its nascent state, or as 
“Immanence: A Life…” (the title of Deleuze’s final essay, 2001, 25-33).

Death between time and thought

What is the death-image? If it is not “beyond”, how does it intersect with the 
time-image? And what does it tell us about death? Or more precisely, the dead, or what 
Deleuze himself calls, in The Time-Image (1989, xii and 208), “the land of the dead”?

I would like here, for the purposes of this paper, to consider the ontological status of 
these images, death-images. I take for granted they exist (I would not be writing this to 
claim the contrary), and was, in fact, initially thinking of analyzing them in the work of 
David Lynch, besides Apichatpong Weerasethakul, but came to the realization that the 
very question of what are death-images deserves to be considered, at a philosophical 
level, in its own right, it alone exhausting the space I have here available to explore it.

And how do I propose going about it? In what Deleuze’s philosophy is concerned, 
one would perhaps be tempted to consider what he himself has to say about death. 
Again, the call for papers also alludes to it, when stating that

To some extent, this convergence [between time and death-images] can be regarded as 
Deleuze’s contribution to a strand of French 20th century thought (e.g. Georges Bataille, 
Maurice Blanchot, Jacques Lacan, among others) fruitfully elaborating on what lies ‘be-
tween two deaths’, i.e. between the subject’s symbolic and real deaths.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

40

That is, there would be a theory or philosophy of death in Deleuze’s work, structured 
in terms of a conception of two deaths, one “symbolic”, the other “real” (or what Mau-
rice Blanchot, who largely inspires it, called the “double death”).3

In what his thinking on the “symbolic” death is concerned, to which he dedicated 
most (if practically not all) of his attention, Deleuze’s major interest, beginning in the fi-
nal chapters of Coldness and Cruelty (1991b), his study on perversion, published in 1967, 
almost two decades prior to the Cinema project, was to engage with Freud’s specula-
tion in Beyond the Pleasure Principle, in an attempt to “critically and clinically” revise 
his hypothesis of a “death instinct” (which he postulated in 1920, in the aftermath of 
the Great War). Freud’s mistake was double, in Deleuze’s view: first, in relation to the 
very conception of death associated to the instinct, which with Freud is the material 
or biological conception, the “real” or common one we all know about, that we grieve 
with the passing of loved ones, which one day we shall too live, and whose model is the 
corpse; and second, in relation to the drives, where the death instinct stands in oppo-
sition to Eros, the life instinct, in a constitutive duality (Freud had a taste for them). 
Deleuze, on the other hand, believes there is no such duality precisely because, at the 
level of the unconscious, the death instinct does not refer to a biological, extensive model, 
but to a psychological, intensive one. “Freud strangely refused any other dimension to 
death, any prototype or any presentation of death in the unconscious, even though he 
conceded the existence of such prototypes for birth and castration.” (1994, 111) It is in 
this context that Deleuze’s study on perversion is important, and this for the follow-
ing: the pervert reveals 1) what the intensive nature of this “symbolic” death consists 
of, 2) that this experience is invested as such, and, therefore, 3) that there is no duality 
of instincts or drives, but only a perverse way of sexualizing the unconscious, which in 
fact reveals Eros in its truth or “elemental” dimension, at least in what thought, and the 
questions of sublimation and symbolization, are concerned (perversion appearing as 
“the elemental aspect of neurosis” [1990, 304]). From Deleuze’s point of view in Cold-
ness and Cruelty, but which is a perspective traversing major works such as Difference 
and Repetition and The Logic of Sense, lasting until his crucial encounter with Guattari, in 
1969, when it was, finally, abandoned, what sadism and masochism reveal is a death in-
stinct modeled on the dessexualization of the unconscious (following an alternative take 
on what Freud defined as “secondary narcissism” [1994, 11]) and not the corpse, being 
this dessexualization invested by thought (and therefore constitutive of it). The sadist 
and masochist repeat this perverse ressexualization of the unconscious, but do so in very 
different ways, so distinct, in fact, that no dialectical unity, or reversion from one to the 
other, is to be admitted (that is, no “sadomasochistic entity”). They reveal, contrary 
to Freud, that there is such a phenomenon as an “experience of death”, specific to the 

3	 The Space of Literature, chapter 4, “Death as Possibility”, especially the section, “The Strange Project, 
or Double Death”, 103-105.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

41

unconscious (dessexualization, intensive), and not to the organism (corpse, extensive). 
It is also worth emphasizing, clinically, or “critically or clinically” speaking, that af-

ter relaunching Freud’s death instinct on radically new terms, even if ones not foreign to 
Freudian theory, Deleuze will nevertheless abandon it entirely, after meeting Guattari, 
which is also the extent to which he turns on psychoanalysis generally, not without a 
bang, in Anti-Oedipus. We can in this way say Deleuze uses two distinct clinical models 
to conceive this symbolic death, the first “psychoanalytic”, the second, with Guattari, 
“schizoanalytic”. Privileging the pervert, the death instinct refers to a dessexualization 
of the unconscious, while privileging the “schizo”, the “conceptual persona” arising 
from the Deleuze/Guattari encounter, and who I believe is the main reason for their 
collaboration, the symbolic death experience is now associated to what they call the 
“schizophrenic process”, in other words, to “desiring-production”, insofar as it is in the 
immanence of this experience, or what Deleuze and Guattari also define as the “schizo-
phrenization of death”, that this “production”, with its “process”, operates.4 

Needless to say, the complexity with regard to this symbolic death is striking. Yet, in 
what seems to make matters worse, at least in what the death-image is concerned, this 
complexity would only constitute one of its poles, as the other pole is defined by death 
in its extensive or organic reality. We have, therefore, time-images, thought-images, but 
also death-images, which would include two distinct poles, a real pole, and a symbolic 
one. How do they relate? Or rather, what role does the death-image have in this triad?

As I indicated (even without detailing any of them), to the key transition analyzed 
by Deleuze, from the movement-image to the time-image (or both volumes of the Cin-
ema project), correspond two distinct images of thought, one for the movement-image, 
the other for the time-image. In what the death-image is concerned, and while reject-
ing that it be “beyond” the time-image, I understand, on the contrary, it to “intersect” 
with the time-image, and not the movement-image (which, in fact, is a point also ad-
vanced by the call, insofar as it specifically relates the inquiry into death-images to The 
Time-Image). Now, if the time-image suggests a new image of thought, we could ask 
what role death, or “the death-image”, plays in this context. And, in response, I would 
like to suggest the following: in my view, the death-image mediates the relation be-
tween the time-image and the new image of thought it originates. That is to say, the 
death-image is between the time-image and its thought-image; on one of its poles, the 
one of “real” death, it intersects with the time-image, while on the other pole, the one 

4	 In Anti-Oedipus (329-331), Deleuze and Guattari speak of “schizophrenizing death” in terms of 
intensities, in the double sense that every intensity envelops a degree zero which it invests, and 
is followed by the experience of its finitude, as it is extinguished. Death appears at both ends of 
intensification, as a primordial zero (which Deleuze and Guattari relate to catatonic schizophrenia 
as absence of intensity) and as undoing (in that the degree of intensification is dissipated). Insofar 
as desiring-production produces these intensities (as schizophrenic process), it supposes this death 
(which is “symbolic”, or “schizophrenic”) as affirmative of its eternal return—”The Eternal Return as 
experience, and as deterritorialized circuit of all the cycle of desire.” (331)

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

42

of “symbolic death”, it originates a new image of thought, pertaining to the time-im-
age, and no longer to the movement-image (this new image would be populated with 
concepts, on a different dimension, which is that of “sense”). From time to thought we 
find the death-image, converging with the time-image on one of its poles, and condi-
tioning the emergence of a new image of thought, on its other pole—it is in terms of the 
death-image, therefore, that a new image of thought is constructed; or, put differently, 
the new image of thought, formed in the transition of the “classical” movement-im-
age to the “modern” time-image, does not intersect directly with the time-image, but 
only indirectly, by means of the death-image (which, in turn, converges directly with 
the time-image).

How does this sequence play out, from time to thought, by way of death? We shall 
have to go from one pole to the other, in an adventure Deleuze also speaks of in terms of 
a “return from the land of the dead” (in The Time-Image as I already pointed out, but in 
other texts as well, such as in What is Philosophy? [69, 202]). This “land” corresponds, in 
our terms, to the first pole, while the “return”, to the second. It is in terms of this return 
that a new image of thought is instituted, of what it means to think, to orient oneself in 
thought, one “beyond the movement-image”. If we began asking about the ontological 
status of the death-image, I propose to think it internally to the time-image generally, 
and not “beyond” it, as are “time-images” to “movement-images”, reserving for the 
death-image a very special role in instituting the new image of thought. This image al-
ready appears in the Cinema project (in the association of thinking to an “unthought” 
internal to it, and in terms of which a philosophy of immanence plays out), but, in my 
view, is only truly realized, in its fullest expression, at least in what Deleuze’s thought is 
concerned, in his final major work, also his last with Guattari, What is Philosophy? 

The panoramic vision of the dead: fifth commentary on Bergson

It is important to bear in mind that, explicitly at least, Deleuze does not attribute 
this role to death-images, of converging with the time-image so as to originate a new 
orientation in thought, the institution of a new image. In fact, he does not seem to make 
explicit mention of the death-image at all, as already indicated. Even when speaking 
of death, distinguishing two poles, real and symbolic, he does so in a different context, 
which is the one of an attempt to offer an alternative (“acentered”, 211) conception of 
the brain (and which he develops more fully in What is Philosophy?, in the Conclusion).5 
Can we truly speak of death-images? Suppose they, in fact, are presupposed in The 
Time-Image? And all the while assuming, following the spirit of the call, that the 

5	 Even if initially, I deal with what I understand to be Deleuze’s “metaphysics of the brain” in “The 
Story of the Brain’s Becoming-Mind” (2023)

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

43

post-1985 context suggests such a “revision”, one perhaps, even, robust enough to cast 
new light on Deleuze’s philosophy?

At least this, it seems, we can take from the initial consideration of the ontological 
status of the death-image, and which refines our overall hypothesis: it has two poles, 
one intersecting or converging with the time-image, the other originating a new image 
of thought corresponding to it, in the transition from the movement to the time-image. 
For the purposes of this paper, I will not consider this adventure, into the land of the 
dead and back, from one pole of the death-image to the other, in its full scope. I will 
only deal with the first pole, with the question of how the death-image intersects with 
the time-image, and in what sense we may conceive such a convergence as taking us 
into the land of the dead, to the realm of Hades, the underworld. And to be precise, in 
what the time-images worked out by Deleuze are concerned, I believe it is in terms of 
one of them in particular that the death-image intersects with the time-image. This is 
the first (direct) time-image Deleuze defines, the one of the “sheets of past”. In fact, I 
propose that for this convergence to be considered, a new, fifth “commentary on Berg-
son” would have to be added to the four Deleuze introduces in his Cinema project. 
There we find a commentary on Bergson’s theses on movement, one on the varieties of 
movement-images, another on forms of recognition, and, finally, on Bergson’s theory 
of memory. All of these commentaries are crucial in structuring the Cinema project as 
a whole, at least philosophically. If we follow Deleuze’s gesture, in the context of the 
death-image, we would also turn to Bergson in search of some kind of indication on 
how to proceed philosophically, a way, in his philosophy, of conceiving how death, the 
“real” one, converges with the sheets of past. We would embark, then, on a further com-
mentary on Bergson, to add to the ones included in both The Movement-Image and The 
Time-Image.

a) the “moving panorama” and its psychological mechanism
 
I suggest we turn to a conference delivered by Bergson, in London, on May 28, 1913, 

on the occasion of his “Presidential Address to the Society for Psychical Research”. He 
titled it “Phantasms of the Living and Psychical Research” (1920, 75-103). In it, Bergson 
deals with the question of telepathy, but also, more generally, with what he understands 
by “psychical research”, in the context of the Society’s investigations, where we find 
him also mentioning a phenomenon he had already alluded to, twice at least, in Matter 
and Memory (which appeared in 1897), and in another conference he delivered, in 1911, 
this time at the University of Oxford, on “The Perception of Change” (2007, 127). The 
phenomenon is the one of a death experience, more specifically, of the “moving pano-
rama”, or “panoramic vision of the totality of their past”, the dead, or more precisely, 
those who returned from death, the “real” one, claim to have perceived. 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

44

It is true Bergson’s position oscillates in what the cause may be of this “vision”, be-
longing to the dead themselves. Of course, one could simply say the very event of death 
triggers it. In any case, this does not explain the psychological mechanism at work. 
The problem hinges on a key conception introduced by Bergson, as early as Matter and 
Memory (1991, 173), which is the idea that consciousness has its own “tension”, or what 
he calls “attention to life”. What such an attention allows for is the adaptation of con-
sciousness, by way of the body and its different attitudes, to reality, or at least to the 
sort of reality that is given in the continuity between perception and action, but also, 
at another level, between memory and perception. Bergson will famously reject that 
memories (or recollections) survive in the brain, but he does, obviously, reserve a spe-
cial role for the brain in actualizing recollections in perception, besides also learning the 
movements of the body (motor-memory). “Attention to life” refers to this crucial role 
of the brain in guaranteeing the sensorimotor equilibrium of a “‘well-balanced’ mind” 
(153), adapted to the exigencies of material life, that is, to action. In this sense, any break 
with the continuity of this attention, whether in different cases of amnesia, the inges-
tion of drugs, or insanity, figure as examples of a diminished attention to life precisely 
by affecting brain function (in this sense, such a diminution does not refer to situations 
in which the body alters its attitude, hesitates upon its action, as in this latter case one 
does not lose the continuous tension constitutive of that “well balanced mind”, and as-
sured by the brain). 

Bergson’s initial oscillation refers to the question of this attitude. In “The Percep-
tion of Change” (2007), when considering the psychological mechanism originating the 
panoramic vision of the dead, he conjectures 

An attention to life, sufficiently powerful and sufficiently separated from all practical in-
terest, would thus include in an undivided present the entire past history of the conscious 
person,—not as instantaneity, not like a cluster of simultaneous parts, but as something 
continually present which would be something continually moving.

On the other hand, in “Phantasms of the Living”, he approached the problem from 
its opposite end (much as he did in Matter and Memory, 1991, 154-55), saying 

The truth is that our whole past is always present behind us, and to perceive it we have 
but to look back; only, we cannot and we must not look back [in what recalls the story of 
Orpheus and Eurydice]. We must not, because our end is to live, to act, and life and action 
look forward. We cannot, because our cerebral mechanism is fashioned to this end,—to 
mask from us the past, to let at each moment only so much pass through as will throw 
light on the present situation and favor our action … Should, however, the attention to life 
grow weak for a moment (I do not mean voluntary attention, which is momentary and 
individual, but that continuous attention common to us all) … then our mind, which has 
of force been kept till then looking forward, loses the tension which strains it and by the 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

45

recoil is made backward-looking; it surveys its whole history. The panoramic vision of the 
past is due, then, to a sudden disinterestedness of life, born of the sudden conviction that the 
moment is the moment of death. Therefore, up to then the business of the brain, so far as 
it is the organ of memory [in the sense of actualizing, and not storing it], has been to keep 
attention fixed on life by usefully contracting the field of consciousness” (1920, 94-95).

Between these opposing interpretations, the latter one is dominant, not only be-
cause Bergson returns to it after having begun with it in Matter and Memory, but mainly 
due to the fact that the detour where we find him associating attention to life with the 
separation from “all practical interest”, seems only to contradict what he himself says 
of this notion in the first place. If there be such a phenomenon as the vision of the dy-
ing, where, as he puts in Matter and Memory, “when brought to life again, [the dying 
man] states that he saw, in a very short time, all the forgotten events of his life passing 
before him with great rapidity, with their smallest circumstances and in the very order 
in which they occurred” (155), then such a vision must represent, on the contrary, a fun-
damental break from any practical interest, being such a movement better explained, 
therefore, by the very loss of tension constitutive of attention to life, and not its intensi-
fication. In fact, if in evoking recollections, one supposes a change in the attitude of the 
body, allowing it to withdraw partially from its immediate action, in terms of which the 
mind will undertake the backward-movement allowing it to evoke the past, then, in the 
moment of death, following the kind of loss of attention to life it presupposes (which 
does not occur in the case of the actualization of this or that recollection), the very back-
ward-movement would be of such a radical degree as to extend all the way back to in-
clude the totality of one’s past, and therefore to set in motion the sort of “panoramic 
vision” attributed to the dead, where the events of one’s existence become conscious all 
at once, “in a very short time”6. 

b) innermost limit, outermost envelope

In The Time-Image, Deleuze will consider the question of how far this back-
ward-movement (as psychological mechanism) takes us into the past, which is to say, 
what is the “outermost envelope” of memory. He does so indirectly, while questioning 
the ontological nature of the virtual image (memory) accompanying the actual im-
age (perception)—in his third commentary on Bergson. In what the actuality is con-
cerned, Deleuze will define its nature in terms of a new kind of actuality, the one of the 
“pure optical and sound situation”, which replaces the actuality of the “sensorimotor 

6	 I have benefitted from the analysis of an article by Hisashi Fujita (2023) on Bergson’s panoramic 
vision of the dead, included in his attempt to conceive a Bergsonian variant to Kant’s schematism, 
and following Heidegger’s take on it (in Kant and the Problem of Metaphysics, 1991)

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

46

situation”7. As Bergson clarifies in Matter and Memory (chapter 2), the latter situation 
refers to a specific kind of recognition, which is inattentive or motor-based, while the 
first to recognition of an attentive kind, precisely by supposing the body wakes up from 
its everyday somnolence, on the basis of which perception is heightened, singularities 
apprehended, and the mind, in the aforementioned backward-movement into the past, 
actualizes memory-images, deepening the perceptive field (it is also to this extent that, 
for Deleuze, the pure optical and sound situation refers to a cinema of the “seer”, while 
the sensorimotor situation to the one of the “agent”).

What are these memory-images actualized in perception? The nature of their virtual-
ity? Different possibilities will be entertained, beginning with the recollection itself: after 
all, if what we recall are recollections, how wouldn’t they be? The flashback will also be 
considered, as a special variant of the recollection-image (memorably in the analysis of 
Mankiewicz’s work), as well as dream-images, and even world-images, which relate to 
“states of reverie, of waking dream, of strangeness or enchantment” (58), where Deleuze 
includes (no less memorably) Minnelli’s work (musical comedy figuring here as a privi-
leged example given the way dance links bodily states to a dreamlike world).8

This is not the occasion to go into the details of this progression towards more and 
more expanded envelopes of memory, from recollections to world-images. And neither 
is it the moment for us to detail Bergson’s extraordinary second chapter of Matter and 
Memory, which structures Deleuze’s third commentary. In what Deleuze’s general strat-
egy is concerned, let us say he does not find what he sets out to look for in the outward 
direction, towards the outermost envelope of memory, but, on the contrary, in the op-
posite one, towards the “innermost limit” of memory and perception, virtual and actual 
images. As Bergson makes clear, in Matter and Memory certainly, but more at length in 
a remarkable essay titled “Memory of the Present and False Recognition” (1920, chap-
ter 5), where he analyzes cases of what is commonly called déjà vu (paramnesia), the 
actual image presupposed in attentive recognition, that is, in pure optical and sound 
situations, supposes a mirror-image doubling it, whose nature is virtual precisely by be-
longing to the past and the actual image to the present. The déjà vu experience reveals 
the doubling of the actual image with its virtual image, where what is perceived is both 
the perception of the actuality of the present, and its memory, which it reproduces au-
tomatically, without any kind of actualization. 

7	 The purely optical and sound situation (description) is an actual image, but one which, instead of 
extending into movement, links up with a virtual image and forms a circuit with it” (1989, 47).

8	 ”What counts is the way in which the dancer’s individual genius, his subjectivity, moves from a 
personal motivity to a supra-personal element, to a movement of world that the dance will outline” 
(61). Philosophically, Sartre (L’Imaginaire, 1940) plays a special role in the conception of world-
images: “Every image”, Sartre said, “is surrounded by an atmosphere of world”, “in the sense that 
each dream is a world, and even each phase or image of dream” (63, 60).

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

47

In any case, the déjà vu only makes explicit, from an experiential point of view, what 
a simple analysis of passing time already allows us to conclude. We can always under-
stand passing time to be a succession of instants, where one instant disappears entire-
ly for another one to appear, no less fully, as if by magic, but this is meaningless. The 
passage of time does not operate by the succession of instants, rather in terms of the 
passage of presents which are both already past and still present: already past in that the 
present is passing, and still present in that the new present has not replaced the present 
entirely, part of it still to come in the new present replacing it. “If it was not already past 
at the same time as present, the present would never pass on” (1989, 79). Again, the déjà 
vu only makes this no less obvious conclusion patent, as what is perceived is both the 
actual image (passing present) and its virtual image (passed present), the image being 
present and past simultaneously, actual and virtual, “still present and already past, at 
once at the same time” (79). 

c) the pure past

From this “memory of the present”, Bergson will conclude that recollections survive 
independently of whether they are actualized, that is, remembered: they survive au-
tomatically, in time itself, by the very nature of its passage, as revealed in the (clinical) 
phenomenon of paramnesia. Of course, to the extent that recollections are actualized, 
whether in perception, in dreams (where they are actualized virtually, from one virtual 
image to another), or in dreamlike “movements of world”, one supposes the mobilization 
of the past, its organization having in view our own continuity, of our existence, in time, 
in its passing. But the memory of the present is independent of our memory of it; being 
contemporaneous with the present, it survives not as this or that recollection, which has a 
date and would, therefore, suppose its actualization to be situated temporally (as a former 
present), rather it endures as a “pure recollection”, in the past itself, independently of any 
actualization. In other words, surviving in itself, the past survives as the past in general, 
with “no date”, as Bergson says (1920, 166). It is contemporaneous with the present, but 
not limited to the memory of the present, as it also includes the totality of the past, or 
past in general (Bergson’s famous figure of the “inverted cone”, where the tip refers to the 
memory of the present, or most contracted level of the past, and the base to the totality of 
the past, or past in general). The past appears, then, as the form of the “always already”, 
as what preexists our own memory of it. With Bergson, if there is an “ontological differ-
ence”, it is between the past in general, or “pure past”, as “Being” (or “Spirit”), pure vir-
tuality, and the multiplicity of “beings” that actualize it, and which differ—human and 
non-human life forms alike—merely in degree (and not in nature), nothing other than the 
degree to which they are capable of recollecting the past, of actualizing memories, be it in 
recollections or dreams, but memories, nevertheless, always already there independently 
of our recollection, and also, cerebral activity generally.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

48

It is in terms of these observations, with regard to the nature of the past, of the very 
virtuality constituting it, and which suppose a “metaphysics of time”, that Bergson will 
conclude, famously, what still today, or better said, especially today—if we take into 
consideration the establishment and rapid growth (from around the 1960s) of the so-
called “brain sciences”, well beyond the “psychophysics” of Bergson’s day9—namely, 
that memories (so-called “extended memories”, or recollections, in Bergson’s termi-
nology) do not survive in the brain as a material substrate. According to Bergson, the 
brain obviously does play a crucial actualizing memories, whether as recollection-im-
ages, dream-images, or even world-images (to use Deleuze’s categorization), but this 
does not mean these memories were stored up in the brain in the first place. As we 
have just seen, they cannot be in the brain as they are in time, in the past itself (which 
is “where” we go to look for them in the first place, giving the recollection the “mark” 
of the past). Again in the second chapter of Matter and Memory, Bergson will analyze, 
this time, different clinical cases of aphasia, or disturbances of memory in terms of this 
pathological condition (and which structure his theory of recognition), to detail just 
how brain lesions (localized in the hippocampus, neocortex and amygdala, even if the 
stress on “localization” is more fuzzy today) may impair the actualization of memories 
(providing him with a conception of the actualization process as a whole), without sup-
posing the untenable hypothesis, for Bergson at least, of a destruction of memories, or 
of the past as such.

In what The Time-Image is concerned, Deleuze’s strategy will be to focus on this pure 
virtuality, of Bergson’s “pure past”, in order to arrive at “time-images”, or images of 
time itself, while emancipated from movement, or no longer subordinated to it. He will 
begin with the memory of the present, fabricating an extraordinary concept, the one 
of the crystal, “crystals of time”, conceived as “bits of time in its pure state”, Proust’s 
poetic formula serving here as inspiration (1989, 78-83). It is from within these crystals, 
which reveal the split grounding time, between past and future, that time, its “images”, 
may be perceived directly. 

Again, this is not the occasion to detail these points, covering the central chapters 
of The Time-Image (3 to 6), just as I only introduced Bergson’s theory of memory (he 
develops it in chapter 3 of Matter and Memory). I have delimited what I believe is needed 
to conceive the convergence of time and death-images.

9	 Nikolas Rose and Joelle M. Abi-Rached provide a compelling overview of the development of 
neurosciences generally in their Neuro: The New Brain Sciences and the Management of the Mind 
(2013), where special attention is given to its broader social and political implications, at the level of 
conceptions of mental health, or approaches to criminality, but also in terms of questions of identity 
and personhood.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

49

d) converging the vision with the sheets10

Let us return to the question of the outermost limit of memory. We saw that Deleuze 
associates it with dreams, generally speaking. If it is true that the panoramic vision is of 
the totality of one’s past, then it is not the dream, but this vision, that should trace the 
contour of this limit. At the outermost limit of memory we would find, then, a pano-
ramic vision, even if only actualized in death. Would this not imply, in any case, that the 
vision remains present, virtually, every time a recollection is evoked, in every dream? 
Contrary to what occurs with recollection, dream or world-images, the panoramic vi-
sion cannot be evoked, precisely by referring to a total vision of the past. Furthermore, 
being actualized all at once, in a flash, it would depend on the event of death for its actu-
alization. Still, the vision presupposes the same backward-movement of the mind, just 
as much as recollection, dream or world-images: the difference is the extension of the 
movement, its radical or even absolute nature (from a psychological point of view), in 
that it includes the totality of the past, reaching the outermost limit of memory. In this 
respect, if every evocation of the past supposes the backward-movement of the mind, 
we may assume, then, that the panoramic vision is there, at all times, as the vision of the 
totality of one’s past; were the backward-movement of the mind to leap into the past 
as far as it does in death, following the loss of the tension constituting attention to life, 
then such a vision would be actualized; but being the backward-movement at play in 
recollections or dreams not so extreme, or absolute, while presupposing a mere change 
in bodily attitude, and not death, or a radical loss of tension, the moving panorama re-
mains virtual every time the past is evoked.

We are carving a lacuna between the pure past, or past in general, which survives au-
tomatically in time (its passing), independently of how we remember it, and the mem-
ory we have of it, whether in recollections or dreams: this is the “region” occupied by 
the panoramic vision, presupposed unconsciously every time the past is remembered, 
in the sense that any recollection would suppose the totality of one’s past (the back-
ward-movement of the mind extending to the outermost envelope), just as it would sup-
pose its own actualization, even if in the extreme limit of death (again, the “real” one).

Now, following Bergson (in the fourth commentary), Deleuze also adds that, in 
actualizing the past, one should suppose the past coexists as a whole, in its totality, at 
different levels of the past. Bergson’s (and Deleuze’s) point is that, at every level, it is 
always the entirety of one’s past that is present, coexisting at different levels. In other 
words, when recollecting, or even dreaming, it is the entirety of one’s past that is repeat-
ed at each level. The levels may be organized chronologically from the point of view of 
what we actually remember, but in itself, every level includes the totality of the past, 
where this totality, that is, our own psychological existence, is repeated as a whole (and, 

10	 I would like to thank Marta Guedes for sharing her views on this “convergence” with me. 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

50

therefore, non-chronologically). The past survives independently of how it is remem-
bered (pure past), but in remembering it, we suppose the totality of our past is repeated 
at different levels, being it by leaping into the past generally, and then to a level of it, 
where the totality of my past is at play, that I arrive at this or that recollection-image, 
remembered by me as a former present (and only now organized chronologically). 

Deleuze calls these coexisting levels “sheets of past” (the first direct time-image he 
distinguishes). Regardless, he does not link these sheets to the panoramic vision of the 
dead (and neither does Bergson). Yet, would this vision not be presupposed at each of 
these levels? In the sense that if it is true that every sheet of past condenses the entirety 
of one’s past at different levels, what such “condensation” presupposes is precisely the 
panoramic vision of one’s life, attributed to the dead, or only actualized in death?

Are we going too far with this association? Can we really affirm that it is this moving 
panorama of our lives that is at play every time we evoke the past? That the totality of 
our past coexists at different levels, non-chronologically, precisely due to this panoram-
ic vision of our lives, presupposed virtually, every time we evoke the past, remember it, 
even if only actualized in death?

I do not see why such would not be the case. In fact, I believe it clarifies a relative-
ly complex—yet crucial—point, at least in what “Bergsonism” (the title of Deleuze’s 
book on Bergson) is concerned (and which includes, in my view, Deleuze’s philos-
ophy as its fullest expression or realization). It relates to the transition of the psy-
chological to the ontological in Bergson, to the discovery, that is, of a new kind of 
memory “at the heart”, as Deleuze puts it, “of recollection-memory” (1991a, 74). 
This new form is “contraction-memory”. It was already alluded to in the final chap-
ter of Matter and Memory, as the entry point to a new problem for Bergson, which 
is the one of life itself, and the role memory plays in its “creative evolution” (the 
title of Bergson’s book). Again, I will not go into the details. Even if I do not think it 
appears clearly in The Time-Image (especially in the initial pages of chapter 5, which 
is where Deleuze introduces the coexisting levels of the past, its “sheets”), what I 
want to point out is that there are two ways the past coexists in itself at different lev-
els, in terms of recollection-memory and contraction-memory, which corresponds 
to the division, cutting through Bergsonism as a whole, between the psychological 
and the ontological (motor-memory, also psychological, endures in the memory the 
body retains of its movements). In my view, the panoramic vision of the dead refers 
to recollections, to the coexistence of different levels of the past at a psychological 
level, being the very boundaries of this level defined, in its “innermost limit”, by the 
crystal-image, or the paramnesiac doubling of the present, where one has the vi-
sion of the recollection of the present, and in its “outermost envelope”, whereby the 
vision of the dead, corresponding to the moving panorama of the totality of one’s 
past. In this light, the very conception of the “sheets of past” would correspond to 
a psychological viewpoint and not to “contraction-memory”, which, in turn, refers 
a different kind of interiority, more internal than any sheet or layer of the past (or 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

51

to what Bergson will conceive as the degrees of difference understood as degrees of 
“contraction-relaxation” of the past, or what Deleuze also calls “intensities”, but 
which is not the object of our concern here).11

Broadly conceived, the past is contemporaneous with the present in the innermost 
limit, being it the past in general or the totality of the past generally speaking (the “al-
ready there”) that is preserved, the past surviving or pre-existing in itself. Making this 
impersonal generality coexist at different levels, every time the past is evoked and re-
membered psychologically, what is presupposed, in my view—being this what I suggest 
adding, in a fifth commentary on Bergson—is the panoramic vision of the dead. It is this 
vision, or moving panorama, that is repeated at every level as the totality of my past, or 
psychological existence as a whole. Every sheet of the past, therefore, is constituted by 
the panoramic vision of the dead, being it in terms of this vision, and of the images mak-
ing up this moving panorama, that the death-image converges—so goes our hypothe-
sis—with the time-image.

Death-image? In light of these considerations, of an ontological nature, we say it 
has two poles, converging with time, its sheets of past, on one of them (of “real” death), 
and originating a new image of thought, on the other (death appearing here “symbol-
ically”). And in what the convergence is concerned, we also conclude it operates by 
way of a panoramic vision of the dying, of the totality of one’s past, psychological in 
nature, being precisely these moving panoramas that bring us to the death-image. As 
they converge with time, death-images are the images making up these visions. The 
dead survive in them, in this “land of the dead”, looking on us (I am recalled of the Ka-
rajia Cliff Tombs, with standing sarcophagi, of the Chachapoya, cloud warriors, in Peru), 
and dancing their presence into the moving picture of our lives, of our memories, every 
time we evoke the past, that we remember and dream, repeating the totality of our past 
at different levels, all the way to our deaths, a bit like Matisse’s dance, with the dancing 
figures effortlessly reaching out to each other, forming a circle, but where, in this case, 
a new figure would join in, moving with the other bodies just as effortlessly, as if always 
already there (film authors revealing to us how the dead dance with us all along, actu-
alizing this virtuality in the vision itself ).12 In any case, it is cinema, with its practice of 

11	 I cannot overemphasize the importance of this distinction between the psychological and the 
ontological, both in the reading of Bergson’s philosophy and for Bergsonism generally, in terms of 
which I have to say I read Deleuze’s philosophy (even if a little crudely, I understand his thinking 
to be moved affectively by Spinoza, politically by Nietzsche, but, metaphysically, that is, properly 
philosophically, by Bergson)—and this also in the sense that “Bergsonism”, in a point that becomes 
especially evident in Deleuze’s philosophy, recasts Western metaphysics beyond the three major 
“phenomenologies” structuring its “modernity”, those of Spirit (Hegel), Consciousness (Husserl), 
and Being (Heidegger), in an effort, if we were to recall Bruno Latour, both confirming We Have Never 
Been Modern, and allowing us more than a mere glimpse of what may be at stake, philosophically or 
metaphysically speaking, for such “modernity” to be realized…). 

12	 I have to say this essay could have included the analysis of cinema-authors, and explore the nature of 

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

52

images and signs, which may confirm, creatively, whether the convergence I propose, 
of time and death-images, as worked on the basis of a new, fifth commentary on Berg-
son, this time on the panoramic vision of the dead, has good reason to be pursued. And, 
more generally, perhaps why it is today, in this deeply necropolitical age, that we turn to 
The Time-Image, asking about death-images.

images and signs specific to the death-image. My initial objective was to do so, of course, especially 
with David Lynch, and perhaps in terms of a contrast with Apichatpong Weerasethakul, and also 
turning to Bioy Casares’s “The Invention of Morel”, which I feel dramatizes what I have in mind 
by death-images. I ended up framing the essay more philosophically, in terms of a supplementary 
comment on Bergson’s philosophy (to the ones conceived by Deleuze), so as to think a specific 
category of images, the death-image, very much in Deleuze’s spirit, who accompanied his own film-
philosophizing with commentaries on Bergson. In this sense, the essay I proposed should be read as 
a stepping stone for further research dealing with the analysis of contemporary film-authors, very 
much in the same way Deleuze’s commentaries on Bergson prepared his own film-philosophizing on 
the movement and time-image respectively.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

53

—
References
Bergson, Henri. 1920. Mind-Energy: Lectures and Essays. New York: Henry Holt.
———. 1991. Matter and Memory. New York: Zone Books.
———. 1998. Creative Evolution. New York: Dover.
———. 2007. The Creative Mind. New York: Dover.
Blanchot, Maurice. 1982. The Space of Literature. Lincoln, NE: University of Nebraska Press.
Casares, Adolfo Bioy. 2003. The Invention of Morel. New York: The New York Review of Books.
Deleuze, Gilles. 1983. Nietzsche and Philosophy. New York: Columbia University Press.
———. 1986. Cinema 1: The Movement-Image. Minnesota: Minnesota University Press.
———. 1989. Cinema 2: The Time-Image. Minnesota: Minnesota University Press.
———. 1990. The Logic of Sense. New York: Columbia University Press.
———. 1991a. Bergsonism. New York: Zone Books. 
———. 1991b. Coldness and Cruelty. New York: Zone Books. 
———. 1994. Difference and Repetition. New York: Columbia University Press.
———. 2001. Pure Immanence: Essays on A Life. New York: Zone Books.
Deleuze, Gilles, and Félix Guattari. 1994. What is Philosophy? Minnesota: Minnesota University Press.
Ferreira, Filipe. 2023. “The Story of the Brain’s Becoming-Mind”. Deleuze and Guattari Studies 17 (3): 326–349. 

https://doi.org/10.3366/dlgs.2023.0521.
Freud, Sigmund. 1961. Beyond the Pleasure Principle. New York: W.W. Norton & Co. 
———. 1963. General Psychological Theory. New York: Simon & Schuster. 
Fujita, Hisashi . 2023. “Sublime and Panoramic Vision. Bergson, Kant and Heidegger on Schematism”. 

Bergsoniana (3). https://doi.org/10.4000/bergsoniana.1512.
Guattari, Félix, and Gilles Deleuze. 1983. Anti-Oedipus. Minnesota: Minnesota University Press.
Guattari, Félix, and Gilles Deleuze. 1987. A Thousand Plateaus. Minnesota: Minnesota University Press.
Heidegger, Martin. 1997. Kant and the Problem of Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press. 
Latour, Bruno. 1993. We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Rose, Nikolas, and Joelle M. Abi-Rached. 2013. Neuro: The New Brain Sciences and the Management of the Mind. 

Princeton, NJ: Princeton University Press.
Sartre, Jean-Paul. 2004. The Imaginary: A Phenomenological Psychology of the Imagination. London: Routledge.
Viegas, Susana. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the 

Nature of Time”. Film-Philosophy 27 (2). https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.

FILIPE FERREIRA



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

54

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, and/or 
publication of this article.

—
To cite this article
Ferreira, Filipe. 2025. “The Death-Image: Fifth Commentary on Bergson.” Revista de Comunicação  

e Linguagens (63): 34-54. https://doi.org/10.34619/jjaq-ovvl.

© 2025 Filipe Ferreira. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided  
the original author and source are credited. 

—
Biographical note
Filipe Ferreira is an essayist, teacher, translator, 
philosopher. He has returned to Lisbon after a 
decade or so (2015-2024) working as a Researcher 
in the Department of Philosophy of the Pontifical 
Catholic University of São Paulo (PUC-SP), where 
he also collaborated with the Nucleus of Studies 
on Subjectivity (integrated in the Department 
of Clinical Psychology). He received his PhD 
in Philosophy from NOVA University of Lisbon 
(2014), MA in Philosophy from New School for 
Social Research (2008), and MSc in Social and 
Political Theory from the University of Edinburgh 
(2002). His work is largely dedicated to Gilles 
Deleuze’s philosophy.

—
ORCID
0000-0001-7916-0397

—
Received Recebido: 2025-05-28 Accepted Aceite: 2025-11-03

FILIPE FERREIRA

https://doi.org/10.34619/jjaq-ovvl
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-7916-0397


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

55

Esta investigación analiza la representación del genocidio camboyano en Rende-
z-vous avec Pol Pot (2024) de Rithy Panh a través del prisma de la teoría cinemato-
gráfica de Gilles Deleuze. Partiendo del concepto de imagen-tiempo, se examina 
cómo Panh desestructura la narrativa convencional para generar un tiempo sus-
pendido que enfrenta al espectador con la memoria del horror. La película transita 
entre la imagen-movimiento y la imagen-tiempo, integrando imágenes de archivo 
y figurinas de arcilla como estrategias para representar el trauma. Así, se argumen-
ta que Rendez-vous avec Pol Pot no solo ejemplifica la consolidación de la imagen-
-tiempo, sino también su devenir en imagen-muerte como forma de confrontar lo 
irrepresentable. Además, se explora la figura del “sujeto lazareano”, caracterizado 
por su tránsito entre la vida y la muerte, y su rol en la construcción de un discurso 
fílmico que suspende el tiempo cronológico. A través de una aproximación inter-
medial que combina ficción y no ficción, Panh reconfigura la representación del 
genocidio mediante una poética de la ausencia. Este análisis demuestra cómo el 
cine de Panh se inserta en una tradición de representación cinematográfica del 
trauma y redefine los límites entre la imagen, la memoria y la historia.
imagen-muerte | genocidio camboyano | Rithy Panh | cine documental | film-filosofía

—
Resumen

—
Palabras clave

El genocidio como tiempo 
suspendido: Deleuze y el devenir 
de la imagen-tiempo en  
Rendez-vous avec Pol Pot
Genocide as Suspended Time: Deleuze  
and the Becoming of the Time-Image  
in Rendez-vous avec Pol Pot

ÁLVARO MARTÍN SANZ
Universidad de Valladolid, España
alvaro.martin.sanz@uva.es

This research analyzes the representation of the Cambodian genocide in Rende-
z-vous avec Pol Pot (2024) by Rithy Panh through the lens of Gilles Deleuze’s film 

—
Abstract

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

56

—
Keywords

theory. Drawing on the concept of the time-image, it examines how Panh decons-
tructs conventional narrative structures to create a suspended time that confronts 
the viewer with the memory of horror. The film moves between the movemen-
t-image and the time-image, integrating archival footage and clay figurines as 
strategies to represent trauma. Thus, it is argued that Rendez-vous avec Pol Pot not 
only exemplifies the consolidation of the time-image but also its transformation 
into a death-image as a way of confronting the unrepresentable. Furthermore, the 
study explores the figure of the “ Lazarean subject,” characterized by their transi-
tion between life and death, and their role in constructing a filmic discourse that 
suspends chronological time. Through an intermedial approach that combines 
fiction and non-fiction, Panh reconfigures the representation of genocide through 
a poetics of absence. This analysis demonstrates how Panh’s cinema aligns with 
a tradition of cinematic representations of trauma and redefines the boundaries 
between image, memory, and history.
death-image | cambodian genocide | Rithy Panh | documentary cinema |  
film-philosophy

Este artigo analisa a representação do genocídio cambojano em Rendez-vous 
avec Pol Pot (2024), de Rithy Panh, através do prisma da teoria cinematográfica 
de Gilles Deleuze. Partindo do conceito de imagem-tempo, examina-se como 
Panh desestrutura a narrativa convencional para gerar um tempo suspenso que 
confronta o espectador com a memória do horror. O filme transita entre a ima-
gem-movimento e a imagem-tempo, integrando imagens de arquivo e figuras de 
barro como estratégias para representar o trauma. Assim, argumenta-se que Ren-
dez-vous avec Pol Pot não apenas exemplifica a consolidação da imagem-tempo, 
mas também sua transformação em imagem-morte como forma de confrontar o 
irrepresentável. Além disso, explora-se a figura do “sujeito lazariano”, caracteri-
zado pelo seu trânsito entre a vida e a morte, e pelo seu papel na construção de um 
discurso fílmico que suspende o tempo cronológico. Através de uma abordagem 
intermidiática que combina ficção e não ficção, Panh reconfigura a representação 
do genocídio por meio de uma poética da ausência. Esta análise demonstra como 
o cinema de Panh se insere numa tradição de representação cinematográfica do 
trauma e redefine os limites entre a imagem, a memória e a história.
imagem-morte, genocídio cambojano, Rithy Panh, cinema documental, filosofia do 
cinema

—
Resumo

—
Palavras-chave

1. Introducción

Uno de los aspectos más aterradores del Jemer Rojo es la intención detrás de su locura. 
Gran parte de la destrucción de su revolución se llevó a cabo en nombre del futuro, o al 
menos de cómo el Jemer Rojo veía el futuro en países que se autodenominaban modernos. 
En nombre de la eficiencia y el aumento de la productividad, el Jemer Rojo abolió la vida 
familiar, la vida individual, los ritmos de la vida agrícola e instituyó un sistema de vida 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

57

en campos de trabajo en todo el país. La más aterradora de las fábulas futuristas se hizo 
realidad en este país rural del Tercer Mundo y no en el mundo industrial1 (Becker 1998).

Estas palabras de la periodista norteamericana Elisabeth Becker sintetizan el deli-
rio de sociedad que fue la Kampuchea Democrática, dentro de la cual, durante cuatro 
años de dictadura (1975-1979) se estima que desapareció el 25% de la población del país 
(Margolin 1997, 816-900). Bajo la glorificación por parte de Pol Pot del pasado glorioso, 
“Si Camboya construyó Angkor, puede hacer todo lo que se proponga” (Chandler 1983: 
35), siguiendo los pasos de la Revolución Cultural china, con los desequilibrios sociales 
provocados por el colonialismo francés y los constantes bombardeos norteamericanos 
en el país como factor decisivo (Kiernan, 1997: 16), los Jemeres Rojos se hacen con el 
poder y llevan a cabo una catastrófico borrado de cualquier signo de progreso occiden-
tal. Con una transformación radical de la economía en un fracasado modelo basado en 
el cultivo de arroz que llevará a la hambruna a cientos de miles de personas, se instau-
ran además distintos campos de la muerte en los que las ejecuciones se mantienen en 
silencio para evitar que crezca la oposición al régimen (Aguirre 2009, 129). 

La primera gran presentación mediática de esta catástrofe para el público occiden-
tal es la del director británico Roland Joffe en The Killing Fields (1984), basada en la his-
toria de Dith Pranh, fixer del New York Times. No obstante, y exceptuando alguna otra 
película como Year Zero: The Silent Death of Cambodia (1979)2 o la reciente First They 
Killed My Father (2018) de Angelina Jolie3, hablar de la representación cinematográfica 
de este genocidio equivale a hablar de Rithy Panh. Sin duda, el cineasta camboyano más 
notorio de la historia ha dedicado una extensa obra, tanto de ficción como documental, 
a indagar en las imágenes y relatos perdidos de esta catástrofe así como en la recons-
trucción de un relato personal en tanto que exiliado (Martín Sanz 2018) como colectivo 
con amplitud para todo su pueblo a través del registro de la oralidad filmada (Torchin 
2014, 40; Martín Sanz 2018b). Hechos estos que provocan que sus films puedan ser in-
terpretados como rituales de duelo (Lefeuvre-Déotte 2016, 7) o como obras restituido-
ras de la verdad y de la justicia (Zylberman 2014, 105). Es por ello que, relacionando 
sus postulados con la hauntología acuñada por Derrida (1994), la especialista Deirdre 
Boyle declara que el camboyano es el “Barquero de las Memorias para su familia y los 
dos millones que murieron durante los años de Pol Pot”4 (Boyle 2023, 193), de tal forma 
que sus películas constituyen un imaginario colectivo de figuras de memoria para todas 
las víctimas (Assman 1995, 129). Rithy Panh, ha dedicado su trayectoria a recomponer 
una suerte de contramemoria del evento genocida (Rollet 2011, 216) ante la lentitud de 

1	 Traducción del autor.
2	 Documental que tuvo una cierta resonancia en occidente de forma previa a The Killing Fields aunque 

lejos de la repercusión de esta otra. 
3	 Basada en el libro de memorias homónimo de Loung Ung (2009) y producida por el propio Panh.
4	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

58

los distintos gobiernos de Camboya para ejecutar políticas públicas sobre el genocidio.
Y es que Panh, al igual que otros cineastas que han explorado sus traumas perso-

nales en marcos de violencia estatal (como Albertina Carri o Ari Folman), es una víc-
tima directa de los Jemeres Rojos. Tras abandonar muy joven Camboya, parte como 
refugiado a París en donde se forma como realizador en el Institut des Hautes Études 
Cinématographiques. No es hasta 1988 que decide volver a Camboya para comenzar una 
extensa carrera, principalmente como documentalista, que le enfrenta a la “máquina 
de borrado de memoria” del régimen revolucionario (Couteau 2000, 20). Así sus pelícu-
las han sido exhibidas en algunos de los principales certámenes de cine del mundo, ha-
biendo sido premiado entre otros, en los festivales de Cannes o Berlín, o habiendo sido 
el primer cineasta camboyano en recibir una nominación en los premios Óscar. Esta 
amplia difusión de sus narrativas traumáticas ha provocado que se le haya comparado 
con otros cronistas de sucesos traumáticos como Primo Levi o Claude Lanzmann (Bo-
yle 2023, 6). Hasta la fecha, sus obras principales, en cuanto a difusión y a indagación de 
la forma cinematográfica, son la trilogía del S-21, en la que explora a través de distintas 
perspectivas (víctimas y perpetradores) el homónimo centro de detención y tortura de 
los Jemeres Rojos, y La imagen perdida (2013), en donde reconstruye las imágenes per-
didas del genocidio por medio de figuritas de arcilla.

Rendez-vous avec Pol Pot (2024) es el título de la última película de Panh, libremente 
basada en el trabajo de Becker citado anteriormente, el realizador presenta una obra 
de ficción que cuenta la historia de tres periodistas franceses en su desplazamiento a 
la Kampuchea Democrática de 1978 para entrevistarse con Pol Pot. Este filme supone 
para el cineasta un retorno significativo a la ficción tras su vasta trayectoria en el cine 
documental5. Así pues, dejando de lado un cine más autorreflexivo o ensayístico, Panh 
no solo recupera los horrores del régimen de los Jemeres Rojos, sino que también se 
adentra en la psique de los personajes y en los dilemas morales que estos enfrentan al 
interactuar con el líder camboyano, Pol Pot, apoyado por buena parte de cierta intelec-
tualidad francesa —y no sólo francesa— de la época. De esta forma, esta nueva aproxi-
mación corrobora que el corpus del cineasta puede interpretarse como una exploración 
de la experiencia genocida en Camboya por medio de distintas formulaciones artísticas 
(French 2021, 161). Una variedad de prismas, siempre en torno al mismo sujeto, ha pro-
vocado que colaboradores asiduos hayan manifestado la sensación de que trabajar con 
Panh sea como trabajar en un film continuo (Boyle 2014, 34).

El presente artículo busca analizar cómo Panh estructura el tiempo cinematográfico 
en Rendez-vous avec Pol Pot (2024) para representar el genocidio camboyano mostrando 
la muerte no sólo como un evento pasado, sino como una presencia espectral en la me-
moria fílmica. Nuestro planteamiento es que esta película puede servir para ejemplificar 

5	 Si bien ha ejercido como productor de la película de Jolie mencionada anteriormente, su anterior 
trabajo de ficción como realizador, Un barrage contre le Pacifique (The Sea Wall), data del 2008.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

59

a la perfección el devenir en la contemporaneidad de la imagen-tiempo postulada por 
Gilles Deleuze. Yendo más allá, y adoptando el concepto de imagen-muerte interpre-
tado por Viegas (2023), es posible ver la aplicación de este tipo de representación como 
pieza integral de una nueva forma de narración de imágenes traumáticas que se desa-
rrollan en el umbral existente entre la ficción y el documental. 

Esta zona liminar entre la ficción y la no ficción no es exclusiva de Rendez-vous avec 
Pol Pot, pues puede rastrearse hasta su célebre S21, la machine de mort khmère rouge 
(2003), donde el procedimiento de reescenificación (role play) activa una performati-
vidad de la memoria que problematiza la supuesta transparencia del documental. Allí, 
como aquí, la puesta en escena genera una verdad situada, inestable y atravesada por 
la subjetividad de los personajes. Esta dinámica de trabajo confirma que para Panh 
la representación del genocidio nunca puede reducirse a una oposición binaria entre 
documental y ficción, sino que opera en un umbral que es, en sí mismo, un espacio de 
pensamiento, y es por ello por lo que resulta tan interesante y apropiada como objeto de 
estudio desde el campo de la film-philosophy.

2. Representaciones deleuzianas: de la imagen-tiempo a la imagen-muerte

No es hasta 1983 que Gilles Deleuze culmina sus conferencias cinematográficas con 
la publicación de Cinema 1: La imagen-movimiento. Partiendo de la filosofía y catego-
rización de las imágenes que realiza Henri Bergson en La evolución creadora (1973) y 
en Materia y memoria (2006), el filósofo francés desarrolla el concepto de imagen-mo-
vimiento para describir la lógica cinematográfica predominante en el cine clásico, es-
pecialmente el hollywoodiense, durante la primera mitad del siglo XX. Para Deleuze 
(1984, 41) “el plano es la imagen movimiento” en el sentido de que es el movimiento 
el que articula una relación entre percepción, afecto y acción que, mediante el uso del 
montaje como garante de coherencia espacio temporal, genera un movimiento mayor 
que compone el todo que es la película (1984, 40), siendo las imágenes-movimiento 
simples cortes móviles de la duración total (1984, 26). Así pues, en este régimen de imá-
genes, el tiempo está subordinado a la acción, pues la narración se estructura en fun-
ción de una secuencia lógica de situaciones y respuestas. El montaje es, por lo tanto, “la 
disposición de las imágenes-movimiento como constitutiva de una imagen indirecta 
del tiempo” (1984, 52).

Sin embargo, dos años más tarde, en el segundo volumen de su obra, Cinema 2: La 
imagen-tiempo, Deleuze entra a analizar el cambio radical producido en el cine tras la 
Segunda Guerra Mundial cuando los esquemas sensoriomotrices dan lugar a la emer-
gencia de la imagen-tiempo. Este, “es un cine de vidente, ya no es un cine de acción” en 
el que los propios personajes se han transformado en una suerte de espectadores que se 
abandonan a una visión (2004, 13). De esta forma, el tiempo no surge como una suce-
sión lógica de eventos, sino que se manifiesta de forma directa en la imagen. Se invierte 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

60

así la relación clásica, “ya no tenemos una imagen indirecta del tiempo de la que emana 
el movimiento, sino una imagen-tiempo directa de la que el movimiento deriva” (2004, 
175). En este punto es pertinente recordar la defensa que Jacques Rivette hace de Ros-
sellini como cineasta del “ensayo” (Rivette 1955, 106). El director francés sostiene que 
Voyage en Italie abre una brecha en la historia del cine al ofrecer la posibilidad del ci-
ne-ensayo —esto es, un cine que no representa un sentido previamente definido, sino 
que piensa en acto, acompañando la experiencia de sus personajes sin clausurarla.

Es debido a este hecho que el cine ya no se limita a representar el mundo, sino que 
adquiere la potencia para convertirse en una forma de pensamiento en sí mismo con 
una situación psíquica que reemplaza a la sensoriomotriz (Deleuze, 2004, 228). Así, la 
imagen es capaz de pensar por sí misma, crear nuevos lenguajes, y revelar nuevas for-
mas de la experiencia temporal:

El cine moderno desarrolla así nuevas relaciones con el pensamiento, desde tres puntos de 
vista: el borramiento de un todo o de una totalización de las imágenes en provecho de un 
afuera que se inserta entre ellas; el borramiento del monólogo interior como todo del film 
en provecho de un discurso y de una visión indirectos libres; el borramiento de la unidad 
del hombre y el mundo en provecho de una ruptura que ya no nos deja más que una creen-
cia en este mundo (Deleuze 2004, 250).

En un interesante artículo, Susana Viegas (2023) reenfoca el citado marco concep-
tual deleuziano a través de la figura de la muerte para plantear cómo puede el cine filo-
sofar en torno al concepto de temporalidad, explorando la muerte no solo como tema 
narrativo, sino como una dimensión fundamental de la experiencia cinematográfica 
que permite reflexionar sobre el paso del tiempo, la memoria y la finitud de la existen-
cia. Viegas sigue al filósofo francés en la formulación de que no es necesario aplicar 
conceptos ready-made a las películas (Deleuze 1995, 50), pues, como se dijo anterior-
mente, las películas basadas en la imagen-tiempo tienen ellas mismas la capacidad de 
pensar. De esta forma, la imagen-tiempo puede transmutarse en una suerte de ima-
gen-muerte (death-image) que desarrolle por sí misma toda una serie de pensamientos 
y propuestas. Así, Deleuze señala cómo el cine presenta dos tipos de muerte: la interior 
(intrínseca como perteneciente a un accidente pasado) y la exterior (que refiere a un ac-
cidente futuro). Así, el ejemplo paradigmático que Deleuze expone de la conjugación de 
la imagen-muerte (concebida como imagen-recuerdo) es el de Ciudadano Kane (1941), 
establecida a través de flashbacks y memorias de un personaje ya fallecido en donde el 
uso de la profundidad de campo resulta clave para representar el tiempo y las distintas 
perspectivas de hechos pasados (2004, 149-151). Las imágenes de flashbacks, que per-
tenecen a un fallecido que no puede proyectarlas, conjugan una muerte inminente (ex-
terior) mientras que el inicio de la película, con la muerte del personaje, y su final, —el 
significado de Rosebud— centran la muerte intrínseca.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

61

Esta imagen-tiempo como imagen-muerte que se desarrolla a lo largo de la trama 
muestra una perspectiva múltiple que destaca ante todo por reflejar el devenir desde los 
umbrales de la vida y la muerte y hacia ellos mismos. Es decir, tal y como Viegas indica 
(2023, 223), ambos tipos de muerte son, en el fondo, el mismo. El movimiento entre es-
cenas no es tan relevante como la propia substancia ontológica de cada una de ellas so-
bre su esencia temporal relacionada con la finitud, la memoria y el recuerdo en donde la 
contemplación principal es la de la presencia fantasmagórica contenida en el plano. En 
este sentido, la rememoración no es un acto conmemorativo del pasado, sino una exal-
tación de las sensaciones del presente, “La acción del monumento no es la memoria 
sino la fabulación”6 (Deleuze y Guattari 1994, 168), ante la inaprensibilidad del pasado. 

Viegas aporta no obstante una importante distinción entre esta formulación de la 
muerte entre la imagen-movimiento y la imagen-tiempo:

Mientras que en la imagen-movimiento volvemos a un recuerdo pasado porque su simpli-
cidad nos ayuda a comprender el presente — regresando a un pasado que ilumina o explica 
el presente (el caso del flashback) —, en la imagen-tiempo la situación es muy diferente. 
Allí, el pasado es problemático, poco fiable e inestable, y por lo tanto siempre es cuestiona-
do y nunca puede clarificar el presente. [...] En este caso, sin embargo, la imposibilidad no 
es solo narrativa o empleada con fines narrativos, sino que es ontológica y epistemológica: 
la razón de esta imposibilidad reside en la naturaleza del pasado mismo y de las memorias 
colectivas7 (Viegas 2023, 234).

Esto es así debido a que mientras que en la imagen-movimiento las imágenes del 
pasado (mediante flashbacks) sirven para explicar el presente, la imagen-tiempo contie-
ne en sí misma las posibilidades de una infinitud que escapa de la retórica del montaje 
para conjugar y transmitir el tiempo en su globalidad de tal forma que estamos frente 
a imágenes difíciles de categorizar, como es el caso paradigmático, también estudiado 
por Deleuze, de El año pasado en Marienband (1961). Podemos incluso estipular cómo 
las imágenes-tiempo, especialmente las que reflejan la muerte, se sitúan en otra línea 
de lo epistemológico que provoca que sean tan difíciles de definir más allá de su pro-
pia substancia. Deleuze se refiere a este tipo de imágenes (donde la temporalidad es 
esencia y a la vez imposible de delimitar) como imágenes cristal (Deleuze 2004, 96). 
La imagen de muerte tiene por lo tanto capacidad para reajustar nuestras facultades 
perceptivas y hacernos experimentar el tiempo de manera distinta (Kaye 2016, 101). En 
este sentido, tratamos a continuación de estudiar cómo este tipo de imágenes pueden 
conjugarse como parte de una propuesta de ficción, anclada por otra parte en imáge-
nes-movimiento, para crear representaciones de un genocidio.

6	 Traducción del autor.
7	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

62

3. El establecimiento de la imagen-tiempo como dispositivo 
canalizador del trauma 

La apuesta de Rithy Panh por construir Rendez-vous avec Pol Pot en torno a la ima-
gen-tiempo se desvela a los pocos minutos de comenzar la trama. Los tres periodistas 
franceses, recién llegados a Camboya, esperan en una pista de aeropuerto que los vayan 
a recibir (figura 1). Panh emplea una combinación de gran angular (que magnifica el 
tamaño del escenario) con primeros planos de los personajes esperando para reflejar la 
substancia propia del tiempo, que no solo se constituye como imagen-movimiento, es 
decir, mediante el encadenamiento de planos, sino que es la misma esencia de la espera 
de los tres personajes. Esta instauración del dispositivo a pocos minutos de comenzar 
el film desvela el núcleo figurativo de este, que, sin embargo, va oscilando progresiva-
mente, con la llegada del camión de los Jemeres Rojos, a lo que pareciera ser un film 
contemporáneo convencional basado en la imagen-movimiento.

  

—
Figura 1
Fotogramas de Rendez-vous avec Pol Pot
© Catherine Dussart Productions

Este giro se produce necesariamente dada la hipótesis de movimiento que posee el 
film. Durante su estancia en Camboya, un comité delegado del Angkar acompaña a los 
periodistas a conocer la “realidad” del país. De esta forma, el montaje va mostrando el 
devenir de los días y distintas escenas en localizaciones diversas que muestran el des-
plazamiento de los personajes. Empero, al igual que sucede en esta primera secuencia, 
el film deja en suspenso este movimiento en cada una de las revelaciones que los per-
sonajes se van encontrando. Es decir, la imagen-movimiento, consistente en los despla-
zamientos, las acciones y las reacciones, da paso a una imagen-tiempo que posiciona a 
los personajes ante una debacle humana que van poco a poco descubriendo. Este tipo 
de estructura dista de ser nueva, y es, de hecho, uno de los paradigmas mencionados 
por Deleuze que el francés ejemplifica en su citada obra con la película Viaggio in Italia 
(1954) de Rossellini. En esta película el personaje interpretado por Ingrid Bergman re-
presenta a una turista “alcanzada en pleno corazón por el simple sucederse de imáge-
nes o de tópicos visuales en los que descubre algo insoportable, que excede el límite de 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

63

lo que personalmente puede soportar. Es un cine de vidente, ya no es un cine de acción” 
(Deleuze 2004, 13). De la misma manera, Panh inserta la imagen-tiempo como disposi-
tivo contemplativo tanto para los personajes como para el espectador.

Así, por ejemplo, la visita a un taller de artesanos se centra en la exploración que 
hace del espacio el personaje de Lise (que representa a Elisabeth Becker), para acto 
seguido extender su mirada con una serie de planos pertenecientes al ámbito de la no 
ficción: por un lado, de representaciones pictóricas de Pol Pot y de la Kampuchea De-
mocrática, y por el otro, de un diorama de figuras de arcilla que refieren directamente a 
La imagen perdida (2013). Las acciones de los personajes no llevan ya a una resolución 
clara, sino que los exponen a una experiencia temporal pura y abierta. Estamos ante 
una estructura de película que se posiciona como punto de crisis entre los paradigmas 
de imagen-movimiento e imagen-tiempo. Y si en el caso del film de Rosellini este deve-
nir surge debido a que una nueva tipología cinematográfica estaba naciendo, en el caso 
de Panh esta transmutación surge debido a que la muestra del genocidio a través de 
imágenes documentales insertas —o camufladas— en una ficción provocan una crisis 
de representación de la propia imagen que deviene un lenguaje propio para narrar el 
trauma. Es decir, este devenir provoca que la película pueda considerarse como perte-
neciente a la categoría de los trauma films, pues, siguiendo a la especialista Janet Walker 
(2005, 19), el modo se caracteriza por la “disturbance and fragmentation of the films 
narrative and stylistic regimes”. 

Esta primera exposición del diorama de las figuras de arcilla en el taller provoca que 
la película desbloquee su presencia como método de representación de imágenes del 
genocidio. No solo estamos ante una solución de bajo coste que evita la construcción de 
grandes decorados y la utilización de muchos extras, sino también frente a un método 
de representación artística de imágenes que no existen —que no fueron capturadas en 
su momento o bien que se perdieron como esa image manquante— que pertenece al ám-
bito de la no ficción y que, más allá de la conexión con anteriores trabajos de Panh como 
La imagen perdida (2013), Les tombeaux sans noms (2018) o Everything Will Be Ok (2022), 
se asocia con las pinturas del genocidio del artista camboyano Van Nath, quien, como 
Panh, elige las artes plásticas como método para testimoniar y buscar justicia (Nath 
1998, 188). En palabras del cineasta:

Mis películas se decantan por el conocimiento: todas se basan en lecturas, reflexiones y el 
trabajo de investigación. Creo, sin embargo, en la forma, los colores, la luz, el encuadre y 
el montaje. Creo en la poesía (Panh 2013b, 199).

Por todo lo anterior, no estamos ante unas simples imágenes más, sino que su confi-
guración como imágenes-tiempo provoca que, desde la mirada de los figurines que re-
presenta a los tres periodistas, nos adentremos en la mirada del propio Panh como vícti-
ma-superviviente que comparte su recreación en línea con la noción ricoureana de “yo 
estuve ahí” (Ricoeur 1983). “Porque todo film documental resulta ser un testimonio” 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

64

(Zylberman 2018, 235). Y como si el realizador quisiera corroborar la veracidad de su re-
presentación, el diorama da paso a una de las escasas imágenes de archivo del periodo 
que muestran un campo de trabajo con planos generales (figura 2). El celuloide como 
instrumento de destrucción o de fantasía (Torchin 2014, 38). O en palabras del cineasta: 
“un film jemer rojo es siempre un eslogan”8 (Panh 2013, 34), por ello quizás la cercanía 
de planos a las figuritas de arcilla explora una dimensión de empatía humana ausente 
del material de archivo.

  

—
Figura 2
Fotogramas de Rendez-vous avec Pol Pot
© Catherine Dussart Productions

De esta forma, esta tipología de imágenes-tiempo de no ficción se abre al suceso 
traumático reconfigurándolo, pausando una narración que, hasta ese momento, era 
una ficción basada en hechos reales que fluía con el ritmo propio de las imágenes-mo-
vimiento. Es como si para Panh el acto de la explotación humana que testimonió fuera 
irrepresentable mediante la ficción y debiera ser reconfigurado por imágenes pertene-
cientes al documental, siempre en el reino de la imagen, planteamiento diametralmen-
te opuesto al cine de palabra de Lanzmann (2011, 466). Frente a las mentiras propagan-
dísticas que el personaje de Lise recoge en su grabadora —parte constituyente de “Una 
verdadera máquina de borrar la memoria”9 (Panh en Couteau 2000: 20)—, el cineasta 
opone una imagen-tiempo que no sólo tiene el potencial de suplir la ausencia de la ima-
gen ausente del genocidio, sino que también desvela en su configuración un proceso 
de producción de imágenes que, mediante la arcilla, puede recrear cualquier tipo de 
representación (Martín Sanz 2022, 136).

Estas figuras, que recuerdan a esculturas de Picasso o a dibujos de Chagall, evocan 
con un planteamiento figurativo una inocencia infantil (Boyle 2023, 165) que desde la 
contemplación plantea y reformula actos no sólo de cómo pensar el genocidio, sino 
también de cómo representarlo y cómo ir más allá del mero acto de ver para configurar 

8	 Traducción del autor.
9	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

65

una imagen tan irreal como espectral en la que asoma la muerte: “no se mueven como 
las máscaras africanas, pero que tienen el mismo espíritu, con el que se representa 
las almas de los desaparecidos” (Panh en Cuéllar, 2017). En palabras de Deleuze, la 
“imagen-tiempo pone al pensamiento en relación con un impensado, lo inevocable, lo 
inexplicable, lo indecible, lo inconmesurable” (Deleuze 2004, 284). Es decir, Panh in-
troduce la imagen-tiempo en su película no sólo como inevitable ruptura de las formas 
de representación del genocidio, sino para proclamar, por encima de todo, que este es 
irrepresentable en su esencia total, sin que este hecho suprima la tentativa, tal y como 
podría sugerir el pensamiento de Wajcman (2001). Más allá de este hecho, hay también 
un deseo por representar el horror sin horrorizar, tal y como planteaba ya en La imagen 
perdida: “transmitir, no el horror, sino la dignidad y la humanidad de las personas que 
murieron”10 (Panh en Bradshaw 2017). Sus imágenes son solo una aproximación, una 
“incompleta necesidad” (Didi-Huberman 2004, 75), mediada, por su propia subjetivi-
dad, tal y como refleja la estética no realista de los figurines de arcilla. En este sentido, 
la ambigüedad del concepto de la imagen-cristal deleuzniana anticipa una representa-
ción que genera un fenómeno como nunca antes existió. Siguiendo a Benjamin:

Habría que hablar en ella [en la historia] de la creciente condensación (integración) de 
la realidad, en la que todo lo pasado (en su tiempo) puede recibir un grado de actualidad 
superior al que tuvo en el momento de su existencia. El modo en que, como actualidad 
superior, se expresa, es lo que produce la imagen por la que y en la que se lo entiende 
(Benjamin 2004, 397).

Las imágenes-tiempo de Panh atestiguan una reformulación que crea el tiempo del 
genocidio dentro del espectro audiovisual al encadenar distintas representaciones de 
su suceso histórico como lenguaje y como discurso. Por vetusta que sea una imagen, “el 
presente no cesa de reconfigurarse y, por reciente que esta sea, el pasado no cesa nun-
ca de reconfigurarse” (Cangi, 2011: 160). Y si, como dice Deleuze (2004, 280), el corte 
cobra un valor absoluto en cuanto que pone las asociaciones bajo su subordinación, es 
posible leer estas representaciones no sólo como pertenecientes a la narrativa de la pe-
lícula, sino también como descontextualizables en forma de una crónica fragmentada 
y perdida del sufrimiento humano que se conjuga como un lenguaje propio. En otras 
palabras, aunque desde un marco narrativo propio del cine de ficción, Panh está elabo-
rando un discurso cuyas implicaciones se pueden relacionar con las que presentan las 
imágenes-tiempo de Godard en Histoire(s) du Cinéma al hablar del Holocausto, es decir, 
que la imagen-tiempo puede redimir al cine y recuperar lo real que este último no logró 
captar durante el Holocausto (Heywood 2009, 275). A través del lenguaje que establece, 

10	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

66

la imagen-tiempo posibilita que el “el cine está hecho para pensar lo impensable”11 (Go-
dard 1995, 294)

Por todo ello, dada su utilización para expandir la esencia fantasmagórica de las 
innombrables víctimas desconocidas, Panh puede considerarse como uno de los prin-
cipales exponentes contemporáneos de la imagen-tiempo, con una conjunción de re-
presentaciones que se alinea a la perfección con las palabras de Deleuze (2004, 295): 
“Como regla general, el cine del Tercer Mundo tiene este objeto: por el trance o la crisis, 
constituir una ordenación que reúna partes reales, para hacerles producir enunciados 
colectivos como prefiguración del pueblo que falta”.

4. El sujeto lazareano y la imagen-muerte en Rendez vous avec Pol Pot

En su citado ensayo, a la hora de establecer la ontología de la imagen-tiempo, Deleu-
ze trata el caso de Noche y niebla (1956) de Alain Resnais al considerarlo paradigmático 
por propuesta de formulación. Para el filósofo francés, el filme es la prueba de que las 
imágenes pueden ir más allá de la simple representación de lo vivido, para abrirse a una 
dimensión de lo impensable y lo incomprensible. En Resnais, “el presente se pone a flo-
tar, incierto, dispersado en el ir y venir de los personajes o ya absorbido por el pasado” 
(Deleuze 2004, 158). Con una alternancia de imágenes de archivo e imágenes filmadas en 
su presente, Resnais constituye una política de memoria que se enfrenta a los elementos 
traumáticos mostrando la problematización del pasado en el presente (Hebard 1997, 98-
102) y de esta forma impidiendo que el evento genocida se transforme en una secuencia 
histórica cerrada, confinada en un lugar y tiempo específicos (Montero Sánchez 2016, 
427). A ello colabora una voz en off basada en una doble perspectiva que une al testigo 
(el superviviente Jean Cayrol) con el visitante (el propio Resnais) (Flitterman-Lewis 1998, 
208-209). De esta forma, Cayrol narra la experiencia concentracionaria como un Lázaro 
que vuelve de entre los muertos, “ha pasado por la muerte y nace de la muerte, de la que 
conserva sus trastornos sensoriomotores” (Deleuze 2004, 275). En este sentido, en con-
sonancia con Viegas (2023, 235) el cineasta tiene la capacidad de interceder en el relato del 
otro conjugando un proceso fabulador. El lázaro que vuelve de los muertos tiene una nue-
va visión: “El artista es un vidente, un devenir. ¿Cómo relataría lo que le sucedió, o lo que 
imagina, puesto que es una sombra? Él ha sido algo en la vida que es demasiado grande, 
demasiado insoportable también”12 (Deleuze y Guattari 1994, 171).

Rendez-vous avec Pol Pot se encarga a su vez de realizar un similar ejercicio por me-
dio de la constitución de la imagen-muerte y de una transposición del personaje laza-
reano. Así, ante las constantes puestas de escena que los Jemeres Rojos ofrecen a los 

11	 Traducción del autor.
12	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

67

periodistas como reemplazo de la cruenta realidad, el personaje de Paul, fotógrafo no 
por casualidad, escapa del confinamiento al que se les somete para tratar de encontrar 
la realidad. Tiene lugar entonces una de las secuencias más emotivas, impactantes del 
film y a la vez ejemplificación de la imagen-tiempo transfigurada en imagen-muerte. La 
edición muestra al actor explorando la selva, apuntando con su cámara de fotos a la cá-
mara de Panh para acto seguido cortar a imágenes de la barbarie. El montaje nos expo-
ne entonces filmaciones de archivo, realizadas por los propios Jemeres Rojos, que van 
más allá de los anteriores planos generales, pues es su cercanía, la microhistoria, la que 
permite observar la magnitud de la tragedia a través del sufrimiento humano (figura 3).

Este tipo de tomas ya eran rescatadas en La imagen perdida, en donde se desvelaban 
como “lentas y verdaderas”13 (Besse 2016, 79). Panh recupera así el reconocimiento a un 
cámara que “logra poner en crisis las formas visuales para sacar lo real del orden estable-
cido” (Renard, 2018, 77) sin dejar contribuir al aparato propagandístico. En este sentido, 
la realidad encontrada de las imágenes producidas por los Jémeres Rojos supone el des-
cubrimiento de un happening como ficción en perpetua (re)creación. Una mise en scène 
constante, ordenada y orquestada por un régimen como forma de vender su progreso. 
Como respuesta a ello, las distintas formas cinematográficas empleadas por el cineasta 
a lo largo de su filmografía —incluyendo dispositivos ficcionales como la animación o 
la intriga histórica, “Invento situaciones”14 (Panh 2001, 386)— fundamentan, a modo 
de negación de la negación, la apropiación y recontextualización de estas filmaciones. 
De esta forma, es posible ver cómo el propósito de este film de reconstrucción histórica 
va más allá de la convención de ficcionalizar una realidad acontecida, busca también 
desactivar esas imágenes-fantasma producidas como propaganda y reinscribirlas en su 
verdadera condición histórica. La condición de superviviente de Panh resulta central: 
su gesto cinematográfico opera como una práctica de reparación, un intento de suturar 
la distancia entre la experiencia vivida y las imágenes producidas por los perpetradores.

Volviendo al presente film, estas filmaciones propagandísticas dan paso a otras, 
capturadas esta vez por el ejército vietnamita en su invasión de la Kampuchea Demo-
crática, que muestran grilletes, cadenas, candados e instrumentos de tortura en un es-
pacio sonoro de silencio forestal que denota la ausencia de los gritos y lamentos asocia-
dos al escenario. Así, al igual que en Noche y niebla, estas filmaciones no buscan explorar 
sino constituir una “proyección mental” que apela a la imaginación de los espectadores 
(Douin 2013, 53), pues la mera presencia de las mismas deshace la existencia del perso-
naje de Tomas.

Esta tipología de imagen-tiempo va profundizando en la tragedia mediante la su-
presión del movimiento como nexo y acercándose cada vez más a sus sujetos. La narra-
tiva de la película queda suspendida y se presenta en su lugar una serie de imágenes que 

13	 Traducción del autor.
14	 Traducción del autor

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

68

componen un videoensayo que divaga en torno a lo indescriptible del genocidio. Así, un 
nuevo plano de Tomas, esta vez más cerrado, da paso a imágenes de archivo de distintas 
jóvenes agonizando (figura 3). La imagen-muerte se expone en toda su ambigüedad, 
pues las jóvenes aún están vivas pero a la vez están condenadas, congelando la reali-
dad de unos instantes que ya no tienen ningún contexto social o histórico más allá de la 
propia esencia agonizante que capturan. Tal y como expone Viegas (2023, 225), la ima-
gen-muerte (death-image) no se manifiesta explícitamente, sino a través de un conjunto 
de imágenes-tiempo en torno a la existencia de la propia desaparición. En efecto, estas 
imágenes, y las que las anteceden, no son death-images porque muestren la muerte, sino 
porque desafían el tiempo empírico y cronológico de la vida cotidiana (Viegas 2024, 155) 
al presentar retazos de una atmósfera bañada de irrealidad en donde la muerte se re-
configura como sensación visual, para el personaje de Tomas y para el espectador con 
él. Estas filmaciones pueden por lo tanto considerarse ejemplificaciones del cronosigno 
deleuziano (Viegas 2019), y es que, al igual que en Hiroshima, Mon Amour (1959), el re-
cuerdo invade el ahora hasta que lo suplanta instaurando un tiempo roto. Las imágenes 
dejan de ser simples documentos del pretérito para convertirse en imágenes-muerte 
que permiten experimentar visualmente la duración, el trauma persistente y la imposi-
bilidad de clausurar ese pasado. 

—
Figura 3
Fotogramas de Rendez-vous avec Pol Pot
© Catherine Dussart Productions

La ausencia de más material de archivo del genocidio lleva a Panh a continuar la mi-
rada de Tomas a través de más dioramas de figuritas de barro. La cámara filma entonces 
distintas figuritas moribundas antes de presentar planos de fosas comunes. La manifes-
tación del trauma colectivo a través de la espectral mirada subjetiva queda simbolizado 
en un plano general de una fosa común (figura 4) en el que Panh ha introducido la figu-
rita que evocaba en La imagen perdida (2013) a su yo niño vestido con una colorida cami-
sa de lunares como inserción fantasiosa de la infancia ante el negro homogéneo de los 
Jemeres Rojos (Phay, 2014: 160). De nuevo, el conjunto de imágenes-muerte —no por 
su contenido explícito sino por su formulación— supera el testimonio de Tomas como 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

69

personaje para que Panh se refleje como el testigo lazareano. Esta aproximación a lo 
traumático desdibuja la hasta entonces ambigua frontera entre la ficción y el documen-
tal. Se nos presenta un plano de una imagen-tiempo, transmutada en imagen-muerte, 
en la que el personaje de Tomas se acerca a un diorama mientras en el fondo se proyecta 
material de archivo del genocidio. Esta imagen supone la ejemplificación perfecta del 
umbral espectral que el personaje lazareano recorre antes de volver a la pura ficción. El 
cineasta desvela las tres capas de su dispositivo (material de archivo, ficción y recrea-
ción plástica) como un triple acercamiento que, sin embargo, no lo puede representar 
en su totalidad. El tiempo se manifiesta en un umbral caracterizado por el suspenso de 
la acción fílmica y de los ritmos propios de la vida cotidiana. Panh crea un purgatorio 
audiovisual en el que se reúnen los distintos tipos de representaciones que ha trabajado 
a lo largo de su carrera. 

—
Figura 4
Fotogramas de Rendez-vous avec Pol Pot
© Catherine Dussart Productions

Esta imagen a su vez es como una caja de pandora que, una vez abierta, termina de 
romper los cauces propios de una ficción de corte realista para, desde ese momento, 
enhebrar la película como un divagar constante de formas y contenidos en donde los 
límites de la ficción y el documental no existen más. Así pues, más allá del cambio de 
paradigma estructural, el descubrimiento de Tomas no estaría completo si no fuera por 
su regreso junto a sus compañeros. El fotógrafo reaparece como personaje lazareano 
que vuelve de su encuentro con la muerte. En este sentido, es posible trazar una cone-
xión con los personajes lazareanos de Resnais, quien “se empeña en preservar el ca-
rácter fantasmático de los seres que muestra, y en mantenerlos en un semimundo de 
espectros destinados a inscribirse por un instante en nuestro universo mental” (Deleu-
ze 2004, 275). Para Panh este carácter fantasmático se expresa mediante el silencio. El 
realizador, como dijimos antes, es un cineasta de la imagen, y el posicionamiento ante 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

70

las palabras como vehículos de representación que tiene esta película (las falsas reali-
dades manifestadas en las entrevistas que la periodista mantiene con distintos Jemeres 
Rojos) provoca que el regreso del personaje esté caracterizado por su mutismo. Como si 
la inefabilidad de la imagen-muerte que el espectador también ha testimoniado limita-
ra incluso cualquier tentativa de uso del verbo. 

Siguiendo la lectura que Lambert (2002, 112) hace de Resnais y de Deleuze, la cone-
xión con el pasado se rompe mediante su representación, pues esta “es siempre ya un 
bloqueo y aniquilación de tal conexión, una conexión “muerta y vacía” que establece una 
barrera o frontera entre el presente vivo y el pasado muerto, una zona de muerte que nun-
ca puede ser cruzada”15. El personaje de Tomas se encuentra precisamente en este limbo, 
situación caracterizada por la extrañeza extrema con respecto a la vida y a sus límites, lo 
que le lleva a protagonizar una tensa escena en la que se adentra en un lago como espacio 
acuático-simbólico gritando a sus captores, que lo apuntan con sus rifles, que lo acom-
pañen. Como si fuera una transposición de la realidad acontecida, el personaje termina 
fundiéndose en esta ambigüedad, desaparece de la película sin que se llegue a mostrar su 
destino, a pesar de que el espectador pueda fácilmente intuirlo. Se convierte así en una 
incógnita de cuyo testimonio tan sólo quedan un puñado de fotografías que esconde en 
la máquina de escribir de su compañera. Imágenes estas que, tal y como señala Didi-Hu-
berman (2004, 170) de las cuatro célebres fotografías tomadas por un miembro del Son-
derkommando en Auschwitz, frente a la tesis de lo irrepresentable, enfocan “con un poco 
más de precisión lo que fue una realidad”. La cual traspone Panh acto seguido, pues en 
vez de centrarse en los falsos negativos de la ficción, el montaje salta a un par de filmacio-
nes de archivo del centro S-21 rodadas por los vietnamitas durante su invasión.

En este punto del metraje la película sigue desarrollando su narrativa con una auto-
consciencia sobre sus propios medios de representación. Este hecho provoca que las imá-
genes-muerte de la no ficción interrumpan de forma constante la ficción que, al igual que 
los discursos de los Jemeres Rojos, se vuelve un constructo banal y falso. El cine deviene 
artificio, una representación externa que tiene potencial manipulador. Así, una imagen 
lejana de un elefante caminando por la pista del aeropuerto es, al cambiar de plano, una 
representación del animal de cartón piedra que trasladan los soldados revolucionarios. 
Panh incluso realiza una metáfora visual con este elemento a través del personaje de 
Alain, quien, con los ojos vendados, es incapaz de reconocer la realidad de lo que está to-
cando. Efectivamente, es Alain, de los tres periodistas, el que más tiempo cree en la ficción 
de la Kampuchea Democrática debido a su relación personal con Pol Pot, siendo de hecho 
la discusión final que mantiene con este la que provoca que sea ejecutado. En adición a 
mostrar las consecuencias reales de una oposición frontal al discurso del régimen, Panh 
parece representar cómo el tránsito de la ficción a la no ficción supone un proceso trau-
mático en el que desaparece el individuo (al igual que sucede con el personaje de Tomas).

15	 Traducción del autor.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

71

Esta transición del relato ficcional en distintas imágenes-muerte que se van alter-
nando en el metraje —incluyéndose entre otros cortes de S-21 (2003)— crea una suerte 
de tiempo suspendido desde el que se representa el genocidio mediante un dispositivo 
teatral que atraviesa la ficción planteando el espacio como escenario escénico. Es como 
si después de haber mostrado una aproximación a lo real, el cine en respuesta no pudie-
ra más que mostrarse como el artificio que realmente es, y por ello tuviera que resaltar 
su carácter de puesta en escena. Más allá de la presencia simultanea de los actores y las 
figuras de arcilla en el mismo plano, el cineasta interviene en la ficción por medio del 
material de archivo. Así por ejemplo, cuando los periodistas van a su encuentro con Pol 
Pot, Panh realiza una retroproyección que permite que a través de las ventanillas del 
coche veamos imágenes de archivo de una Phnom Penh desierta como consecuencia 
de la evacuación forzosa de los Jemeres Rojos (figura 5). De esta forma, lo que sería un 
desplazamiento más a través de la imagen-movimiento se configura como una sucesión 
de imágenes-muerte que otorga a la escena un carácter espectral. El genocidio se pre-
senta como un tiempo suspendido caracterizado por el vacío absoluto que presentan las 
imágenes de archivo. Los personajes atraviesan esta escena desde una perspectiva emi-
nentemente contemplativa. Alice incluso responde a estas imágenes filmándolas con su 
cámara Super 8 de tal forma que la ficción registra la no ficción en un juego de espejos en 
línea con la imagen-cristal que es una “búsqueda mutua, ciega y titubeante de la mate-
ria y el espíritu” (Deleuze 2004, 106). Los dos tipos de muerte (del pasado y del futuro) 
se manifiestan en la ausencia de vida de una ciudad que no recuperará a sus habitantes.

—
Figura 5
Fotogramas de Rendez-vous avec Pol Pot 
© Catherine Dussart Productions

Este planteamiento de puesta en escena se plasma una vez más hacia el final del 
film. Tal y como nos narra una nueva secuencia con figurines de arcilla, Alice escapa 
del control de los guardias y vaga por Phnom Penh hasta que llega a una casa que ha 
sido desalojada. Es en este instante cuando la edición vuelve a mostrarnos imágenes 
filmadas. Al entrar en una estancia, el personaje se ve confrontado por una proyec-
ción contra una pared de una película previa a la toma de poder por parte del ejército 

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

72

revolucionario. La labor de aniquilación de los Jemeres Rojos es la responsable de que 
de cerca de cuatrocientos films producidos en Camboya de 1960 a 1975 a día de hoy no 
queden más que una treintena en mal estado (Phay 2017, 149), por lo que Panh parece 
estar queriendo recuperar este material no solo como reminiscencia idealizada en for-
ma de objeto de memoria, sino también como denuncia de toda la destrucción aconte-
cida16.Así, las imágenes reúnen dos realidades, la documental del archivo con la ficción 
de un personaje observándolo. La edición complementa el aspecto sonoro con una serie 
de sonidos de tubos de viento que refuerzan la sensación de ensoñación de la escena. 

La imagen-muerte absorbe por lo tanto también el periodo anterior a la Kampuchea 
Democrática, provocando una concatenación de los distintos universos dentro del tiem-
po suspendido que establece el genocidio. Las imágenes proyectadas se reflejan en la cara 
de la actriz configurando ambas realidades como un espejo de lo posible dentro del espec-
tro de la tragedia. Al establecer la proyección, que contiene imágenes de distintas cere-
monias sociales en el ámbito familiar de una casa vacía, Panh genera un presente virtual 
que representa lo que el presente actual podría haber sido y aún podría ser (Deleuze 1991, 
69-97). Estas imágenes dan paso a filmaciones de archivo que documentan espacios va-
cíos como consecuencia de la evacuación realizada por el ejército revolucionario. Así, 
frente al decorado de la ficción se nos muestra una materialidad real caracterizada por la 
ausencia de sus habitantes. La presencia virtual de los desaparecidos, que coexiste con el 
presente, provoca que sea posible establecer una hauntología (Cheng-Hin Lim 2015, 12). 
Sin embargo, esta suspensión temporal provocada por la imagen-muerte, no remite a más 
que sí misma. Más allá de la constitución del film como objeto de memoria, de imagen-re-
cuerdo si se usa la terminología de Deleuze17, Panh es incapaz de ofrecer respuestas. La 
imagen-muerte se repliega así sobre su propia condición espectral, dejando al espectador 
en el umbral de lo irrepresentable, objeto último de toda una filmografía.

5. Conclusiones

Lejos de ofrecer respuestas contundentes y definitivas al fenómeno del genocidio, 
las películas de Rithy Panh se plantean como una investigación sobre modos de repre-
sentación que tratan de suplir las distintas ausencias provocadas por la barbarie. Ren-
dez-vous avec Pol Pot supone en este sentido un nuevo acercamiento, en principio desde 
la ficción, para confrontar la propaganda de los Jemeres Rojos con los retazos de su des-
trucción. Por su contenido traumático en torno a un pretérito imposible de clausurar, la 
película resulta además una perfecta ejemplificación de la teoría cinematográfica del 

16	 Problemática también desarrollada en el largometraje de ficción camboyano The last reel (2014), 
dirigido por Kulikar Sotho.

17	 “La imagen sólo se hace imagen-recuerdo en la medida en que ha ido a buscar un recuerdo puro allí 
donde éste estaba” (Deleuze 2004, 79).

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

73

filósofo Gilles Deleuze. Y es que, si bien su inicio convencional remite a la imagen-mo-
vimiento, esta no tarda en transicionar a imagen-tiempo que desarrolla un pensamien-
to propio sobre la existencia y la destrucción. Este proceso de transmutación culmina 
en una suspensión de la narrativa convencional que sitúa al espectador en un estado 
de indeterminación. La superposición de las distintas capas de representación, junto 
con la ruptura del montaje lineal, genera un tiempo roto que impide cualquier clausura 
definitiva sobre el pasado. Así pues, surge la imagen-muerte en el sentido propuesto 
por Viegas (2023), estribando la novedad en que la fractura del relato se configura como 
una manifestación estética del duelo y de la pérdida. Esta imagen-muerte no solo se 
manifiesta como un método de evocación de lo perdido, sino como una estrategia que 
desarticula los esquemas tradicionales de representación, instaurando un tiempo sus-
pendido que permite que las víctimas desaparecidas coexistan con el presente.

Por otra parte, la película introduce, al igual que el cine de Resnais para Deleuze, la 
presencia fantasmática del personaje lazareano. Este sujeto superviviente atraviesa la 
frontera entre la vida y la muerte, marcando su existencia por una percepción alterada 
del tiempo y del espacio. Este tránsito, que se refleja en la progresiva disolución de la 
trama ficcional hacia lo contemplativo, abre un umbral en el que lo irrepresentable se 
insinúa a través de una poética de la ausencia. La decisión de Panh de insertar imágenes 
de archivo, dioramas de arcilla y secuencias con un planteamiento teatral no solo re-
configura el dispositivo fílmico, sino que establece una dialéctica entre la materialidad 
del archivo y la especulación de la memoria. Asimismo, la presencia recurrente de los 
dioramas no solo actúa como un mecanismo de restitución de las imágenes ausentes, 
sino que evidencia el carácter artesanal y subjetivo de la memoria. Al modelar el pasado 
a través de la arcilla, Panh no solo visibiliza la carencia de imágenes de archivo, sino que 
postula la creación como una forma de resistencia ante el borrado del genocidio. Estas 
figuras se erigen así como imágenes-muerte que, en su estatismo, condensan la imposi-
bilidad de representar plenamente la catástrofe.

La dialéctica entre la ficción y la no ficción, que atraviesa toda la filmografía del ci-
neasta, alcanza en este film una nueva dimensión al concebir la puesta en escena teatral 
como una metáfora de la propia naturaleza espectral de la memoria. Con su inclusión 
del documental, Panh interviene sobre la ficción, que se reconfigura y se desenvuelve 
como una estrategia más de la no ficción. El audiovisual se concibe así como un espacio 
liminal que suspende el tiempo cronológico para hacer emerger la dimensión fantas-
magórica de la historia. Por todo ello, Rendez-vous avec Pol Pot no sólo abre nuevas vías 
para la exploración de cómo el cine de no ficción contemporáneo puede representar 
fenómenos traumáticos, sino que además resulta especialmente relevante para anali-
zar la evolución de la imagen-tiempo planteada por Deleuze en el cine contemporáneo, 
pues pone de manifiesto cómo esta tiene potencial de transformarse en imagen-muerte 
para, desde ahí, de forma inevitable, suspender por completo el relato ante su propio 
abismo: el punto en que la representación se disuelve y solo queda el vacío del horror.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

74

—
Referencias
Aguirre, Mark. 2009. Camboya: El legado de los Jemeres Rojos. Barcelona: El Viejo Topo.
Assmann, Jan. 1995. “Collective Memory and Cultural Identity.” New German Critique (65):125–133. https://doi.

org/10.2307/488538.
Becker, Elizabeth. 1998. When the War Was Over: Cambodia and the Khmer Rouge Revolution. Nueva York: 

PublicAffairs.
Benjamin, Walter. 2004. Libro de los pasajes. Madrid: Akal.
Bergson, Henri. 1973. La evolución creadora. Madrid: Espasa-Calpe.
––––––. 2006. Materia y memoria. Buenos Aires: Cactus.
Besse, Olivier. 2016. “Entre théâtre miniature et scène de l’Histoire, les mises en récit de soi dans L’Image 

manquante de Rithy Panh.” Mémoire de Master 2, Université Toulouse‑Jean Jaurès. https://catalogue-
archipel.univ-toulouse.fr/permalink/f/4m7qgc/33UT2_PUB_DCTERMS2372.

Boyle, Deirdre. 2014. “Confronting Images of Ideology: An Interview with Rithy Panh.” Cineaste 39 (3): 33–35. 
https://www.jstor.org/stable/43500687.

Boyle, Deirdre. 2023. Ferryman of Memories: The Films of Rithy Panh. New Brunswick: Rutgers University Press.
Bradshaw, Nick. 2017. “Memories of murder: Rithy Panh on The Missing Picture.” Sight & Sound. Last modified 

February 10, 2019. https://www.bfi.org.uk/news-opinion/sight-sound-magazine/interviews/memories-
murder-rithy-panh-missing-picture.

Cangi, Adrián. 2011. “Poética de la luz, política del gesto.” Revista Nomadías (14):157–169. https://doi.
org/10.5354/0719-0905.2011.17401.

Chandler, David P. 1983. “Seeing Red: Perceptions of Cambodian History in Democratic Kampuchea.” In 
Revolution and Its Aftermath in Kampuchea: Eight Essays, edited by David P. Chandler and Ben Kiernan, 
34–56. New Haven, CT: Yale University Press.

Cheng-Hin Lim, Alvin. 2015. “Cinematic Rupture: Reading Cambodia’s Genocide through Deleuze and 
Guattari.” Open Library of Humanities 1 (1): e10. http://dx.doi.org/10.16995/olh.11.

Couteau, C. 2000. “Rithy Panh.” Des territoires 4 (5): 20–28.
Cuellar, Jesús. 2017. “Rithy Panh: “Es muy difícil filmar un genocidio mediante la ficción.” Insertos. Revista de 

Cine, 13 Mayo, 2017. https://insertoscine.com/2017/05/13/rithy-panh-es-muy-dificil-filmar-un-genocidio-
mediante-la-ficcion/.

Deleuze, Gilles. 1984. La imagen-movimiento. Estudios sobre cine 1. Barcelona: Paidós.
––––––. 1991 Bergsonism. Nueva York: Zone Books.
––––––. 1995. Negotiations: 1972–1990. Nueva York: Columbia University Press.
––––––. 2004. La imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2. Barcelona: Paidós.
Deleuze, Gilles, y Félix Guattari. 1994. What Is Philosophy? Londres: Verso.
Derrida, Jacques. 1994. Spectres de Marx: L’Etat de la dette, le travail du deuil et la nouvelle Internationale. Paris: 

Galilée.
Didi-Huberman, Georges. 2004. Imágenes pese a todo. Memoria visual del Holocausto. Barcelona: Paidós.
Douin, Jean Luc. 2013. Alain Resnais. París: La Martinière.
Flitterman-Lewis, Sandy. 1998. “Documenting the Ineffable: Terror and Memory in Alain Resnais’s Night and 

Fog.” In Documenting the Documentary, edited by Barry Keith Grant and Jeannette Sloniowski, 204–222. 
Detroit: Wayne State University Press.

French, Lindsay. 2021. “Looking Back and Projecting Forward From Site 2.” In The Cinema of Rithy Panh. 
Everything Has a Soul, edited by Leslie Barnes and Joseph Mai, 99–116. New Brunswick: Rutgers University 
Press.

Godard, Jean-Luc. 1995. “Le Cinéma est fait pour penser l’impensable.” En Jean-Luc Godard par Jean-Luc 
Godard, 1984–1998, édité par Alain Bergala, 2nd ed., Vol. 2, 294–99. Paris: Cahiers du cinéma.

Hebard, Andrew. 1997. “Disruptive Histories: Toward a Radical Politics of Remembrance in Alain Resnais’s 
Night and Fog.” New German Critique (71): 87–113. https://doi.org/10.2307/488560.

Heywood, Miriam. 2009. “Holocaust and image: Debates surrounding Jean-Luc Godard’s Histoire(s) du 
cinéma (1988–98).” Studies in French Cinema 9 (3): 273–283.          https://doi.org/10.1386/sfc.9.3.273_1.

Kaye, John. 2016. Introducing the Death-Image. A Philosophical Investigation Into the Philosophy of Gilles Deleuze. 
Tesis doctoral (University of Western Australia).

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

75

Kiernan, Ben. 1997. The Pol Pot Regime: Race, Power, and Genocide in Cambodia under the Khmer Rouge, 1975–79. 
Chiang Mai: Silkworm Books.

Lambert, Gregg. 2002. The Non-Philosophy of Gilles Deleuze. Londres: Continuum.
––––––. 2011. La liebre de la Patagonia. Madrid: Seix Barral.
Lefeuvre-Deotte, Martine. 2016. “Le travail de Rithy Panh: un appareil funéraire.” Appareil. https://doi.

org/10.4000/appareil.2259.
Margolin, Jean-Louis. 1997. “Cambodge: au pays du crime déconcertant.” In Le livre noir du communisme: 

crimes, terreur et répression, edited by Stéphane Courtois, Nicolas Werth, Jean-Louis Panné, Andrzej 
Paczkowski, Karel Bartosek and Jean-Louis Margolin, 680–750. París: Robert Laffont-Bouquins.

Martín Sanz, Álvaro. 2018a. “Poética de la violencia en busca de un relato. El drama del refugiado en Exil (2016) 
de Rithy Panh.” Archivos de la Filmoteca (75): 211–224. https://www.archivosdelafilmoteca.com/index.
php/archivos/article/view/609.

––––––. 2018b. “Memoria y Trauma de los otros en el cine de Rithy Panh: La trilogía sobre el S-21.” IC Revista 
Científica de Información y Comunicación (15): 161–189. https://icjournal-ojs.org/index.php/IC-Journal/
article/view/403.

––––––. 2022. “Construir desde el trauma. Representación y testimonio en La imagen perdida (2013) de Rithy 
Panh.” Doxa Comunicación. Revista Interdisciplinar de Estudios de Comunicación y Ciencias Sociales (34): 
121–138. https://doi.org/10.31921/doxacom.n34a927.

Montero Sánchez, David. 2016. “En torno a las imágenes del horror. Montaje del conocimiento en Tierra sin pan 
y Noche y niebla.” Cauce (39): 417–434. http://hdl.handle.net/11441/67046.

Nath, Vann. 2008. Dans l’enfer de Tuol Sleng: L’inquisition khmere rouge en mots et en tableaux. Paris: Calmann-
Lévy.

Panh, Rithy. 2001. “La parole filmée. Pour vaincre la terreur.” Communications 71, 373–394. https://doi.
org/10.3406/comm.2001.2093.

Panh, Rithy, y Christophe Bataille. 2013a. L’image manquante. París: Bernard Grasset.
Panh, Rithy, y Christophe Bataille. 2013b. La eliminación. Barcelona: Anagrama.
Phay, Soko. 2014. “L’Image manquante de Rithy Panh. Le cinéma comme expérience de l’Histoire.” Écrire 

l’histoire. Histoire, Littérature, Esthétique (13–14): 157–167. https://doi.org/10.4000/ELH.493.
Phay, Soko. 2017. “Davy Chou, ou la survivance des images perdues.” In Cambodge: cartographie de la mémoire, 

edited by Patrick Nardin, Suppya Hélène Nut and Soko Phay, 181–196. Le Pré-Saint-Gervais: L’Asiathèque.
Renard, Caroline. 2018. “El sujeto del trauma.” Ética & Cine Journal 8 (2): 73–78. https://doi.

org/10.31056/2250.5415.v8.n2.22761.
Ricoeur, Paul. 1983. Texto, testimonio y narración. Santiago: Editorial Andrés Bello.
Rivette, Jacques. 1955. “Lettre sur Rossellini.” In Jacques Rivette. Textes Critiques, edited by Miguel Armas and 

Luc Chessel, 95–112. París: Post Éditions.
Rollet, Sylvie. 2011. Une éthique du regard: Le cinéma face à la Catastrophe, d’Alain Resnais à Rithy Panh. Paris: 

Hermann Éditions.
Torchin, Leshu. 2014. “Mediation and Remediation: La parole filmée in Rithy Panh’s The Missing Picture 

(L’image Manquante).” Film Quarterly 68 (1): 32–41. https://doi.org/10.1525/fq.2014.68.1.32.
Ung, Loung. 2009. First They Killed my Father. A Daughter of Cambodia Remembers. Londres: Mainstream 

Publishing.
Viegas, Susana. 2019. “Deleuze’s Cronosigns.” In Philosophy and Film: Bridging Divides, edited by Christina 

Rawls, Diana Neiva, and Steven Gouveia, 64–77. Londres: Routledge.
Viegas, Susana. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the 

Nature of Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–239. https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.
Viegas, Susana. 2024. “Death Images in Michael Haneke’s Films.” Philosophies 9 (155): 1–10. https://doi.

org/10.3390/philosophies9050155.
Wajcman, Gérard. 2001. El objeto del siglo. Buenos Aires: Amorrortu editores.
Walker, Janet. 2005. Trauma Cinema: Documenting Incest and the Holocaust. London and Berkeley: University 

of California Press.
Zylberman, Lior. 2014. “The Missing Picture - Film Review.” Genocide Studies and Prevention: An International 

Journal 8 (3): 103–105. https://doi.org/10.5038/1911-9933.8.3.10.
Zylberman, Lior. 2018. “Cine documental y genocidio: Hacia un abordaje integral.” Significação: Revista de 

Cultura Audiovisual 45 (50): 223–238. https://doi.org/10.11606/issn.2316-7114.sig.2018.144075.

ÁLVARO MARTÍN SANZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

76

—
Nota biografica
Álvaro Martín Sanz es profesor en la Universidad 
de Valladolid. Doctor en Investigación en Medios 
de Comunicación por la Universidad Carlos III de 
Madrid con premio extraordinario, ha publicado 
numerosos trabajos sobre el cine de no ficción, 
los estudios de la memoria, la filosofía del cine y 
los estudios culturales. Como cineasta ha dirigido 
distintos cortometrajes y documentales que han 
recibido premios y menciones en festivales  
de todo el mundo.

—
ORCID
0000-0002-8327-9830
—
Dirección institucional
Departamento de Comunicación Audiovisual 
y Publicidad, Facultad de Ciencias Sociales, 
Jurídicas y de la Comunicación, Universidad de 
Valladolid, Segovia, 40005, España.

© 2025 Álvaro Martín Sanz. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos de la  
Creative Commons Attribution License, que permite el uso, la distribución y la reproducción sin restricciones en 
cualquier medio, siempre que se cite debidamente al autor original y la fuente.

—
Declaración de conflicto de intereses
El autor declara que no existen conflictos de interés potenciales con respecto a la investigación, la autoría  
y/o la publicación de este artículo.

—
Cómo citar este artículo
Martín Sanz, Álvaro. 2025. “El genocidio como tiempo suspendido: Deleuze y el devenir de la imagen-tiempo 

en Rendez-vous avec Pol Pot.” Revista de Comunicação e Linguagens (63): 55-76.  
https://doi.org/10.34619/fzct-8tvj.

—
Recibido Received: 2025-03-03 Aceptado Accepted: 2025-12-04

ÁLVARO MARTÍN SANZ

https://orcid.org/0000-0002-8327-9830
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.34619/fzct-8tvj


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

77

El denominado «cine sustractivo» (Antony Fiant 2014) reúne una tendencia del 
cine contemporáneo que reduce al mínimo la historia, los diálogos y el número de 
planos. Entre sus directores más reconocibles están Chantal Akerman, Béla Tarr 
o Wang Bing. Los planos se nos aparecen aquí con más autonomía que en el cine 
clásico y con conexiones entre ellos más mentales que espaciales. Fiant observa 
que esta modalidad cinematográfica recoge la herencia de lo que Deleuze (1987a) 
llamaba «imagen-tiempo», de modo que utilizaremos sus nociones de fuera de 
campo relativo y absoluto para comprender cómo se organizan los planos y qué 
dejan fuera de ellos. Y aunque esta tendencia sea posterior a la teorización de la 
imagen-tiempo, el cine sustractivo recupera la estética del cine de los orígenes, 
que nosotros llamamos «imagen-materia». Los ejemplos principales que utiliza-
mos serán el cine de Pedro Costa, en particular Cavalo Dinheiro (2014) y Vitali-
na Varela (2019), y el de Apichatpong Weerasethakul, especialmente Rak ti Khon 
Kaen (2015). Lo que encontramos en estas películas es una referencia indirecta y 
fuera de campo a la muerte (Salvadó 2012) y al inframundo. Llamaremos «alu-
sión» (Harman 2020) a esta referencia cuando ni muerte ni inframundo son re-
presentados explícitamente en el cuadro.
sustracción | alusión | muerte | Deleuze | Harman

—
Resumen

—
Palabras clave

«La puerta está abierta». 
Alusión al inframundo y a la 
muerte en el cine sustractivo
«The Doorway Is Wide Open». 
Allusion to the Underworld and Death  
in Subtractive Cinema

DAVID FERRAGUT
Universitat Autònoma de Barcelona, España
davidferragut@riseup.net

The so-called «Subtractive Cinema» (Antony Fiant 2014) encompasses a trend 
in Contemporary Cinema that reduces story, dialogue, and the number of shots 
to a minimum. Among its most recognizable directors are Chantal Akerman, 
Béla Tarr, and Wang Bing. In this style, shots appear with more autonomy than 

—
Abstract

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

78

—
Keywords

in Classical Cinema and are connected more by mental associations than spatial 
continuity. Fiant observes that this cinematic mode inherits what Deleuze (1987a) 
called the «Time-Image,» so we will use his notions of relative and absolute off-
screen images to understand how the shots are organized and what they leave out. 
And although this trend comes after the Time-Image, subtractive cinema revives 
the aesthetics of Early Cinema, which we call the «Matter-Image.» The examples 
we will use are the films of Pedro Costa, particularly Cavalo Dinheiro (2014) and 
Vitalina Varela (2019), and those of Apichatpong Weerasethakul, especially Rak 
ti Khon Kaen (2015). What we find in these films is an indirect, off-screen refer-
ence to Death (Salvadó 2012) and the Underworld. We will call this reference an 
«allusion» (Harman 2020) when neither Death nor the Underworld are explicitly 
represented on screen.
subtraction, allusion, death, Deleuze, Harman

Introducción al cine sustractivo

Las películas más antiguas que Antony Fiant (2014) analiza en su estudio sobre 
«cine sustractivo» son del año 2000: La Captive (Chantal Akerman), Freedom (Šarūnas 
Bartas), No quarto da Vanda (Pedro Costa) y Werkmeister harmóniák (Béla Tarr y Ágnes 
Hranitzky). Su propuesta teórica consiste en organizar bajo esta categoría una tenden-
cia reciente del cine de autor que explícitamente define como deudora del cine mo-
derno (Deleuze 1987a). Fiant señala que la imagen-tiempo «peut facilement s’adapter 
aux cinéastes de notre corpus et il nous semble utile d’y revenir ici» (op. cit., 13). Dicho 
corpus se compone, entre otros, de directores como Lisandro Alonso, Wang Bing, Tsai 
Ming-liang y Albert Serra, además de los ya mencionados. Y pueden incluirse también, 
de modo paradigmático para dar una muestra más amplia que no está contemplada en 
el libro de Fiant, la obra de Apichatpong Weerasethakul, Kelly Reichardt, Lois Patiño o 
Lucrecia Martel. No es este el único esfuerzo por agrupar bajo una categoría coheren-
te una filmografía que, a efectos prácticos, es casi siempre la misma, aunque difiera la 
perspectiva de análisis y el periodo seleccionado — y todo esto implica ciertas diver-
gencias en los títulos escogidos —, que habitualmente se sitúa entre finales de los años 
ochenta y la actualidad. Nadin Mai (2021) determina que la frontera podría situarse en 
1989, como un tercer «año cero» en la historia del cine, después de 1895 y 1945. 

Esta filmografía también se conoce como «slow cinema» (Jaffe 2014; De Luca y Ba-
rradas 2016; Çağlayan 2018 y Mai 2021) si se tienen en cuenta la dimensión temporal, el 
ritmo y la duración del plano; como «cine contemplativo» (Tuttle 2010) si se privilegia 
la percepción en vez de la acción; como «cine posnarrativo» (Muñoz-Fernández 2017a) 
si se compara con las reglas formales clásicas, y dicho de modo general, como «cine 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

79

posmoderno» (Imbert 2019; Ferrer Ventosa 2024) si lo que se considera es la lógica cul-
tural que está detrás de elementos compartidos con otras artes — como la arquitectura o 
la literatura — como el pastiche o la desmitificación de personajes y narrativas arquetípi-
cas. El cine sustractivo se asocia más directamente con lo que Jaime Pena (2020) llama 
«cine de la ausencia»: es la paradójica percepción de un objeto que falta —que no está 
presente en la imagen, pero que es invocado constantemente por ella— lo que tienen en 
común. Pena localiza una «forma rigurosa» (ibid., 76-78) utilizada para dar cabida a lo 
que no puede ser mostrado, lo que estuvo allí pero ya no está —e incluso se podrá decir, 
con ejemplos que mencionaremos, lo que está ya allí pero no vemos—. Esta forma consis-
te en señalar desde el presente acontecimientos pasados en el lugar en el que ocurrieron. 
La ausencia se convierte en una entidad positiva que debe ser abordada.

A grandes rasgos, el cine sustractivo tiene como operación fundamental la reducción 
de información, la austeridad en los medios utilizados y se integra en la tradición del 
minimalismo artístico: se compone de «[m]oins d’histoire, moins de scénario, moins de 
récit, moins de parole, moins de musique, moins de décors, des personnages moins dé-
finis, moins de rythme effréné, moins de plans...» (Fiant 2014, 12). Lo que nos interesa 
para este artículo no serán cuestiones estructurales o narrativas, ni que se prescinda de 
diálogos o música, sino aquello que se sustrae al plano. De hecho, Fiant observa:

Si le cadre-cache ainsi défini semble si bien correspondre aux cinéastes soustractifs, c’est 
qu’il participe bien d’une opération de repli autarcique. Pleinement conscients de l’impos-
sibilité de représenter le monde dans son intégralité, renonçant à la grande forme, ils se 
“contentent” de fragments, dans une démarche relevant souvent de la synecdoque. Sous-
traire n’est donc pas éliminer. Subsiste autour du visible, autour du champ représenté, un 
hors-champ particulièrement prégnant s’en venant compenser le phénomène de sous-
traction, enrichir, pourvu qu’on le prenne pleinement en considération, les regards portés 
sur le monde. Et là encore une question d’espace est en jeu, avez un hors-champ immé-
diat, sensible, ou un hors-champ plus lointain, plus ou moins représentable dans l’esprit 
du spectateur mais qui, toujours, participe à la dynamique esthétique évoquée jusqu’ici 
(Fiant 2014, 63). 

	
Lo que queremos retener es lo siguiente: «sustraer no es eliminar», porque lo que 

no se percibe sigue persistiendo, ya sea físicamente en algún lugar, ya sea espiritual-
mente como concepto o pensamiento. Incluso con un plano autárquico, como desco-
nectado de los demás, el fuera de campo no desaparece. Fiant se refiere así a una doble 
dimensión del cuadro o del plano. Esto, de hecho, nos sitúa en una distinción análoga 
a la que Susana Viegas (2023) establece entre «images of death» y «death-images», es 
decir, la representación directa o relativa de la muerte por un lado, e indirecta y espiri-
tual por otro. Nuestro punto de partida será el de buscar la expresión de la muerte fuera 
de campo —tanto su valor físico como espiritual—, pero también la insistencia del reino 
de los muertos, del inframundo, como una dimensión que coexiste con la realidad. De 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

80

lo que se tratará, en definitiva, será de localizar las alusiones a la muerte, no solo su ex-
presión visible. Para ello, analizaremos con detalle múltiples películas de cine sustrac-
tivo —además de mencionar otras que no lo son—, pero nos centraremos sobre todo en 
Cavalo Dinheiro (Pedro Costa 2014), Vitalina Varela (Pedro Costa 2019) y Rak ti Khon 
Kaen (Apichatpong Weerasethakul 2015). Estas tres películas —de dos de los directores 
más representativos de la tendencia sustractiva en el cine (Fiant 2009)— se construyen 
alrededor de la convivencia entre lo físico y lo espiritual, hay referencias explícitas a 
espectros y al vínculo con la muerte, y diversas escenas clave están guiadas por diálogos 
y acciones que señalan el inframundo. En otras palabras, estas tres películas realizan 
el gesto de Casandra en la Eneida: apuntando con el dedo al umbral de la puerta de en-
trada a la ciudad, anunciaba la llegada de la muerte —aunque todavía no fuera visible, 
aunque hubiera que empezar únicamente a pensar en sus consecuencias—.

2. Fueras de campo e imagen-materia en Deleuze

Noël Burch divide en seis segmentos los espacios fuera de cuadro: encontramos cua-
tro zonas más allá de los lados de la pantalla, a saber: abajo y arriba e izquierda y derecha. 
También es habitual pensar en el fuera de cuadro que estaría situado detrás de la cámara, 
algo así como en la posición del espectador. En el juego de planos y contraplanos —dos 
planos distintos— acabamos teniendo acceso a estas zonas tapadas. Por último, hay un 
fuera de cuadro en el interior mismo del cuadro: «todo lo que se encuentra detrás del 
decorado (o detrás de un elemento del decorado): se llega a él saliendo por una puerta, 
doblando una esquina, escondiéndose detrás de una columna… o detrás de otro persona-
je. En el límite extremo, este segmento de espacio se encuentra más allá del horizonte» 
(2017, 23). Pero estos fueras de cuadro no agotan todas las posibilidades. Deleuze añade 
un segundo nivel que nos parece clave para comprender el cine sustractivo.

En La imagen-movimiento, Deleuze explica que el fuera de campo se compone de 
dos aspectos. No es que haya dos fueras de campo, uno espacial y otro espiritual, uno 
relativo y otro absoluto, sino que ambas modalidades se dan simultáneamente. El fuera 
de campo relativo o espacial es tal vez el más sencillo de delimitar: si en un plano vemos 
a un personaje hablando hacia el fuera de campo, hacia el exterior del plano, esperamos 
que aparezca un contraplano con el interlocutor del personaje. Así, el fuera de campo 
viene a ampliar el espacio visible del primer plano: es relativo a este espacio visible. 
Pero, a pesar de poder componer conjuntos de espacios en una cartografía más o menos 
precisa, amplia o detallada para una película, generando distintos planos y contrapla-
nos, componiendo múltiples planos uno tras otro, este fuera de campo nunca se cie-
rra, nunca aparece el último lugar que faltaba por mostrar. No existe un último fuera 
de campo que deba ser ocupado con una imagen. Esto es así porque, para Deleuze, el 
segundo aspecto del fuera de campo, que él llama absoluto, permite justamente abrir el 
espacio, habilita nuevas composiciones, nuevas combinaciones, nuevos conjuntos. Si 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

81

se pueden generar infinitos conjuntos de planos es porque emanan del absoluto, porque 
el absoluto no se agota. Este absoluto es el aspecto espiritual del fuera de campo. Por 
definición, por tanto, este fuera de campo no se muestra ni puede mostrarse. 

Si tenemos películas en las que el fuera de campo relativo predomina, como ocu-
rre en el cine clásico y neoclásico de Hollywood, tenemos también otras películas en 
las que el fuera de campo absoluto es protagonista, en las que, si hubiera contraplano, 
nunca lo veríamos —y queremos hacer notar que, en adelante, cuando nos refiramos 
solamente a una de las dos dimensiones no estaremos diciendo que la otra no exista, 
sino que la dimensión tratada domina sobre ella—. «En un caso, el fuera de campo de-
signa lo que existe en otra parte, al lado o en derredor; en el otro, da fe de una presencia 
más inquietante, de la que ni siquiera se puede decir ya que existe, sino que más bien 
“insiste” o “subsiste”» (Deleuze 1984, 35). En otras palabras, Burch estaría refiriéndo-
se siempre al aspecto relativo de los fueras de campo. No nos cuesta encontrar aquí la 
dimensión de lo «actual» en Deleuze, aquello que se ha hecho presente, el estado de 
cosas del mundo. Y se añade, además, la dimensión «virtual», lo que no está presente 
pero permite que lo presente sea, la dimensión propiamente temporal y potencial (De-
leuze 1987b, 39; Deleuze 2002): el fuera de campo absoluto. Aunque hasta ahora hemos 
mencionado el plano y el cuadro sin precisar sus diferencias, lo cierto es que la dimen-
sión espiritual y temporal hace que estemos hablando, en sentido estricto, de «planos», 
mientras que nos refiramos a «cuadros» cuando solo apuntan al espacio, como ocurre 
con la fotografía. 

Debe imaginarse, por tanto, que el plano es una especie de anilla en el centro de 
un tejido en cuyos extremos están el tiempo y el espacio. La anilla corre de un lado a 
otro, se anuda más cerca de una parte que de otra. Y cuanto más cerca está el plano del 
espacio y de la materia, más se aleja del tiempo y la duración —ninguno de estos con-
ceptos son estrictamente lo mismo, pero para lo que nos interesa aquí podemos usarlos 
emparejados—. En La imagen-movimiento, Deleuze sostiene que el plano une las partes 
visibles con el todo, une la materia con la duración (1984, 38-39). Y en la medida en que 
el cine clásico apunta hacia la materia, por tanto en la composición de planos y fueras 
de campo relativos y en la suma de partes visibles, el tiempo jamás se muestra directa-
mente. El régimen de la imagen-movimiento estaría, para Deleuze, a medio camino de 
los dos polos del espacio y el tiempo. Este sería el régimen de signos del cine clásico. La 
imagen-tiempo se situaría en uno de los extremos y mostraría directamente el tiempo, 
encarnaría la virtualidad, de modo que produciría ya no un movimiento ordenado en 
el espacio, sino un «movimiento aberrante» (1987a, 56), según la célebre formulación: 
descentraría el espacio porque es el tiempo el que gobierna las imágenes. La anilla (el 
plano) estaría en este polo y configuraría el régimen de signos del cine moderno.   

Por último, y aunque Deleuze no explica nunca este régimen de la imagen (Viegas 
2016), proponemos la existencia de una imagen-materia, casi estática —para el sentido 
que nos interesa aquí, como si fuera una instantánea, como si no hubiera movimien-
to interno—, propia del cine de los orígenes que se distinguiría poco de la fotografía. 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

82

A diferencia de la imagen-movimiento, se colocaría pegado a la materia y no a cierta 
distancia, por lo que el tiempo apenas se filtraría en ella, hasta el punto de que Deleu-
ze considera este cine como una imitación aún de los dispositivos ópticos anteriores al 
cine. Este régimen haría del plano —recordemos que se enlaza siempre con la dimen-
sión espiritual o temporal, ya sea indirectamente, ya sea directamente— un calco del 
cuadro, se convertiría en un falso cuadro. Con esto sugerimos que si bien es verdad que 
una buena parte del cine sustractivo, o de sus aspectos estilísticos, puede asociarse al 
cine moderno o a la imagen-tiempo, existe también una tendencia a situarse en la ima-
gen-materia, una vuelta al cine de los orígenes (Muñoz-Fernández 2014 y 2017b).

Con esta explicación pretendemos aclarar dos puntos mencionados por Fiant en su 
cita: existe siempre un fuera de campo, por tanto no cabe hablar de «eliminación». Sus-
traer sería más bien «virtualizar». Pero, además, nos indica que aquella tendencia a la 
«autarquía» del plano obedece a un retorno al cine de los orígenes. No olvidemos que, 
precisamente, la autarquía del plano es una de las características de este cine, según 
Burch (2006); y la no-continuidad, la enorme e indeterminada distancia entre un plano 
y otro, es un elemento constitutivo de su estructura, si seguimos a Gunning (1990). An-
tony Fiant señala que

Des films ramenant de cette manière le cinéma à ses qualités premières, originelles, inci-
tant à revenir à sa définition fondamentale, en tant qu’articulation d’espaces et de temps. 
Ces deux éléments sont d’ailleurs eux-mêmes et par nature soumis à des choix relevant 
de la soustraction, à commencer par les deux principales opérations éliminatoires les dé-
terminant, le cadrage et le montage, dans un ensemble de choix visant à une réduction du 
monde, à un mise en forme et en récit […] (2014, 10). 

La anilla, en definitiva, se dirige al espacio y se aleja del tiempo. El plano se hace 
imagen-materia. Pero el tiempo, en el fondo y a una distancia insondable, sigue emi-
tiendo su radiación.

3. La muerte en el cine de Pedro Costa

Lo dicho hasta ahora debería permitir acercarnos a nuestra propuesta sobre la expre-
sión indirecta de la muerte (death-image). Si queda siempre un fuera de campo espiritual 
al que no le damos forma, es tentador pensar en qué tipo de imagen ha sido sustraída, en 
imaginar qué hay en el contraplano —si es una figura, un concepto , otro universo—: cómo 
es ese todo que une las partes. Este es el ejercicio de Glòria Salvadó (2012) en su estudio 
sobre el cine portugués contemporáneo. Para introducir sus ideas, nos centraremos en 
el cine de Pedro Costa, que es uno de los directores principales de su texto. Pedro Costa 
además sería la quintaesencia del cine sustractivo, en la medida en que rechazó el siste-
ma de producción del cine de autor, más vinculado al régimen estético del cine moderno: 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

83

«Había demasiados artificios, demasiadas máquinas. [...]. Había un mundo exterior de 
producción, de extraños, que me molestaba», confiesa (Cyril Neyrat, Pedro Costa y Andy 
Rector 2011, 36-37). El ejercicio de Costa consistirá, desde No quarto da Vanda (2000) en 
adelante, en reducir su presencia en el lugar donde filma, de modo que ya no trabajará con 
un amplio equipo de técnicos, recurrirá a dispositivos digitales —una Panasonic DVX100, 
que tiene la virtud de tener colores muy apagados (ibid., 94)— y él mismo deberá hacerse 
«anónimo: pegarse a un trozo de naturaleza y no moverse, recibirlo y hacerlo lo mejor po-
sible para que pase sin un exceso de efectos, de imaginación, de sofisticación, de tópicos, 
de ideas y de tentaciones» (ibid., 86). 

Haciéndose imperceptible, llega también a espacios más cerrados, más íntimos. 
Esto tiene repercusiones en decisiones técnicas evidentes como el plano fijo, pues tra-
bajando solo —o prácticamente solo, en Juventude em marcha (2006) tenía un equipo de 
cuatro personas— no puede, aunque tampoco quiere, mover la cámara. Pero las reper-
cusiones también se perciben en otros apartados como en la iluminación. En No quarto 
da Vanda (2000) contaba solamente con una entrada de luz natural del tamaño de un 
ojo de buey, que se reforzaba a veces con lámparas o con espejos de mano, de modo 
que el foco más intenso acababa siendo el reflejo de estas luces sobre el rostro de la 
protagonista. Vanda quedaba así sumida en un claroscuro permanente que la aislaba 
de su entorno (ibid., 59). En pocas palabras, su cine se hace minimalista: los espacios 
se reducen y las personas aparecen como separadas del mundo —el mundo fuera de 
campo—. El aislamiento de los personajes, por seguir con las indicaciones de Fiant, es 
una característica frecuente del cine sustractivo (2014, 43-50). En este caso, además, 
el personaje está encuadrado como en un retrato fotográfico, se acerca a la lógica de 
las primeras composiciones del cine (imagen-materia) en la medida en que apenas se 
mueve y el vínculo con otros lugares queda desarticulado —no en vano algunos de estos 
planos han formado parte de la exposición «Canción de Pedro Costa» (Javier Codesal), 
retratos con movimientos mínimos y lentos de las personas retratadas—.

De Glòria Salvadó nos interesa una de sus ideas principales: lo que está en el con-
traplano del cine de Pedro Costa, afirma, es la muerte. Cuando Vitalina Varela, en la 
película homónima, llega a Lisboa para buscar a su esposo (Joaquim), la presencia in-
directa de él es constante, pero se hace especialmente intensa cuando Vitalina recibe 
la noticia de que ha fallecido: lo intuimos a través de objetos profanos y sagrados, lo 
intuimos a través de relatos que hacen de él sus compañeros. No tenemos más que su 
rastro, pero insiste, presionan sobre el plano, como si estuviera en alguna parte aunque 
no le alcancemos a ver. Que el plano esté construido alrededor de un halo de luz —que 
muchas veces parece emanar de la persona— y oscurezca los bordes, no solo separa a 
los personajes de su entorno, sino que los sume en un espacio espectral. La imagen más 
cercana a la muerte que tenemos es un pequeño altar. Pero al margen de este recuerdo, 
la muerte sería algo así como el contraplano absoluto o espiritual. 

«Todas estas imágenes […] establecen un encuentro con la muerte —explica Glòria 
Salvadó—, se abren hacia un tiempo suspendido, hacia un “más allá”, hacia una cierta 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

84

idea de infinito que está relacionada con dos elementos clave para la historia, la política, 
el arte y el pensamiento de Portugal: el mar y el navegante» (Salvadó Corretger 2012, 32). 
La imagen virtual del mar se entrelaza con la muerte. Muchos de los personajes de Pe-
dro Costa son inmigrantes caboverdianos (Overhoff Ferreira 2014, 333) y lo que les separa 
ahora de su lugar de origen es el mar, un horizonte que es el vínculo con su pasado. Incluso 
cuando no orbita alrededor del plano la presencia de una persona fallecida, el pasado mis-
mo se convierte, en opinión de Glòria Salvadó, en una presencia funesta. Glòria Salvadó 
concluye que este pasado no es solo personal, sino también colectivo: es el pasado colo-
nial el que pesa sobre sus existencias, atrapadas ahora en un barrio (Fontainhas) que va a 
ser demolido en No quarto da Vanda. Carolin Overhoff Ferreira lo resume de este modo:

A falta de integração e a marginalização das personagens não é explicada, porém, visuali-
zada através de uma mise-en-scène que cria uma atmosfera de claustrofobia e inaccessi-
bilidade. As personagens principais são constantemente expostas em grandes planos, nos 
quais olham sem expressão para o nada […]. O isolamento e a falta de comunicação são 
também expressos através da ausência de campo/contra-campo (íbid, 236). 

Sin embargo, Pedro Costa no siempre usa la misma estrategia para referirse a la 
muerte. Esta segunda estrategia nos encaminará hacia el siguiente apartado. Joaquim, 
el esposo difunto de Vitalina, aparecía en una película anterior, Cavalo Dinheiro (2013) y 
por tanto podemos recordarle. Le vemos al comienzo, junto con otros amigos al lado de 
la cama de Ventura, el protagonista de la película, que está ingresado en un hospital; y le 
vemos también al final, antes de que Ventura se marche. Vitalina informa a Ventura en 
Cavalo Dinheiro de que su esposo falleció el 23 de junio de 2013 y cuyo sepelio fue el 27 de 
junio, tres días antes de que ella llegara a Lisboa, donde está enterrado en el cementerio 
de Amadora. Ventura responde que ha visto a Joaquim en el hospital, por lo cual deduce 
que sigue vivo. Ambos, Joaquim y Ventura, hablan, en efecto, y no tenemos ningún indi-
cio de que esté realmente muerto y, si lo está, no se nos señala de ninguna manera que 
la irrupción del fantasma perturbe a Ventura. 

En Cavalo Dinheiro vemos otro espectro, la estatua de un soldado que en opinión de 
Rancière (en Rancière y Cyril Neyrat 2022) es una clave del mensaje político del cine de 
Costa. Esta estatua no se integra con tanta naturalidad, sino que penetra en un umbral 
—coincide con Ventura en el ascensor, un lugar sin sitio específico dentro del edificio, 
ni arriba ni abajo, sino en todas partes y en ninguna—. Directamente vinculado con la 
estatua-soldado, la película se compone como una sucesión de capas de realidad que 
se van entremezclando: Ventura parece revivir la acción militar contra el colonialismo 
que acabaría en la dictadura del Estado Novo. Por poner otros ejemplos, en Juventude 
em Marcha —protagonizada por Ventura—, Vanda afirma que la casa está llena de fan-
tasmas; no vemos ninguno aunque se aluda a su presencia en el fuera de campo. Con 
este catálogo de espectros se consigue un efecto capital: especialmente Cavalo Dinheiro 
y Vitalina Varela constituyen una expresión de la convivencia entre el inframundo y el 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

85

mundo físico sin que la ruptura con la realidad sea particularmente abrupta, al contrario 
de lo que sostienen algunas teorías sobre lo fantástico (David Roas 2001), para las cua-
les debería producirse un efecto de terror. Se configura una suerte de limbo que habitan 
los personajes, de ahí el aspecto alucinógeno de Cavalo Dinheiro generado tanto por la 
composición de los planos —inclinados, con puntos de fuga marcados, etc.— como por 
su orden en el montaje. Esta idea de espacios de los cuales no percibimos la continuidad 
pero que están, pese a todo, aglutinados en un concepto o un estado de ánimo, organiza 
también películas como Fantasma (Lisandro Alonso 2006) o Bu San (Tsai Ming-liang 
2003). Se trata de una tendencia del cine, presente desde sus orígenes, que compone di-
ferentes dimensiones —los vivos y los espíritus, lo real y lo imaginario, etc.— en una sola 
realidad (Epstein 2015 y Medeiros 2023) y que ha sido rescatada por el cine sustractivo 
(Castello Branco 2024, quien se refiere al slow cinema), especialmente por Apichatpong 
Weerasethakul, que tematiza en sus películas esta fluctuación entre distintas esferas.

4. Alusión al inframundo en Apichatpong Weerasethakul

Hemos dicho de Cavalo Dinheiro que, formalizando una versión muy particular del 
género fantástico, presentaba una realidad entremezclada con lo sobrenatural —según 
la interpretación que tomemos, podría ser un fantástico extraño, si optamos por que 
Ventura padece alucinaciones, o un fantástico maravilloso, si consideramos que lo que 
percibe es la realidad misma (Todorov 2016)—. Esta es de hecho una característica es-
tructural del cine de Apichatpong Weerasethakul. Lo que proponemos en este apartado 
es una conceptualización de este universo animista.

La cuestión de hacer que lo fantástico esté entrelazado con las leyes naturales nos lle-
va a un tipo de realismo, si se quiere, ampliado. La ontología orientada al objeto (OOO) de 
Graham Harman, también llamada weird realism, presenta al objeto —cualquiera que sea: 
una silla o una fruta, pero también un ser humano, una idea, las seis de la tarde….— divi-
dido en cuatro polos. Resumiremos su proyecto ontológico (ontografía) de cuatro puntos 
para tener una panorámica, pero nos centraremos únicamente en dos de sus aspectos 
(Harman 2016). El primer polo es el objeto real, que siempre se oculta a la experiencia 
y equivaldría a la clásica noción del ser-en-sí de algo (la humanidad de lo humano). El 
segundo es el objeto sensual, lo que se percibe como objeto unificado (un humano). El ter-
cero son las cualidades reales, aquellas que, «inmersas» o por debajo del objeto sensual 
definen qué es el objeto en relación a otros (el bipedismo de un humano en principio le 
distingue de un árbol). Por último, las cualidades sensuales son el agregado de percepcio-
nes y elementos «incrustados» por encima del objeto sensual (un humano ruborizado, un 
humano vestido de militar). Lo que se establece aquí son dos regiones: lo real que no es 
directamente accesible (objeto real y cualidades reales) y la región fenoménica que sí lo 
es (objeto sensual y cualidades reales), y entre ambas se despliegan múltiples enlaces que 
determinan su composición y por extensión la del mundo.

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

86

En este sentido, Harman, como Heidegger, considera que el ser (real) de cada objeto 
permanece oculto a las percepciones, que captan solo su corteza, los aspectos sensuales. 
Los objetos reales no se unen entre sí —ocultos, no se tocan con otros objetos—, pero 
sí su afloración, los polos sensuales. Pero para que los polos sensuales estén unidos es 
necesario un observador, no necesariamente humano o animal. Es en esta corteza en la 
que es posible hablar de relación, que se fija entre lo visible de dos objetos separados que 
permanecen unidos bajo la mirada de un tercer objeto. Puede imaginarse un fuego que 
consume una casa como en el cine de Tarkovski (como en Offret 1986 o en Zerkalo 1975), 
pero el fuego y la casa como objetos reales permanecen ajenos, según Harman: solo los 
elementos de la corteza (sensuales) del objeto real contactan con elementos de la corteza 
del otro. Que la casa se calcine en parte y que el fuego se propague hacia un lado y hacia 
otro, no cambia la realidad del objeto real —la casa sigue siendo la casa y el fuego, el fue-
go—. Lo que cambia es lo visible: el objeto sensual y las cualidades sensuales. Incluso con 
el esqueleto de tabiques de madera después de ser calcinada, sigue siendo el mismo ob-
jeto real —lo que parece proponer una respuesta a la paradoja del barco de Teseo— aun-
que haya perdido muchas de sus cualidades o hayan sido modificadas. Entre ese objeto 
real nunca percibido, independiente de la experiencia, y su afloración, el objeto sensual, 
se extiende una serie ingente, pero no infinita, de cualidades sensuales.

Esta ontografía nos puede dar una lectura del mundo que incorpore lo que hemos 
descrito como dimensión fantástica. Harman (2020) encuentra ejemplos del horror o 
de lo fantástico en dos tensiones establecidas entre sendos polos que hemos descrito 
arriba. Cuando estas tensiones se rompen («brecha»), aparece dicho efecto. La primera 
tensión, que Harman llama «alusión», se produce entre el objeto real y las cualidades 
sensibles, que es el vínculo que conforma el espacio según Harman. La segunda, que 
llama «cubismo», se produce entre el objeto sensual y las cualidades sensibles, que es el 
vínculo propio del tiempo. La brecha del espacio se obtiene negando la posibilidad del 
lenguaje de expresar la imagen (sensible) de lo que se ha visto. Cuando los narradores 
de Lovecraft —los observadores que perciben la corteza sensual— reconocen su impo-
tencia para describir lo que ven, o cuando construyen una visión con una amalgama de 
criaturas —el caso de Cthulhu— de la cual se dice que no hace justicia a una realidad 
presentada como una forma inaprensible, lo que se está haciendo es «sugerir» (Har-
man 2020, 42) lo que no tiene imagen posible en las categorías humanas. En el fondo, 
estas descripciones señalan el ocultamiento permanente del ser-en-sí (el objeto real). 
La brecha del tiempo en cambio multiplica las potencias del lenguaje más que ponerlas 
en cuestión. Se trata de añadir cualidades, hacerlas crecer hasta componer imágenes 
vibrantes y cambiantes, como si se metamorfosearan progresivamente.

Harman analiza la descripción del color en la novela The Colour Out of Space (1927) 
de H. P. Lovecraft, e insistentemente recuerda que la dificultad de una película para su-
gerir el misterio del color que da nombre al texto la abocaría a pecar de literal o de ilus-
trativa. En el fondo, dicho color se mostraría directamente y traicionaría la naturaleza 
del relato. En cambio, Lovecraft solo alude a él: «El color, que recordaba a algunas de las 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

87

bandas del extraño espectro del meteorito, era casi imposible de describir, y tan solo por 
analogía podía llamarse color» (en Hartman ibid., 111). Y, de hecho, Harman parece an-
ticiparse a la película basada en la novela y protagonizada por Nicolas Cage, Color Out 
of Space (Richard Stanley 2019), lo que predomina es una aurora boreal omnipresente, 
de color magenta eléctrico, que es un color perfectamente determinable: 

Aquí encontramos otro reto imposible para los directores de Hollywood, ya que no hay un 
modo concebible de representar “un color por analogía” en película. Lovecraft ayuda a 
hacerse a la idea ofreciendo un conjunto de características subsidiarias: el color tiene una 
textura “satinada”; al palpar la sustancia esta ofrece una vaga impresión de “quebradiza 
y hueca a la vez”; cuando es golpeada contundentemente con un martillo “estalla en una 
pequeña chispa” sin dejar nada tras de sí (ibid.,112). 

Una respuesta rápida sobre la posibilidad del cine de expresar la alusión es que pue-
de en efecto reproducirse mediante el fuera de campo relativo o absoluto. Matizaremos 
este punto al final, cuando recojamos en una síntesis los ejemplos que iremos disemi-
nando. Hemos visto una alusión con la persistencia en Vitalina Varela de la muerte y el 
recuerdo nunca actualizado en imágenes de la persona fallecida. El director Apicha-
tpong Weerasethakul ofrece en Rak ti Khon Kaen sendas imágenes de este modelo de 
Harman (alusión y cubismo). Puede decirse que incluso acepta el envite de expresar 
cinematográficamente la alusión. En Rak ti Khon Kaen, un soldado llamado Itt (Banlop 
Lomnoi) padece una extraña dolencia similar a la narcolepsia que le sume en un sueño 
profundo, tan profundo que se sumerge en el inframundo. Se trata de una dimensión 
espiritual que, tal como le explican las diosas que se le aparecen a Jenjira (Jenjira Pon-
gpas), absorbe la energía de los soldados dormidos, quienes están conectados a unas 
máquinas —parecidas a las máquinas de soporte o de infusión— que emiten una lenta 
secuencia de luces desde un tubo fluorescente, como si con ellas pudieran mantenerse 
aún vivos. En una escena, la médium Keng (Jarinpattra Rueangram), justo después de 
una recaída narcoléptica de Itt, le propone a Jenjira mostrarle lo que ve el soldado y ser 
la voz de él, su guía, para acompañarla a través del mundo espiritual. Sin embargo, la 
cámara permanece en el mundo superficial, real o físico. Las dos mujeres caminan a 
través del palacio del rey del inframundo: pasan por el gran salón, el vestidor del prín-
cipe, un baño de oro, etc. Pero nada de eso aparece en la imagen —y regresamos aquí 
a la forma rigurosa que describe Jaime Pena, a la imagen de la ausencia—. En su lugar, 
tenemos un parque que en la película es un espacio de culto. La dimensión espiritual o 
sobrenatural se nos señala mediante la palabra y la posición de la cámara. Ahora bien, 
el fuera de campo interior no es más que la puerta por donde asoma el mundo espiritual. 
Ese otro ámbito queda siempre —y recuperamos el fuera de campo absoluto— en la di-
mensión espiritual del otro mundo. Este recurso es utilizado también en la película Lúa 
vermella (Lois Patiño 2020), cuando en tres planos consecutivos seguimos la posición 
y el trayecto del protagonista (O Rubio), convertido en un espectro. En los dos últimos 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

88

planos de esta serie, un travelling parece seguir su presencia de derecha a izquierda y de 
abajo arriba. Nunca le vemos, pero le acompañamos como si estuviera caminando, y 
en un punto el ruido que emitirían sus pasos se confunde con el rumor del agua y el del 
viento entre la hierba y los matorrales. El espectro se disuelve incluso en sus aspectos 
más ínfimos —desaparece el sonido—. En términos de Burch, ambos ejemplos mostra-
rían un fuera de campo interior.

El cubismo en Rak ti Khon Kaen se produce por las máquinas del sueño conectadas a 
los soldados narcolépticos. Estas máquinas están compuestas por un tubo fluorescente 
que sigue una secuencia de colores: verde, blanco, rojo y azul. La secuencia domina las 
escenas en las que los soldados y las máquinas están en el interior del campo. Pero en 
dos ocasiones irradian hacia espacios donde ellas no están. Una vez las vemos en las 
calles; otra, en un centro comercial, que se nos aparece además formando una espiral, 
un símbolo, como se sabe, de la hipnosis o el abismo (Trías 2013). Son planos fijos con 
ligeras modulaciones de luz. No parece forzado decir que los espíritus campan a sus an-
chas en las dos secuencias de la irradiación, porque la luz señalaría que el mundo físico 
comparte un mismo plano con el mundo onírico, que este sumerge en su secuencia de 
colores a aquel —como en el ejemplo del palacio, la serie de colores es la expresión de la 
radiación de fondo de la dimensión espiritual, el fuera de campo absoluto—. Y esto nos 
conduce, creemos, a un hecho específico de la sustracción tal como la entiende Apicha-
tpong Weerasethakul. Es habitual que la aparición del espectro se manifieste como una 
sobreimpresión: lo es desde Méliès, se hizo frecuente en el cine clásico (por ejemplo, en 
The Ghost and Mrs. Muir, Joseph L. Mankiewicz 1947) y llega hasta algunas obras de cine 
sustractivo (O Estranho Caso de Angélica, Manoel de Oliveira 2010). Estos fantasmas 
aureolados que transgreden el tejido de lo real son los «cuerpos Méliès», como diría 
José Bértolo (2020). Pero aquí no emerge ninguna sobreimpresión en el palacio cuando 
podría hacerlo, sustituyendo una realidad positivista por la región sobrenatural de los 
dioses y los espíritus. En otra escena vemos también la comunicación entre lo natural 
y lo sobrenatural, cuando las dioses se personan ante Jenjira: «[d]epois de um certo es-
panto de incredulidade sobre se estava mesmo na presença das deusas, a conversa flui e 
a realidade é aceite como normal ou natural» (Medeiros 2023, 41). Estas apariciones son 
habituales en el cine de Apichatpong Weerasethakul. Ocurre también, por ejemplo, en 
Lung Boonmee raluek chat (2010). Si bien en la célebre secuencia de la cena entre tres de 
los personajes principales (Boonmee, Jen y Tong), se aparece lentamente el fantasma 
de Huay, la esposa difunta de Boonmee, como una sobreimpresión, poco después se 
manifiesta también el fantasma-animal de Boonsong, hijo del aquel, como una figura 
física y no espiritual, sin irrupciones espectrales, sino subiendo unas escaleras —y con 
unos penetrantes ojos rojos como un láser—. Allí donde sí vemos los fantasmas, o bien 
se nos presentan como seres de carne y huesos —no hay, de nuevo, sobreimpresión: ve-
mos, en cambio, «cuerpos Méliès»—, tal como ocurría en Cavalo Dinheiro, o bien con el 
efecto físico de las luces que acabamos de describir, lo que de nuevo tampoco es una so-
breimpresión de una segunda imagen sobre el mundo —aunque supongamos que nadie 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

89

del mundo físico puede verlas—, sino una luz directa sobre la materia o una alteración 
de la luz del mundo. 

5. Conclusiones: la doble alusión

En los casos particulares comentados de cine sustractivo, la relación con la muerte 
y el mundo de los muertos —pero también con el mundo sobrenatural— se presenta, en 
definitiva, de tres maneras. En primer lugar, como si fuera una entidad real (Joaquim 
en Cavalo Dinheiro y las diosas en Rak ti Khon Kaen), borrando la frontera que sepa-
ra el mundo real de la dimensión fantástica, la región sobrenatural o el inframundo. 
Temáticamente hay un retorno a la mezcla de dimensiones de la realidad en un mis-
mo plano. Podemos bautizar esta imagen como índice, por seguir la división de Peirce 
(2024, 87-92), porque es un objeto que se refiere a otro —al mundo de los espíritus, por 
ejemplo— por contigüidad y contacto, al ser los fantasmas un rastro de los vivos que 
fueron, mientras que las diosas son el trazo de la región sobrenatural. Esta articulación 
con el inframundo se convierte en una representación directa de la muerte cuando lo 
que vemos es el espectro de una persona fallecida: images of death. 

En segundo lugar, la relación se muestra con un fuera de campo relativo interior (el 
palacio en Rak ti Khon Kaen y O Rubio en Lúa vermella) porque el plano captura aunque 
no muestre. A esta primera alusión la llamaremos alusión selectiva, pues nos señala qué 
debemos ver, hacía dónde debemos mirar, incluso si no vemos aquello que se nos dice. 
En otro género y en otro contexto, la alusión selectiva coincidiría con la «forma rigu-
rosa» descrita por Jaime Pena —se nos relata qué ocurrió desde el estricto presente—. 
Podemos pensar, desde las categorías de Viegas, que estamos todavía en el ámbito de 
una representación directa de la muerte, incluso si no está en el plano, incluso si está 
como evaporada, alejándose de la visibilidad y situándose en una región intermedia. 
No queremos decir que sea explícita; sería directa en el sentido de que la muerte está 
allí, invisible, o estuvo allí, dentro del plano aunque se haya retirado. La selección la en-
tendemos aquí como la operación básica del encuadre cinematográfico (Marrati 2003, 
40) y como opuesta a la sustracción (Pardo 2011, 16).

Por tanto existiría, en tercer lugar, una alusión sustractiva más oblicua (la muerte en 
Cavalo Dinheiro y el inframundo en Rak ti Khon Kaen). Ya no está en un espacio relati-
vo, sino en el tiempo puro; orbita en el fuera de campo absoluto que jamás se expresa: 
«aquello que la selección práctico-circunstancial de la percepción deja pasar a medida 
que el presente pasa: lo desenfocado, lo que cae fuera del punto de vista, lo que no es, 
no ha sido y no puede jamás ser presente ni presencia, lo que se da originariamente 
como pasado. […] Es un tiempo que, para el sujeto, no puede aparecer sino como esen-
cial o irreversiblemente perdido» (Pardo 2014, 40). En ambos casos la alusión apunta 
hacia algo (objeto real, por usar la terminología de Harman) que ya no el lenguaje, sino 
la imagen misma no puede expresar (cualidades sensibles). Pero en esta última, que no 

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

90

se hace nunca presente y ni siquiera podemos ubicarla, lo que tenemos es que subsiste 
sobre lo actual —como una radiación de fondo—: death-image. 

En el segundo libro de la Eneida, Casandra avisa de la llegada de los troyanos (Vir-
gilio 2009, 194): «la puerta abierta está: que entre la muerte...» (patet isti ianua leto). 
Su mirada, su dedo, señalan un lugar vacío, el umbral de la puerta, pero no aquello que 
entra. El fuera de campo es ese lugar vacío. Por esta vez, creemos que la metáfora de 
la puerta, y no la de la ventana, describe fielmente la sustracción como una operación 
cinematográfica fundamental.

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

91

—
Financiamento
Este artículo es resultado de la investigación llevada a cabo gracias a las ayudas FPU (2018) del Ministerio 
de Ciencia, Innovación y Universidades. Expreso mi agradecimiento a todo el equipo del proyecto GHOST — 
Espectralidade: Literatura e Artes (Portugal e Brasil) [2022.08396.PTDC], en especial a José Bértolo, por haber 
acogido mi propuesta de colaboración y por su generosidad, y a Amândio Reis, por su inestimable ayuda. 
Las ideas desarrolladas en este texto surgieron en el marco de una estancia breve en dicho proyecto.

—
Referencias
Bértolo, José. 2020. Espectros do cinema. Manoel de Oliveira e João Pedro Rodrigues. Lisboa: Sistema Solar/

Documenta.
Burch, Noël. 2006. El tragaluz del infinito: Contribución a la genealogía del lenguaje cinematográfico. Madrid: 

Cátedra.
———. 2017. Praxis del cine. Madrid: Fundamentos.
Çağlayan, Emre. 2018. Poetics of Slow Cinema: Nostalgia, Absurdism, Boredom. Newcastle: Palgrave Macmillan.
Castello Branco, Patrícia. 2024. “O cinema, o não-humano e a resposta ecológica: explorando novos encontros 

com o planeta.” En Cinema e Filosofia. Encontros e reflexões, coordinado por Patrícia Castello Branco y 
Susana Viegas, 13–42. Lisboa: Ifilnova.

Costa, Pedro, Cyril Neyrat y Andy Rector. 2011. Un mirlo dorado, un ramo de flores y una cuchara de plata: 
Conversación, collage, documentos. Barcelona: Intermedio.

Deleuze, Gilles. 1984. La imagen-movimiento: Estudios sobre cine 1. Barcelona: Paidós.
———. 1987a. La imagen-tiempo: Estudios sobre cine 2. Barcelona: Paidós.
———. 1987b. El bergsonismo. Madrid: Cátedra.
———. 2002. Diferencia y repetición. Buenos Aires: Amorrortu.
De Luca, Tiago, y Nuno Jorge Barradas. 2016. Slow Cinema. Edimburgo: Edinburgh University Press.
Epstein, Jean. 2015. La inteligencia de una máquina: Una filosofía del cine. Buenos Aires: Cactus.
Ferrer-Ventosa, Roger. 2024. Tiempo elástico: La extraña temporalidad en las artes audiovisuales desde los años 

setenta. Santander: Shangrila.
Fiant, Antony. 2009. “Contemplation n’est pas inaction. Wang Bing, Pedro Costa, Apichatpong 

Weerasethakul.” Doble jeu, 6.
———. 2014. Pour un cinéma contemporain soustractif. París: PUV.
Gunning, Tom. 1990. “Non Continuity, Continuity, Discontinuity: A Theory of Genres in Early Films.” En Early 

Cinema: Space, Frame, Narrative, editado por Thomas Elsaesser y Adam Barker, 86–94. Londres: British 
Film Institute Publishing.

Harman, Graham. 2016. El objeto cuádruple: Una metafísica de las cosas después de Heidegger. Barcelona: 
Anthropos.

———. 2020. Realismo raro: Lovecraft y la filosofía. Barcelona: Holobionte Ediciones.
Imbert, Gérard. 2019. Crisis de valores en el cine posmoderno (más allá de los límites). Madrid: Cátedra.
Jaffe, Ira. 2014. Slow Movies: Countering the Cinema of Action. Nueva York: Columbia University Press.
Mai, Nadin. 2021. Human Condition(s): An Aesthetic of Cinematic Slowness. Rennes.
Medeiros, Margarida. 2023. Animismo e outros ensaios sobre fotografia e cinema. Lisboa: Sistema Solar/Documenta.
Muñoz-Fernández, Horacio. 2014. «El documental de retaguardia: James Benning y Peter Hutton». Revista 

Cine Documental (10). https://revista.cinedocumental.com.ar/el-documental-de-retaguardia-james-
benning-y-peter-hutton/.

———. 2017a. Posnarrativo: El cine más allá de la narración. Santander: Shangrila.
———. 2017b. «Cierta tendencia (nostálgica) del slow cinema». Aniki. Revista Portuguesa da Imagem em 

Movimento 4 (2), 289–314. https://doi.org/10.14591/aniki.v4n2.283.
Pardo, José Luis. 2011. El cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze. Valencia: Pre-Textos.
———. 2014. A propósito de Deleuze. Valencia: Pre-Textos. 
Peirce, Charles Sanders. 2024. Claves semióticas. Buenos Aires: Cactus.
Pena, Jaime. 2020. El cine después de Auschwitz: Representaciones de la ausencia en el cine moderno  

y contemporáneo. Madrid: Cátedra.

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

92

Rancière, Jacques, y Cyril Neyrat. 2022. Pedro Costa: Les chambres du cinéaste. París: Éditions de l’Œil.
Roas, David. 2001. «La amenaza de lo fantástico.» En Teorías de lo fantástico, editado por David Roas, 7–44. 

Madrid: Arco Libros.
Salvadó Corretger, Glòria. 2012. Espectres del cinema portuguès contemporani: Història i fantasma en les imatges. 

Palma: Lleonard Muntaner.
Todorov, Tzvetan. 2016. Introducción a la literatura fantástica. Ciudad de México: Coyoacán.
Trías, Eugenio. 2013. Lo bello y lo siniestro. Barcelona: Random House Mondadori.
Tuttle, Harry. 2012. “Slow Films, Easy Life.” En Unspoken Cinema (blog). https://unspokencinema.blogspot.

com/2010/05/slow-films-easy-life-sight.html.
Viegas, Susana. 2016. «Gilles Deleuze and Early Cinema: The Modernity of the Emancipated Time.» Early 

Popular Visual Culture 14 (3). https://doi.org/10.1080/17460654.2016.1187075.
———. 2023. «Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the Nature of 

Time.» Film-Philosophy 27 (2). https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.
Virgilio. 2009. Eneida. Madrid: Cátedra.

—
Filmografía
Bu San. Dirigida por Tsai Ming-liang. Homegreen Films, Taiwán, 2003. 82 min.
Captive, La. Dirigida por Chantal Akerman. Gémini Films et al., Francia/Bélgica, 2000. 108 min.
Cavalo dinheiro. Dirigida por Pedro Costa. Sociedade Óptica Técnica, Portugal, 2014. 104 min.
Color Out of Space. Dirigida por Richard Stanley. SpectreVision, Estados Unidos, 2019. 111 min.
O estranho caso de Angélica. Dirigida por Manoel de Oliveira. Filmes do Tejo et al., Portugal/España/Francia/

Brasil, 2010. 97 min.
Fantasma. Dirigida por Lisandro Alonso. Slot Machine et al., Argentina/Francia/Países Bajos, 2006. 63 min.
Freedom. Dirigida por Šarūnas Bartas. Gemini Films et al., Francia/Portugal/Lituania, 2000. 96 min.
Ghost and Mrs. Muir, The. Dirigida por Joseph L. Mankiewicz. 20th Century Fox, Estados Unidos, 1947. 104 min.
Juventude em marcha. Dirigida por Pedro Costa. Contracosta Produções et al., Portugal/Francia/Suiza, 2006. 

150 min.
Lúa vermella. Dirigida por Lois Patiño. Zeitun Films, España, 2020. 84 min.
Lung Boonmee raluek chat. Dirigida por Apichatpong Weerasethakul. Kick the Machine et al., Tailandia/España/

Alemania/Reino Unido/Francia, 2010. 113 min. 
No quarto da Vanda. Dirigida por Pedro Costa. Contracosta Produções et al., Portugal/Alemania/Suiza/Italia, 

2000. 170 min.
Offret. Dirigida por Andréi Tarkovski. Argos Films, Suecia, 1986. 145 min.
Rak ti Khon Kaen. Dirigida por Apichatpong Weerasethakul. Kick the Machine, Tailandia/Alemania/Francia/

Malasia, 2015. 122 min.
Vitalina Varela. Dirigida por Pedro Costa. Sociedade Óptica Técnica, Portugal, 2019. 124 min.
Werckmeister harmóniák. Dirigida por Béla Tarr y Ágnes Hranitzky. 13 Productions et al., Hungría/Francia/

Italia/Alemania/Austria, 2000. 139 min.
Zerkalo. Dirigida por Andréi Tarkovski. Mosfilm, Unión Soviética, 1975. 107 min.

DAVID FERRAGUT



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

93

—
Nota biografica
Graduado en Humanidades y doctor en Historia 
del Arte por la Universitat Autònoma de Barcelona 
(UAB). Colaborador em los ámbitos de Historia 
y Teorías del cine y Filosofía del cine en distintos 
centros (UAB, 
Ateneu Barcelonès, NOVA FCSH). Investigador en 
estética y cognitivismo en el grupo New Media, 
Arts & Cognition (NE/ON).

—
ORCID
0000-0001-7245-8553
—
Institutional address
Departamento de Filosofía, Facultad de Filosofía 
y Letras (UAB) 
c/ de la Fortuna, edificio B 
08193 Bellaterra (Cerdanyola del Vallès), 
Barcelona, España

—
Declaración de conflicto de intereses
El autor declara que no existen conflictos de interés potenciales con respecto a la investigación, la autoría y/o la 
publicación de este artículo.

—
Cómo citar este artículo
Ferragut, David. 2025. “La puerta está abierta. Alusión al inframundo y a la muerte en el cine sustractivo.” 

Revista de Comunicação e Linguagens (63): 77-93. https://doi.org/10.34619/unfp-5jz7.

© 2025 David Ferragut. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos de la  
Creative Commons Attribution License, que permite el uso, la distribución y la reproducción sin restricciones en 
cualquier medio, siempre que se cite debidamente al autor original y la fuente.

DAVID FERRAGUT

—
Recibido Received: 2025-05-19 Aceptado Accepted: 2025-11-03

https://orcid.org/0000-0001-7245-8553
https://doi.org/10.34619/unfp-5jz7
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

94

This article examines Once Upon a Time in Anatolia (2011) as a film that engag-
es death not as a representational event but as a temporal condition articulated 
through cinematic form. Rather than organising its narrative around revelation, 
causality, or resolution, Nuri Bilge Ceylan’s film unfolds through delay, repetition, 
and procedural routine, allowing death to persist across landscape, duration, and 
institutional practice. The article argues that death in Once Upon a Time in Anatolia 
operates as a formal pressure that shapes perception and narration without stabi-
lising into spectacle or closure. Drawing on Gilles Deleuze’s theory of the time-im-
age, Susana Viegas’s concept of the death-image, and Jacques Derrida’s hauntology, 
the article situates Ceylan’s film within a cinematic tradition that renders finitude 
perceptible through temporal organisation rather than thematic representation. 
Death appears not as an endpoint but as a condition internal to time itself,and which 
makes itself felt through suspension, interruption, and erasure. The analysis devel-
ops through close readings of three motifs: the nocturnal search across the Anato-
lian steppe, the prolonged tracking of a fallen apple, and the autopsy sequence in 
which dirt is discovered in the victim’s lungs and subsequently excluded from the 
official record. These moments do not function symbolically or allegorically. In-
stead, they expose how death persists as duration and trace, shaping movement, 
attention, and documentation. By reframing slowness and ambiguity as temporal 
mechanisms rather than stylistic effects, the article offers a new perspective on Cey-
lan’s cinema and contributes to broader discussions in film-philosophy concerning 
the relationship between time, death, and cinematic form.
time-image | death-image | Nuri Bilge Ceylan | hauntology | spectrality

—
Abstract

—
Keywords

Dirt in the Lungs: Specters 
of Death-Images in Nuri Bilge 
Ceylan’s Once Upon a Time 
in Anatolia (2011) 
Terra nos Pulmões: Espectros 
das Imagens-da-Morte em Once Upon 
a Time in Anatolia (2011), de Nuri Bilge Ceylan

ÖMER DERDIYOK
Pompeu Fabra University, Spain 
omerderdiyok@gmail.com

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

95

Este artigo analisa Once Upon a Time in Anatolia (2011) como um filme que aborda 
a morte não como um acontecimento representacional, mas como uma condição 
temporal articulada pela forma cinematográfica. Em vez de organizar a sua narra-
tiva em torno da revelação, da causalidade ou da resolução, o filme de Nuri Bilge 
Ceylan desenvolve-se através do atraso, da repetição e da rotina procedimental, 
permitindo que a morte persista ao longo da paisagem, da duração e das práticas 
institucionais. O artigo sustenta que, em Once Upon a Time in Anatolia, a morte 
opera como uma pressão formal que molda a perceção e a narração sem se es-
tabilizar em espetáculo ou fechamento.Com base na teoria da imagem-tempo 
de Gilles Deleuze, no conceito de imagem da morte de Susana Viegas e na haun-
tologia de Jacques Derrida, o artigo situa o filme de Ceylan numa tradição cine-
matográfica que torna a finitude perceptível por meio da organização temporal, 
e não da representação temática. A morte surge não como um ponto final, mas 
como uma condição interna ao próprio tempo, registada através da suspensão, 
da interrupção e do apagamento. A análise desenvolve-se a partir de leituras de-
talhadas de três motivos: a busca noturna pela estepe da Anatólia, o prolongado 
acompanhamento de uma maçã caída e a sequência da autópsia em que se desco-
bre terra nos pulmões da vítima, posteriormente excluída do registo oficial. Esses 
momentos não funcionam de modo simbólico ou alegórico; antes, expõem como 
a morte persiste como duração e vestígio, moldando o movimento, a atenção e 
a documentação. Ao reformular a lentidão e a ambiguidade como mecanismos 
temporais, e não como efeitos estilísticos, o artigo oferece uma nova perspetiva 
sobre o cinema de Ceylan e contribui para debates mais amplos na filosofia do ci-
nema sobre a relação entre tempo, morte e forma cinematográfica.
imagem-tempo | imagem-da-morte | Nuri Bilge Ceylan | hauntologia | espectralidade

—
Resumo

—
Palavras-chave

Introduction

Nuri Bilge Ceylan’s Once Upon a Time in Anatolia (2011) revolves around a murder 
in the rural expanse of Turkey’s Central Anatolia. A police team, a doctor, a prosecutor, 
and two suspects spend an entire night searching for a corpse buried somewhere in the 
steppe. Yet the film is far less concerned with solving the crime than with observing 
how bureaucratic procedures, institutional routines, and everyday interactions take 
shape in the presence of death. Rather than organising its narrative around revelation 
or resolution, the film focuses on the “moods, feelings, and ideas that arise as a result 
of such a crime” (Rattee 2017, 208). As the narrative progresses, its perplexing elements 
increasingly interfere with causal intelligibility, calling for what Dudai describes as “a 
shift in attunement,” away from goal-oriented progression and toward a mode of atten-
tion no longer governed by narrative resolution (Dudai 2022, 38). Scenes unfold around 
delay rather than discovery: locations are misremembered, procedures are discussed 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

96

at length, the autopsy is conducted with weary routine, and reports are drafted as ad-
ministrative necessity. What comes into view is not the dead body itself, but the behav-
iour of the living as they navigate the demands that death imposes. Because the act of 
murder is never shown, death appears only obliquely, through the nocturnal landscape, 
through an apple rolling downhill, through the soil discovered in the victim’s lungs dur-
ing the autopsy. Rather than depicting death as an event, the film is concerned with the 
traces it leaves behind in the world of the living. This article approaches these traces 
through Gilles Deleuze’s emphasis on situations rather than action in the time-image, 
Susana Viegas’s conception of death-images inseparable from temporality, and Jacques 
Derrida’s hauntology, foregrounding death not as a representable occurrence but as a 
condition that persists through time, procedure, and perception.

Once Upon a Time in Anatolia has generated a substantial body of scholarship ad-
dressing narrative indeterminacy, spatial absence, and the difficulty of truth. Critics 
have examined the film’s refusal of causal closure, reading the nocturnal search as a 
process in which meaning continually slips away rather than achieving resolution (Du-
dai 2022). Others have situated the film within the aesthetics of slow cinema, empha-
sising long takes, dedramatisation, and boredom as strategies that suspend narrative 
momentum and foreground duration (Çağlayan 2018; Rattee 2017). A further strand of 
criticism, most notably in the ReFocus: The Films of Nuri Bilge Ceylan volume edited by 
Gönül Dönmez-Colin, has approached the film from the angle of absence and indirec-
tion, analysing it through the lens of spectral temporality and layered presence (Ochon-
icky 2023), transnational aesthetic indistinctions (Diken 2023), and ineffability as per 
religious and existential tropes (Kickasola 2016). While these approaches have illumi-
nated the film’s narrative opacity, affective atmosphere, and formal restraint, they have 
not directly theorised how death itself operates as a temporal and perceptual condition 
within the film’s cinematic organisation. This article intervenes at this juncture by the-
orising Once Upon a Time in Anatolia through the concept of the death-image, under-
stood as a mode in which death persists not as event or representation, but as duration, 
trace, and formal pressure.

Gilles Deleuze’s distinction between the movement-image and the time-image of-
fers a way of rethinking cinematic temporality that departs from narrative-centred and 
representational approaches. In classical cinema, time is subordinated to action: per-
ception leads to decision, decision to movement, and movement organises the unfold-
ing of events according to a sensory-motor schema (Deleuze 1986, 26). The time-image 
emerges when this schema no longer functions, when action ceases to organise expe-
rience and characters find themselves immersed in situations they cannot master or 
resolve. In this regime, Deleuze argues, “movement becomes aberrant in essence” and 
time appears directly, as duration, delay, and suspension (Deleuze 1989, 271). What is 
at stake in this shift is not simply a new narrative style, but a different ontology of the 
image: cinema no longer represents events unfolding in time but renders time itself 
perceptible as a force that exceeds action and causal explanation. Read through this 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

97

framework, Once Upon a Time in Anatolia can be understood not merely as narrative-
ly indeterminate or atmospherically slow, but as structured around situations in which 
time persists without resolution. Rather than asking what the search leads to, a Deleu-
zian reading foregrounds how duration, waiting, and procedural repetition reorganise 
perception itself, opening a conceptual space in which death can be approached not as 
narrative event but as temporal condition.

Building on this reconfiguration of cinematic temporality, Susana Viegas proposes 
the concept of the death-image as a way of thinking how cinema engages death with-
out representing it directly. What is at stake in this intervention is a shift away from 
understanding death as event, theme, or narrative content, and toward grasping it as 
a temporal condition inscribed in the image itself. For Viegas, cinema “thinks about 
death” not by showing dying bodies or terminal moments, but by making perceptible 
what she calls future nonexistence: the awareness that every cinematic present is al-
ready passing, already destined to disappear (Viegas 2023, 225–235). In this sense, “the 
cinematic experience is in itself equal to the viewer’s awareness of his or her mortality, 
as a memento mori” (Viegas 2023, 225). In her later work, developed most explicitly in 
“Death Images in Michael Haneke’s Films,” Viegas sharpens this concept by arguing 
that the death-image is articulated not primarily through representational content but 
through cinema’s formal operations. Following a Deleuzian lineage, she suggests that 
a “death image” is not an image of death but a dying image, one in which temporal or-
ganisation, interruption, and deferral make finitude perceptible within the image itself 
(Viegas 2024, 5). Read through this lens, Once Upon a Time in Anatolia can be positioned 
not simply as a film that withholds the spectacle of death, but as one in which death 
persists as a temporal force distributed across waiting, repetition, and procedural time. 

The theoretical frameworks mobilised here, Deleuze’s time-image and Viegas’s 
death-image, emerge from distinct but connected historical moments. Deleuze devel-
ops the time-image in response to the crisis of action and representation in postwar 
modern cinema, where narrative causality gives way to duration, waiting, and per-
ceptual uncertainty. Viegas’s intervention revisits this lineage from a contemporary 
standpoint, asking how cinema continues to “think about death” in an era saturated 
with images and accelerated temporal regimes. To return to films such as Once Upon 
a Time in Anatolia is therefore not to retreat into a canon of modern art cinema, but to 
examine how durational, suspension-based forms persist as critical counter-practices 
within today’s visual culture. In a moment when death is often rendered hyper-visible, 
spectacular, or instantaneous, these films insist on death as something that unfolds 
slowly, indirectly, and formally, through time, delay, and disappearance rather than 
representation. It is this persistence of the death-image as a formal problem, rather 
than a historical motif, that motivates the present analysis.

The film’s temporal and affective structures are reinforced by its socio-political 
context. As Kaya Genç observes, Ceylan’s cinema has consistently been affected by 
the climate brought about by the Justice and Development Party (AKP) without ever 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

98

depicting politics directly (Genç 2025). Throughout the 2010s, the increasing centralisa-
tion of public administration in Turkey and the expansion of executive power have been 
discussed as part of the country’s shift toward “competitive authoritarianism” (Keyman 
ve Gümüşçü 2014; Esen ve Gümüşçü 2016). At the same time, ethnographic and sociolog-
ical studies have shown that the state’s presence in everyday life was experienced in cap-
illary, affective, and often unpredictable ways, such that routine bureaucratic procedures 
became sites where broader political tensions were felt and negotiated (Navaro-Yashin 
2002; White 2014; Saraçoğlu & Demirtaş 2020). Read against this scholarship, Once Upon 
a Time in Anatolia situates administrative delay and procedural repetition within a lived 
experience of institutional power that is diffuse rather than overt.

Lastly, Jacques Derrida’s notion of hauntology is yet another means through which 
the film’s temporal, institutional, and formal operations can be understood as interwo-
ven with each other. For Derrida, haunting is not a metaphor but a structural condi-
tion of time itself: presence is always inhabited by what has passed and by what has yet 
to arrive. Time, famously described as “out of joint,” unfolds not as linear succession 
but as a disarticulated field in which traces persist without stabilising into resolution 
(Derrida 1994, 30, 202). Within this framework, death cannot be understood as a com-
pleted event; it operates instead as an organising absence that structures the present 
through delay, repetition, and return. Once Upon a Time in Anatolia repeatedly stages 
this hauntological condition. The body remains absent for much of the film, yet governs 
the nocturnal movement; burial sites are misidentified; and the autopsy produces a de-
cisive trace only for it to be excluded from the official record. These moments exemplify 
Derrida’s notion of the trace not as a remainder of what once was, but as an active force 
through which the past insists without becoming fully present (Derrida 1994, 34). In 
this sense, the film does not represent death but allows it to operate as a spectral condi-
tion internal to time itself.

Taken together, Deleuze’s account of the time-image, Viegas’s theorisation of the 
death-image, and Derrida’s hauntology provide a framework for understanding how 
Once Upon a Time in Anatolia renders death as duration, trace, and formal pressure rath-
er than as narrative event. The sections that follow develop this argument through close 
analyses of three recurring motifs: the nocturnal traversal of the Anatolian landscape, the 
fallen apple, and the autopsy scene. In them, earth, gravity, and breath become haunted 
sites of perception, and death persists neither as spectacle nor closure, but as a lingering 
temporal condition distributed across perception, procedure, and cinematic time.

Spectral Search in Anatolian Landscape: Echoes of Death

Once Upon a Time in Anatolia (2011) follows a police team searching for a buried 
corpse after a murder that is never shown. The film’s only glimpse of the pre-crime 
moment appears in the opening sequence, where the suspect, his accomplice, and the 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

99

soon-to-be victim share a quiet meal in a roadside tire shop. The camera begins outside 
a dirty window, peering into the dim interior. The men appear blurred and indistinct, 
flickering under the blue glow of a television, their identities suspended by shallow 
focus. As the camera slowly tracks forward, their faces momentarily sharpen before 
dissolving again into indeterminacy. One of the men—the victim—then rises and ap-
proaches the window, gazing outward. At this point, the camera withdraws, returning 
to its earlier distance, leaving the soon-to-be dead man occupying the viewer’s position 
behind glass: a figure caught between interior and exterior, presence and withdrawal. 
As James Rattee observes, “the manner in which the camera records, emphasising el-
ements that do not directly advance the narrative, is pivotal to how the film will speak 
to us” (Rattee 2017, 211). Ceylan’s use of long takes and dedramatised performance 
produces a stretch of dead time in which gestures slow, dialogue thins, and action dis-
engages from narrative progression. Rather than functioning as exposition, the scene 
suspends causal development, making duration itself perceptible and establishing a 
rhythm of waiting that will structure the film as a whole. When the victim later steps 
outside to feed a dog and the opening credits begin over the sound of barking, the film 
marks a quiet passage from presence to absence.

From this spectral opening, the narrative shifts directly into the search—an extend-
ed, nocturnal traversal of the Anatolian steppe in which the corpse remains absent, 
yet its anticipated discovery structures the rhythms of movement and delay across the 
landscape. (Image 1) the suspect cannot recall where the body was buried, and so the 
search repeats exactly four times until they take a break at a near village and contin-
ue in the early morning—circling the same indistinct hills, arriving again and again at 
wrong locations, each stop marked by hesitation, fatigue, and a growing sense of fu-
tility. This cyclical structure is precisely what defines the time-image as Deleuze de-
scribes it: a cinema where “the anomalies of movement become the essential point in-
stead of being accidental or contingent” (Deleuze 1989, 128). In this world, movement 
no longer organizes action toward resolution—it fragments it. The convoy’s repetitive 
motions do not advance the narrative but instead create a space saturated with delay 
and disorientation. Deleuze writes that “landscapes are mental states, just as mental 
states are cartographies, both crystallized in each other” (Deleuze 1989, 206-207). This 
is echoed in his reading of Antonioni’s The Eclipse (1962), where he observes a cinema 
of “limit-situations” that reaches the point of “dehumanized landscapes, of emptied 
spaces that might be seen as having absorbed characters and actions” (Deleuze 1989, 
5). The Anatolian terrain—barren, opaque, indistinct—performs a similar absorption, 
not merely serving as backdrop but slowly consuming the identities, intentions, and af-
fective rhythms of those within it. It acts not only as a setting, but also as a crystallized 
mental and emotional topology—a cinematic field in which the absence of the body 
haunts both the frame and the consciousness of those who search.

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

100

—
Image 1
Search for the buried body in a desolate Anatolian landscape 
© 2011 Zeyno Film / NBC Film / Arte France Cinéma / 
Turkish Ministry of Culture

Mark Fisher’s concept of absence as a generative condition helps to clarify the film’s 
aesthetic of disorientation: here, absence is not a void but a structural force—it shapes 
and defines what is present, giving death a weight that exceeds its visibility (Fisher 2014, 
23). The endless hills and unmarked roads are not mere backdrops for the investigation, 
but extensions of the corpse’s disappearance and its gravitational pull. As the police 
convoy creeps through the night—reduced to faint beams of headlights swallowed by 
blackness—the Anatolian landscape evokes a site of cinematic disorientation. Death is 
not dramatized; it is diffused into every frame, saturating the darkness, the silence, and 
the repetition. What the characters fail to locate, the film renders palpable: a haunting 
structured not by what appears, but by what stubbornly refuses to appear. 

This spatialisation of absence is unpacked with particular clarity in Adam Ochon-
icky’s analysis of Once Upon a Time in Anatolia, for which absence is produced not 
through narrative omission but through the film’s formal organisation of landscape. 
Contrasting Anatolia with Ceylan’s earlier urban films, Ochonicky argues that absence 
emerges through scale, lighting, and shot duration, within a rural terrain whose spatial 
relations remain clear yet affectively uninhabitable (Ochonicky 2023, 92). The sustained 
use of extreme long shots, stationary framing, and nocturnal contrast lighting renders 
the Anatolian steppe as a space that precedes and outlasts narrative action, appearing 
largely indifferent to the characters who traverse it (Chatman 1985, 125, cited in Ochon-
icky 2023, 92). Human figures are reduced to fleeting silhouettes, intermittently visible 
in headlight beams and shadow, as if perpetually on the verge of erasure. As Ochonicky 
notes, this formal arrangement produces a landscape of absence that threatens to swal-
low the search itself (Ochonicky 2023, 93). Read alongside Fisher’s account of absence 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

101

as a generative condition, the landscape functions not as a metaphor for loss but as a 
perceptual structure that exerts pressure on attention and agency, allowing death to be 
felt as a formal condition rather than a visible event.

In Viegas’s terms, the Anatolian landscape functions as a death-image not because 
it represents death, but because it makes finitude perceptible through temporal organ-
isation. Death appears here as a condition internal to the image, registered through du-
ration, suspension, and the thinning of presence rather than through narrative event 
(Viegas 2023, 225–235; 2024). This operation becomes clearer when read alongside 
Ochonicky’s account of Ceylan’s recurring “landscapes of absence,” in which empty 
frames and negative space establish absence as a mode of the present rather than a defi-
cit to be filled. These images do not direct attention toward something missing beyond 
the frame; they visualise a world already shaped by disappearance, where overlapping 
temporalities press upon the now (Ochonicky 2023, 100). In Once Upon a Time in Ana-
tolia, the nocturnal steppe exemplifies this condition. The terrain does not conceal the 
corpse as an object awaiting recovery; it sustains a perceptual field in which absence 
precedes presence and remains indifferent to action. Extended shots of hills, roads, and 
open ground exceed narrative function, producing a spectral present in which space ap-
pears suspended between what has passed and what never fully arrives. Rather than 
merely postponing resolution, time reorganises perception itself: movement loses di-
rection, repetition displaces progress, and duration outweighs causality. The landscape 
does not signify mortality symbolically; it performs finitude formally, allowing absence 
and temporal drift to structure the image from within. Read through Viegas and Ochon-
icky jointly, the Anatolian steppe can be read as central to how the film thinks death 
cinematically, not by generating meaning, but by gradually eroding it, until absence 
emerges as the unstable ground of the present.

This act of searching without guarantee of discovery finds a parallel in Taste of Cher-
ry (1997), a comparison that necessarily bridges distinct national cinemas and political 
contexts. The connection is not proposed on the level of cultural equivalence, but as a 
shared formal problem: how cinematic landscape can sustain an encounter with death 
without rendering it visible or narratively resolved. In Taste of Cherry, the protagonist, 
Mr. Badii, drives through the Iranian countryside in a similarly vast, sunlit landscape, 
looking for someone who will agree to bury him after he takes his own life. The search 
unfolds through repetition, detour, and inconclusive encounters, situating death not as 
an event to be reached but as a condition that structures perception and movement.

In both films, searching becomes inseparable from an engagement with death un-
derstood not as a terminal moment but as a persistent pressure shaping orientation and 
purpose. Rex Butler reflects on this dynamic in Taste of Cherry (1997), suggesting that “the 
afterlife in it is figured not as something out there but as something in here. It is not what 
reduces life to a copy of something else but what allows the very resemblance of life to 
itself ” (Butler 2012, 73). In this sense, death can be read as a pervasive force that renders 
life “ecstatic,” constantly mediated by what is deferred or absent (Butler 2012, 73). Alan S. 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

102

Weber adds another layer of interpretation, noting how the silent hills surrounding Teh-
ran evoke a “spiritually parched and end-of-life nuance,” amplifying the ethereal ambigu-
ity and existential weight of the landscapes (Weber 2013, 100). Similarly, the landscapes 
in Once Upon a Time in Anatolia mirror the spectral uncertainty of the characters’ search 
for the buried corpse, blurring the boundaries between life, death, and memory, and 
transforming the act of searching into a confrontation with existence itself. 

Derrida’s notion of conjuration helps clarify this shared operation. Conjuration 
names an anxiety that “calls upon death … to summon the presence of what is not yet 
there” (Derrida 1994, 135). Here, the concept is used to describe how death exerts pres-
sure on the present as an unresolved temporal force, shaping movement, repetition, 
and perception without becoming fully visible or narratively resolved. In Taste of Cherry, 
conjuration takes the form of anticipation, as the landscape bears the imminence of a 
death that may or may not occur. In Once Upon a Time in Anatolia, conjuration functions 
differently: the corpse already exists, yet remains inaccessible. Repeatedly traversed at 
night, landscape sustains death as absence, structuring time and movement with no 
destination. Rather than being represented as spectacle, landscape becomes the medi-
um through which death is felt as temporal pressure.

Ceylan himself observes, “With Kiarostami’s films I really felt as if I was seeing 
my own country. Iran and Turkey are quite similar in appearance, at least in terms of 
the people and countryside” (Suner 2010, 90). Crucially, this shared formal logic does 
not unfold in an abstract existential space, but within rural regions marked by politi-
cal and administrative unevenness. In both Iran and Turkey, such regions function as 
zones where state power is present yet diffuse, encountered less through direct enforce-
ment than through delay, negotiation, and procedural ambiguity. Kiarostami’s cinema 
captures this condition obliquely, displacing political pressure into duration, repeti-
tion, and unresolved encounters shaped by censorship and moral regulation. Ceylan’s 
Anatolia similarly appears as a space where institutional authority circulates without 
clarity: police, prosecutors, and doctors enact state power through routines that wither 
away as opposed to attaining a proper conclusion, and through procedures that defer 
responsibility as opposed to embracing it. In this sense, the rural landscape becomes 
a site where temporal suspension and administrative uncertainty converge, rendering 
closure, legal, or narrative, structurally unavailable.

The Fate of a Falling Apple: Possibilities of Death

At the fourth stop of the search, where movement has given way to repetition, the 
driver pulls down a branch from a luminous apple tree. Several apples fall, scatter-
ing on the ground. At this moment, the doctor approaches the suspect, and a charged 
glance passes between them—haunted, accusatory, and inexplicably fearful. But just as 
the tension rises, Ceylan cuts away and chooses to follow one of the fallen apples. The 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

103

apple begins its descent with a gentle roll. As the camera traces the apple’s movement 
with near-hypnotic attention, it rolls slowly at first, then gains speed, bouncing lightly 
over the uneven ground before slipping into a stream. Yet the apple’s drift is not entirely 
mute: as it glides through the stream, the ambient murmur of water and the detached 
bureaucratic chatter of the policemen linger along. As James Rattee notes, “the discrep-
ancy between the conversation and the movement of the camera splits our attention 
from the apparent focal point of the narrative,” dislocating the viewer’s gaze and echo-
ing the film’s deeper logic of spectral indirection (Rattee 2017, 212). Carried along by the 
water, the apple bobs and spins, occasionally slowed by pebbles before finally coming to 
rest—lodged against a small rock. It seems as though it might move again, but it doesn’t. 
The tracking shot ends. (Image 2)

—
Image 2
The rolling apple finally sets still | © 2011 Zeyno Film / NBC Film / Arte France Cinéma / 
Turkish Ministry of Culture

Read through Viegas, the falling apple sequence acts as a death-image not because 
it symbolises death, but because it renders finitude perceptible through temporal or-
ganisation. What the image stages is not an allegory of mortality but an encounter with 
duration moving toward arrest. As Viegas argues, cinema thinks death when it exposes 
the present as already slipping into nonexistence, when time is no longer subordinated 
to narrative progression but revealed as attrition and disappearance (Viegas 2023, 225–
235; 2024). The apple’s movement unfolds precisely within this register. Detached from 
causal necessity and narrative function, its drift suspends action and redirects attention 
away from human agency. The shot neither advances the investigation nor resolves ten-
sion; instead, it lingers on motion without purpose, allowing time to thicken and grad-
ually lose momentum. Death is not represented as an event that happens to a body but 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

104

enacted as a temporal condition internal to the image itself, captured in slowing, hesi-
tation, and eventual stillness. Crucially, the apple’s stop is not framed as an ending but 
as an interruption. The cut arrests the image at the moment when movement might 
resume, producing what Viegas describes as a dying image—one that withdraws rath-
er than attaining accommplishment, leaving duration unresolved. The spectator is not 
invited to interpret the apple but to remain with the sensation of time failing to move 
forward. The apple does not “mean” death; it performs finitude by allowing time to ex-
haust itself onscreen. What remains after the cut is not narrative insight but a residue of 
suspended attention—an image that has ceased to move yet refuses closure.

Why do we track the falling apple? Werner Hamacher, drawing from Derrida’s re-
flections on the spectral, writes: “In the spectral, something past, itself provoked by 
something to come, something outstanding and as of yet still in arrears, demands its 
rights here and now” (Hamacher 1999, 181). The apple’s drift evokes more than a po-
etic image—it becomes a spectral demand, a slow insistence from the past, unsettled 
and unaccounted for. On the waters of the Anatolian steppe, the apple can be read as 
a ghostly vessel for those who have vanished into the silence of this land—where the 
driver sees the necessity of a gun, where death hovers in the doctor’s melancholic sur-
render, and where the prosecutor’s wife whistles back from beyond, haunting his eva-
sive confession. In this reading, the past is not finished—it bears witness in memory 
and lingers in the landscape, seeking reckoning. The apple’s motion does not represent 
closure but re-opens time, as if to ask, again and again, what has been left ungrieved, 
unspoken, and unresolved.

Then, why did it stop? In this framing, death is not a fixed point at the end of a line, 
but a condition revealed through a series of affects, delays, and unfinished gestures. 
The stream operates as a field of duration, and the apple’s passage unfolds, in Deleuze’s 
words, “as a series of powers,” each moment suspended between stasis and potential 
renewal (Deleuze 1989, 275). This is why Ceylan’s decision to end the shot precisely 
as the apple stops is so significant. In reality, the apple continued to drift—but Ceylan 
chose to cut, explaining: “Giving hope has become a cliché in cinema, and I don’t like 
that attitude” (qtd. in Kickasola 2016, 13). This gesture—cutting precisely as the apple 
comes to rest—reveals Ceylan’s commitment to a cinema that resists emotional closure. 
Rather than allowing the apple to continue drifting and suggest a natural arc toward 
renewal or release, the film arrests the movement at a point of ambiguity. In choosing 
to end the shot here, Ceylan does not deny meaning altogether, but instead suspends it, 
asking the viewer to remain within the discomfort of incompletion. The apple functions 
as a modest but potent figure for death in the film, not through spectacle or finality, but 
through stillness, hesitation, and the subtle withdrawal of narrative continuation.

“To know the human is to pluck an apple from the Tree of the Knowledge of Good 
and Evil, and to track its fall,” writes Joseph Kickasola, invoking a biblical metaphor that 
resonates deeply with Ceylan’s apple sequence (Kickasola 2016, 33). The act of tracking 
the apple’s descent evokes, in this view, a way of tracing the arc of human existence 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

105

itself—marked not by dramatic culmination, but by slow drift, interruption, and even-
tual stillness. Kickasola emphasizes that Ceylan’s cinema engages with the spiritual not 
through overt symbolism, but through what he calls “a complicated relationship with 
the aesthetics and power of the religious artifacts,” resulting in “a formal articulation 
of timeless, yet urgent, existential issues” (Kickasola 2016, 33). In this way, the apple 
is both myth and matter, both sacred symbol and discarded fruit. Its fall enacts a quiet 
theology of mortality. As Ceylan himself puts it, “the fate of the apple is not so different 
from our fate. Everything created in the world has the same destiny—animals, trees, 
humans” (qtd. in Kickasola 2016, 13). In a world where divine judgment is absent and 
narrative closure is refused, the apple’s fall can be read as a minor liturgy of existence—
its motion echoing the human journey not toward revelation, but toward a shared, un-
ceremonious destiny where death is neither climax nor punishment, but the gentle, in-
evitable folding of life into time.

After the fourth failed search, the investigation pauses in a nearby village, where the 
team takes shelter in the house of the local mukhtar. This shift from open landscape to 
interior space marks not a reflection on death, but a condensation of rural micro-pol-
itics. The mukhtar embodies what Elise Massicard describes as a “hybrid” figure: si-
multaneously a street-level state agent, a locally elected representative, and a broker 
operating between formal institutions and informal local interests (Massicard 2015, 
273–274). Positioned at the furthest reach of the state’s authority, he performs govern-
ance through proximity, familiarity, and opportunistic negotiation rather than rule en-
forcement. Ceylan stages this dynamic through exaggerated hospitality and strategic 
narration. The mukhtar offers food, insists on tea, flatters the officials, and repeatedly 
steers the conversation toward village needs, pressing the prosecutor to speak with the 
district governor about funding for a morgue and a body-washing room. While framed 
as a public necessity, his insistence carries the recognisable contours of patronage poli-
tics, where infrastructural requests double as opportunities for personal gain and local 
leverage. Death enters this exchange not as an existential concern but as administrative 
currency: a justification mobilised to secure resources within a system marked by cor-
ruption, favour-trading, and blurred accountability. The scene thus exposes how state 
power in rural Anatolia operates less through transparent governance than through per-
sonalised negotiation, where authority is enacted in living rooms rather than offices, 
and where public need becomes indistinguishable from private interest.

Within this male-dominated space of bureaucratic talk, negotiation, and exhaustion, 
the appearance of the mukhtar’s daughter introduces a distinctly gendered interruption. 
Serving tea by the flickering light of a kerosene lamp, she enters not as a participant in 
the exchange of authority, but as a figure whose presence reorganises the scene’s visual 
economy. As Gönül Dönmez-Colin observes, the daughter “mesmerises all men while 
serving tea,” becoming a luminous yet fleeting presence—“the light that briefly illu-
minates the darkness, a mirage in the desert”—while remaining almost entirely silent. 
(Dönmez-Colin 2023, 177) Her visibility is intense, yet her narrative agency is minimal. 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

106

She does not speak, make requests, or intervene; instead, she absorbs the men’s gazes, 
leaving them speechless. In this sense, her silence functions as a structuring absence 
within the scene, exposing the gendered asymmetry that underpins both the social space 
of the mukhtar’s house and the film’s broader distribution of voice and authority.

Dönmez-Colin asks whether this silence should be read as a trope of disempow-
erment, echoing Marguerite Duras’s association of feminine silence with exclusion 
from symbolic speech, or alternatively, following Kaplan, as a potential form of resist-
ance—“a political resistance to male domination through the power of silence,” operat-
ing outside a symbolic order structured by male concerns (Kaplan 1983, 9, cited in Dön-
mez-Colin 2016, 177). Ceylan refuses to resolve this ambiguity. The daughter’s screen 
time remains tightly circumscribed, her role limited to advancing male narratives of 
fatigue, desire, and moral reflection. Yet her presence produces a fissure in the scene’s 
masculine logic: she becomes, as Dönmez-Colin suggests, a mirror reflecting the men’s 
interior states rather than an agent of her own. As Orit Dudai notes, the sequence un-
folds within an oneiric register—storm, darkness, and unstable lighting blur the bound-
ary between waking perception and half-dream (Dudai 2022, 40). In this register, the 
daughter does not function as symbol or narrative clue, but as a gendered disturbance 
through which desire, guilt, and anxiety briefly surface without finding language. The 
mukhtar’s house thus can be read as a charged interior where political routine, mascu-
line authority, and feminine visibility intersect, revealing how silence and marginalisa-
tion are built into both the film’s social world and its cinematic form.

Dirt in the Lungs: Aftermath of Death

During the night at the mukhtar’s house, the suspect confesses that he is the biolog-
ical father of the victim’s son. At first light, the police resume their search. At the very 
first location hitherto explored, the suspect recalls the spot, and they finally discover the 
buried body. The moment of finding is not marked by revelation or solemnity, but by a 
strange, subdued quietness. The dog that the deceased man had fed at the beginning of 
the film sits calmly atop the loosely covered grave. A lock of hair and part of an ear are 
visible above the surface. They begin to dig carefully, slowly uncovering the body. As 
the corpse emerges, they realize it is bound in a hogtie—an image that registers with a 
quiet shock. The brutal, dehumanizing way in which the body was buried unsettles the 
team. The prosecutor calls the courtroom clerk to report the discovery. What follows 
is a striking composition: the bound body of a man lying on the earth, surrounded by 
a small contingent of bureaucrats. The clerk sets up his laptop on a makeshift stand, 
transforming the scene into a depiction of procedural authority. 

As Deleuze and Guattari argue in Anti-Oedipus, modern institutional power ab-
sorbs death not through ritual or mourning but through procedures of inscription and 
control, transforming it into an object to be recorded, processed, and consumed by 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

107

administrative language (Deleuze and Guattari 1983, 194). In this regime, death is no 
longer returned to the earth as a communal event but rendered legible through doc-
umentation. This logic is enacted onscreen as the courtroom clerk types beside the 
bound corpse. Surrounded by laptops, forensic terminology, and half-hearted remarks, 
the body is converted into a bureaucratic artifact.. 

The prosecutor begins his formal report. This act of narration, assisted by the clerk’s 
typing, is what the film’s language relies on the most in the aftermath of the body’s dis-
covery. Later, in the autopsy room, the doctor will do the same. In both cases, the man-
ner in which they report the death speaks volumes about who they are. The prosecutor, 
in an oddly inappropriate aside, jokes that the dead man resembles Clark Gable. We 
soon realize this is less about the corpse than about himself—he admits people once 
called him “Clark Nusret,” revealing a weak vanity beneath his cold seriousness. The 
awkwardness continues when the team realizes they haven’t brought a body bag. Im-
provising, they wrap the corpse in a blanket and attempt to place it in the trunk of the 
car. When it doesn’t quite fit, the prosecutor even suggests tying the body again—a mo-
ment that distills the cold pragmatism creeping into the scene. Eventually, they manage 
to fit it in. The driver adds a few ripe melons he found at the burial site, placing them 
next to the body. Then, they begin the quiet drive to the town hospital.

As the investigation moves into the morgue, the camera briefly shifts to the victim’s 
wife, Gülnaz, who arrives to identify the body. Wrapped in a red scarf, she sheds a single 
tear, her grief registered quietly and without narrative elaboration. Significantly, earlier 
in the film—after the suspect confesses that he is the biological father of the victim’s 
son—the commissar remarks, “Wherever there is trouble, there is a woman behind it.” 
The timing of this declaration is crucial: it is uttered only once female sexuality is re-
vealed as the hidden motor of the crime. Responsibility is thus rhetorically displaced, 
away from male violence and toward an implied feminine cause.

As Gönül Dönmez-Colin observes, Gülnaz enters the film as an enigma marked 
by loss and suspicion: a woman who has lost not only her husband but also the social 
protection attached to male presence, simultaneously widow, partner of a man to be 
imprisoned, and mother of an orphaned son (Dönmez-Colin 2023, 177–178). Ceylan’s 
camera reinforces this ambivalence through a brief but telling gesture. As Gülnaz walks 
down the morgue corridor, the frame lingers on her high heels, invoking what Dön-
mez-Colin identifies as a fetishistic visual code that aligns the grieving woman with the 
figure of the adulteress. Gülnaz is rendered visible and scrutinised, yet never granted 
speech or narrative agency. The doctor’s silent glance toward her neither judges nor 
consoles; it merely acknowledges her presence. In this way, the morgue functions as a 
space where gendered asymmetry is intensified: while the dead man is reduced to an 
object of forensic procedure, the living woman is exposed as a body burdened with im-
plication, visibility, and guilt.

The doctor then begins the autopsy alongside a technician whose casual demeanor 
contrasts sharply with the gravity of the procedure. As they work, the technician chats 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

108

about new tools available at another hospital, remarking on how they “sit better in the 
hand”—a strangely intimate remark that merges bodily familiarity with institutional 
detachment. The doctor brushes off the conversation and signals the clerk to start tak-
ing notes. As the procedure unfolds, the doctor continues to dictate in a formal, clinical 
rhythm: “The brain and cerebellum were removed… The chest was opened… The heart 
was removed… The lungs were removed…” The language is precise, procedural, and af-
fectively flat, reducing the body to a sequence of organs and actions and situating death 
firmly within bureaucratic process rather than human response.

While the doctor briefly steps away to look out the window, the technician inspects 
the lungs and notices something irregular: dirt lodged in the trachea, extending deep 
into the respiratory passages. He hesitates, then asks whether the man might have been 
buried alive. The significance of this moment lies not in symbolism but in material dis-
crepancy. As Asuman Suner argues, ghosts in contemporary Turkish cinema do not op-
erate as figures of speech or metaphor, but as residual traces—material or narrative re-
mains that resist disappearance and unsettle official accounts (Suner 2005, 15). The soil 
in the lungs functions precisely in this way: not as an expressive sign, but as a stubborn 
remainder that exceeds the procedural language governing the autopsy.

Read through Susana Viegas’s concept of the death-image, the dirt in the lungs 
functions not as evidence to be interpreted or truth to be revealed, but as a temporal 
disturbance that briefly renders finitude perceptible within the image itself. For Viegas, 
death-images do not depict death as an event, nor do they rely on representational signs; 
rather, they emerge when cinema makes visible the condition of future nonexistence by 
allowing interruption, suspension, and disappearance to structure perception (Viegas 
2023, 225–235; 2024). The autopsy scene is one of those cases. The discovery of dirt inter-
rupts the smooth procedural rhythm of the examination, introducing a momentary hes-
itation that opens a fragile temporal interval within bureaucratic time. Crucially, this in-
terval does not lead toward narrative resolution. Instead, it exposes how easily finitude 
can be absorbed back into institutional duration. The dirt appears only briefly, without 
emphasis, explanation, or visual insistence, and is immediately subjected to the same 
recording logic that governs the rest of the body. In Viegas’s terms, the death-image 
here is not the dirt itself, but the fleeting condition under which death becomes per-
ceptible only to risk erasure at the very moment of its appearance. The image registers 
mortality not through spectacle or revelation, but through its susceptibility to omission. 
What the scene makes visible is not death as fact, but death as something temporally 
unstable—something that passes through the image without securing a place within 
it. In this sense, the autopsy does not confront death directly; it stages the conditions 
under which death can momentarily surface and then recede, leaving behind no guar-
antee of persistence. The dirt in the lungs thus exemplifies the death-image as Viegas 
defines it: a cinematic configuration in which finitude is felt not through meaning, but 
through the threat of disappearance embedded within time itself.

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

109

Crucially, the dirt does not “speak.” On the contrary, it marks the point at which 
violence becomes vulnerable to erasure. Its presence exposes a gap between what the 
body contains and what institutional narration is prepared to register. In this sense, the 
dirt signifies enforced silence rather than articulation: evidence that exists materially 
but can be neutralised through omission. Derrida’s notion of the “protest of corpses”—
drawing on Victor Hugo—is useful here only insofar as it names the pressure exerted by 
remains that disturb closure without resolving into meaning. The dirt does not commu-
nicate; it interrupts. It reveals how truth, once subjected to bureaucratic procedure, can 
be absorbed, simplified, or made to disappear.

The technician’s suspicion is correct—The suspect had indeed buried the victim 
while he was still alive. The victim, unable to breathe, had inhaled soil as he suffocat-
ed underground. But just as the doctor had earlier implied that the cause of the prose-
cutor’s wife’s death was never formally recorded, he now chooses to conceal this dis-
covery. Turning back to the clerk, he calmly continues his report: “No abnormalities 
were encountered in the trachea, esophagus, or soft tissue of the neck.”   As Deleuze 
and Guattari argue, cruelty is not some primal, natural violence but “the movement 
of culture that is realized in bodies and inscribed on them” (Deleuze, Gilles; Guattari, 
Felix; 1983, 145). The autopsy becomes precisely such a moment of inscription—where 
the institutional ritual does not expose violence, but instead participates in its erasure. 
The dirt in the lungs, which could testify to a live burial, is systematically silenced and 
omitted from the official account.

The technician hesitates—torn between speaking up or staying silent—but ultimate-
ly continues the autopsy alongside the doctor. As the first incision is made, a drop of 
blood splashes onto the doctor’s face. While the procedure continues, the doctor steps 
away to the window and looks at the murdered man’s wife and their young son walking 
outside. It is at this precise moment that the doctor’s silence begins to acquire a dis-
cernible context. Although Orhan Emre Çağlayan argues that “we are also not given 
any clue as to why the doctor does not fully report the apparent truth” (Çağlayan 2018, 
79), the film stages a set of visual and temporal relations that render his decision intel-
ligible without rendering it explicit. The doctor’s gaze does not showcase an interior 
moral struggle; instead, it links the autopsy’s procedural violence with the presence of 
the child, whose future becomes momentarily thinkable along the lines of the institu-
tional consequences of truth-telling. Knowing that officially reporting the soil in the 
lungs would result in a harsher sentence for the suspect, the doctor remains silent—
acting on the belief that a lighter punishment might allow the father to reunite with 
his son sooner. It becomes clear that the reason he chose to conceal the dirt found in 
the lungs is this child. The doctor, knowing that officially reporting the soil in the lungs 
would lead to a harsher sentence for the suspect, decides to remain silent—believing 
that a lighter punishment might allow the suspect to reunite with his son sooner. From 
the window, the doctor sees the kid momentarily slip away from his mother, and join a 
group of boys playing football. In a close-up, we see the doctor’s face, the drop of blood 

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

110

from the autopsy still clinging to his skin. (Image 3) Though he has chosen to suppress 
the truth in an attempt to protect the child’s future, he has nonetheless denied justice 
to victim—and the blood on his face is the symbol of his “crime”. The doctor steps back 
from the frame, leaving behind only the slightly open window. As Adam Ochonicky ob-
serves, this empty frame, an image of absence, punctuates the film’s emphasis on im-
permanence and the unreliability of what remains visible (Ochonicky 2023, 100). With 
the haptic sounds of the autopsy inside and the children playing outside blend together, 
end credits start to roll.

—
Image 3
The murdered man’s blood on the doctor’s face 
© 2011 Zeyno Film / NBC Film / Arte France Cinéma / 
Turkish Ministry of Culture

The doctor’s decision to suppress the truth—to erase the spectral trace of soil in 
the lungs—is not merely a compassionate gesture. It is, more deeply, an act of selective 
mourning that Derrida calls “killing the dead”: a choice that denies one ghost its voice 
so another might be spared. (Derrida 1994, 109). By choosing to protect the child and 
obscure the brutality of the victim’s death, the doctor follows “the law of finitude, law 
of decision and responsibility for finite existences” (Derrida 1994, 109). Yet this choice, 
made in silence and recorded as absence, enacts a form of forgetting that carries its 
own specter. By forgetfulness (guilty or innocent, it little matters here), by foreclosure 
or murder Derrida writes, “this watch itself will engender new ghosts” (Derrida 1994, 
109). The drop of blood on the doctor’s face can be read as the mark of this suppressed 
truth—a visible stain left by what he has chosen not to acknowledge.

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

111

Conclusion

Once Upon a Time in Anatolia does not treat death as a problem to be solved or clar-
ified. Instead, death appears as a condition that extends across time, landscape, and 
institutional routine, shaping how events unfold without ever stabilising into narrative 
resolution. Read through a hauntological framework, the film emerges as one in which 
death acts less as an occurrence than as a persistent pressure, structuring movement, 
delay, and perception long before the body is found and long after its examination con-
cludes. This perspective offers a distinct contribution to existing scholarship on Cey-
lan, which has frequently framed the film in terms of slowness, ambiguity, or narrative 
indeterminacy. While such readings have productively illuminated Ceylan’s resistance 
to causal progression, a hauntological approach clarifies how these features function 
as temporal mechanisms rather than stylistic preferences. Ambiguity in Once Upon a 
Time in Anatolia is not simply the absence of explanation. It is the means through which 
knowledge circulates unevenly, recalled incorrectly, deferred by procedure, or quietly 
absorbed into administrative language. What persists is not uncertainty as mood, but 
uncertainty as structure.

By bringing together Deleuze’s time-image, Viegas’s death-image, and Derrida’s 
hauntology, this article has shown how death in the film is held as duration rather than 
as spectacle. The night search disperses absence across the landscape; the fallen apple 
embodies finitude through a suspended trajectory; and the dirt in the lungs introduc-
es a material trace that enters institutional time only to be excluded from its final ac-
count. These moments do not ask to be interpreted symbolically. Instead, they organise 
attention around interruption, delay, and disappearance, allowing finitude to register 
through form rather than representation. Seen in this light, Once Upon a Time in Anato-
lia does not invite the spectator to resolve what remains unclear. It invites the spectator 
to remain with what fails to attain closure. Ceylan has remarked that depth in cinema 
depends on activating the viewer’s imagination, insisting that “everyone has to try to 
create their own ‘reality’ for the film” (Ceylan 2012, 32). A hauntological reading sharp-
ens this claim by showing that what the viewer constructs is not a coherent explanatory 
framework, but a relation to unresolved traces—procedures without closure, images 
without confirmation, and absences that continue to shape what is seen.

Rather than offering death as an endpoint, Ceylan’s film allows it to persist as a tem-
poral condition that neither resolves nor disappears. In doing so, Once Upon a Time in 
Anatolia situates death not at the limits of narrative, but within the ongoing flow of time 
itself, where traces remain active precisely because they cannot be fully accounted for.

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

112

—
References
Bachelard, Gaston. 1964. The Psychoanalysis of Fire. London: Routledge & Kegan Paul.
Butler, Rex. 2012. “Abbas Kiarostami: The Shock of the Real.” Angelaki Journal of Theoretical Humanities 17 (4): 

61–76. https://doi.org/10.1080/0969725X.2012.747330
Çağlayan, Orhan Emre. 2018. “Nuri Bilge Ceylan: An Aesthetics of Boredom.” In Poetics of Slow Cinema: 

Nostalgia, Absurdism, Boredom, edited by Orhan Emre Çağlayan, 161–219. Cham: Palgrave Macmillan.
Ceylan, Nuri Bilge, entrevista de Geoff Andrew. 2012. Journey to The End of Night Sight & Sound, (April).
Andrew, Geoff. 2012. Interview by Nuri Bilge Ceylan. “Journey to The End of Night.” Sight & Sound 22 (4): 28–32.
Deleuze, Gilles. 1989. Cinema 2: The Time Image. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Deleuze, Gilles, and Félix Guattari. 1983. Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia. Minneapolis: University of 

Minnesota Press.
Derrida, Jacques. 1994. Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning and the New International. 

New York and London: Routledge Classics.
Diken, Ebru Thwaites. 2023. “Transnational Indistinctions: Bir Zamanlar Anadolu’da/Once Upon a Time in 

Anatolia (2011) and Kış Uykusu/Winter Sleep (2014).” In ReFocus: The Films of Nuri Bilge Ceylan, edited by 
Gönül Dönmez-Colin, 103–118. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Dönmez-Colin, Gönül. 2023. “‘Gender Trouble’ and the Crises of Masculinities in the Films of Nuri Bilge 
Ceylan.” In ReFocus: The Films of Nuri Bilge Ceylan, edited by Gönül Dönmez-Colin, 168–185. Edinburgh: 
Edinburgh University Press.

Dudai, Orit. 2022. “The impossible possible narrative: the quest for truth in Bir Zamanlar Anadolu’da/Once 
Upon a Time in Anatolia (Nuri Bilge Ceylan, 2011).” Studies in European Cinema 19: 35–50.

Esen, Berk, and Şebnem Gümüşçü. 2016. “Rising competitive authoritarianism in Turkey.” Third World 
Quarterly 1581–1606. https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.

Fisher, Mark. 2014. Ghosts of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost Futures. Winchester, UK and 
Washington, USA: Zero Books (an imprint of John Hunt Publishing Ltd.).

Genç, Kaya. 2025. “The Dreamers and Cynics of the New Turkey.” Foreign Policy, August 8.  
https://foreignpolicy.com/2025/08/08/turkey-erdogan-movies-film-culture-director-nuri-bilge-ceylan/.

Hamacher, Werner. 1999. “Lingua Amissa: The Messianism of Commodity-Language and Derrida’s Specters 
of Marx.” In Ghostly Demarcations: A Ssymposium On Jacques Derrida’s Specters of Marx, edited by Terry 
Eagleton, Fredric Jameson, Antonio Negri, et al. Jacques Derrida, 168–213. London and New York: Verso.

Keyman, E. Fuat, and Şebnem Gümüşçü. 2014. Democracy, Identity and Foreign Policy in Turkey: Hegemony 
Through Transformation. London: Palgrave Macmillan.

Kickasola, Joseph. 2016. “Tracking the Fallen Apple: Ineffability, Religious Tropes, and Existential Despair in 
Nuri Bilge Ceylan’s Once Upon a Time in Anatolia.” Journal of Religion & Film 20 (1): Article 13. https://doi.
org/10.32873/uno.dc.jrf.20.01.13.

Massicard, Élise. 01 Jan 2015. “The Incomplete Civil Servant?: The Figure of the Neighbourhood Headman 
(Muhtar).” In Order and Compromise: Government Practices in Turkey from the Late Ottoman Empire to the 
Early 21st Century, edited by Marc Aymes, Benjamin Gourisse and Élise Massicard, 256–290. Brill.

Ochonicky, Adam. 2023. “The Aesthetics of Space and Absence: Üç Maymun/Three Monkeys (2008) and Bir 
Zamanlar Anadolu’da/Once Upon a Time in Anatolia (2011).” In ReFocus: The Films of Nuri Bilge Ceylan, 
edited by Gönül Dönmez-Colin, 84–102. Edinburgh University Press. Edinburgh.

Rattee, James. 2017. “The Search for Meaning in Once Upon a Time in Anatolia (Nuri Bilge Ceylan 2011).” In The 
Long Take: Critical Approaches, edited by Douglas Pye John Gibbs, 207–219. London: Palgrave Macmillan 
London.

Suner, Asuman. 2005. Hayalet Ev: Yeni Türk Sinemasında Aidiyet, Kimlik ve Bellek. İstanbul: Metis Yayınları.
_____. 2010. New Turkish Cinema: Belonging, Identity and Memory. London: I.B. Tauris.
Viegas, Susana. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the 

Nature of Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39. https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.
_____. 2024. “Death Images in Michael Haneke’s Films.” Philosophies 9 (5): 155. https://doi.org/10.3390/

philosophies9050155.
Weber, Alan S. 2013. “Michael Powell’s The Thief of Bagdad and Abbas Kiarostami’s A Taste of Cherry: Two Faces of 

Orientalism.” Acta Univ. Sapintae, Film and Media Studies 6: 91–108. https://doi.org/10.2478/ausfm-2014-0006.

ÖMER DERDIYOK



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

113

—
Biographical note
Ömer Derdiyok is a Turkish multidisciplinary 
artist and researcher. He holds a BA in Visual 
Communication Design from Istanbul Bilgi 
University and an MA from the University of the 
Arts London. He is currently a PhD candidate 
in the CINEMA research group at Universitat 
Pompeu Fabra, Barcelona, researching images of 
nature in the cinema of Nuri Bilge Ceylan.

—
ORCID
0009-0003-7300-7393
—
Institutional address
Universitat Pompeu Fabra
Faculty of Communication
Roc Boronat building (Poblenou campus)
Roc Boronat, 138
08018 Barcelona, Spain

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, 
and/or publication of this article.

—
To cite this article
Derdiyok, Ömer. 2025. “Dirt in the Lungs: Specters of Death-Images in Nuri Bilge Ceylan’s Once Upon a Time 

in Anatolia (2011).” Revista de Comunicação e Linguagens (63): 94-113. https://doi.org/10.34619/dizt-xquf.

© 2025 Ömer Derdiyok. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided  
the original author and source are credited. 

—
Received Recebido: 2025-05-31 Accepted Aceite: 2025-12-02

ÖMER DERDIYOK

https://orcid.org/0009-0003-7300-7393
https://doi.org/10.34619/dizt-xquf
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

114

This article investigates Abbas Kiarostami’s cinematic engagement with mortali-
ty, temporality, and ethical spectatorship through the lens of Susana Viegas’s “dea-
th-image.” Unlike conventional depictions of death, Kiarostami stages mortality 
as an unseen but structuring presence, emphasizing life’s duration over narrative 
closure. Drawing on Deleuze’s time-image, Sareh Javid’s early-film readings, and 
Asbjørn Grønstad’s concept of biovisual ethics, the study situates Kiarostami’s 
work within a framework in which observing, waiting, and contemplation cons-
titute acts of ethical attention. Two case studies, Taste of Cherry (1997) and The 
Wind Will Carry Us (1999), demonstrate how Kiarostami constructs cinematic 
space and duration to sustain ambiguity and invite reflection. In Taste of Cherry, 
the final sequence enacts the Deleuzian crystal-image, blending actual and virtual 
registers to destabilize distinctions between life and death, reality and fiction. In 
The Wind Will Carry Us, the village cemetery functions as a locus for observing or-
dinary life amid the deferred event of death, reinforcing an ethics of attention. In-
tertextual references to Persian literary traditions, particularly Omar Khayyam’s 
quatrains, underscore a philosophy of impermanence and sceptical reflection on 
transcendence. Kiarostami’s films cultivate an ethical cinematic space where life, 
death, and temporality coexist in uncertainty, resisting spectacle and closure, and 
fostering a contemplative engagement with the flow of time.
Abbas Kiarostami | death-image | time-image | Biovisual ethics | Persian literary 
intertextuality

—
Abstract

—
Keywords

The Death-Image and the Ethics 
of Time: Kiarostami’s Cinema  
of Life, Absence and Duration
A Imagem-Morte e a Ética do Tempo:  
O Cinema de Vida, Ausência e Duração 
de Kiarostami

FARSHAD ZAHEDI
Department of Communication and Media Studies
Universidad Carlos III de Madrid, Spain 
fzahedi@hum.uc3m.es

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

115

Este artigo investiga o engajamento cinematográfico de Abbas Kiarostami com a 
mortalidade, a temporalidade e a experiência ética do espectador à luz do con-
ceito de “imagem-morte” de Susana Viegas. Ao contrário das representações 
convencionais da morte, Kiarostami apresenta a mortalidade como uma presença 
invisível, porém estruturante, enfatizando a duração da vida em vez do fechamen-
to narrativo. Baseando-se na teoria da imagem-tempo de Deleuze, nas leituras 
dos primeiros filmes por Sareh Javid e no conceito de ética biovisual de Asbjørn 
Grønstad, o estudo situa a obra de Kiarostami num quadro no qual observar, espe-
rar e contemplar constituem atos de atenção ética. Dois estudos de caso, Taste of 
Cherry (1997) e The Wind Will Carry Us (1999), mostram como Kiarostami constrói 
o espaço cinematográfico e a duração para sustentar a ambiguidade e convidar 
à reflexão. Em Taste of Cherry, a sequência final exemplifica a imagem-cristal de 
Deleuze, fundindo registros atuais e virtuais e desestabilizando as distinções en-
tre vida e morte, realidade e ficção. Em The Wind Will Carry Us, o cemitério da 
aldeia funciona como locus de observação da vida quotidiana diante da morte 
adiada, reforçando uma ética da atenção. Referências intertextuais à tradição 
literária persa, especialmente os quatrains de Omar Khayyam, enfatizam uma 
filosofia da impermanência e uma reflexão cética sobre a transcendência. Os fil-
mes de Kiarostami cultivam um espaço cinematográfico ético onde vida, morte e 
temporalidade coexistem na incerteza, resistindo ao espetáculo e ao fechamento, 
promovendo um engajamento contemplativo com o fluxo do tempo.
Abbas Kiarostami | imagem-morte | imagem-tempo | ética biovisual| intertextua-
lidade literária persa

—
Resumo

—
Palavras-chave

Introduction

The obsession with the theme of death in some of Kiarostami’s films merits atten-
tion from several perspectives. It is in Life, and Nothing More… (1992) that this obsession 
first emerges. A wandering man, searching for news about whether his acquaintances 
are dead or alive, becomes central to the narrative. The film masterfully interweaves 
multiple layers of reality with fiction. First, the figure of Kiarostami himself appears in 
the film through an actor-surrogate, who is searching for the two non-professional child 
actors from his earlier work Where Is My Friend’s House? (1987). Second, the real natu-
ral catastrophe — the devastating earthquake in northern Iran in 1990 — structures the 
fictional narrative. The film opens with the director and his young son travelling by car 
toward the Rudbar region of northern Iran, where the 1987 film was shot, and which 
now lies in ruins. Yet the anticipated encounter never occurs; the journey is not com-
pleted, as the road to Koker — the village where the earlier film was set — has collapsed. 
What the travellers to Koker ultimately discover is not a destination, but the road itself: 
time in delay. In Deleuzian terms, their experience opens onto the ceaseless flow of 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

116

time, a temporality that surpasses and destabilises their anxious pursuit of fixed or con-
clusive knowledge. Time passes, the desired object is never attained, yet the travellers 
gradually encounter the persistence of ordinary life, resisting death and destruction. 
The flow of daily existence, in its unadorned materiality, becomes a spontaneous ob-
ject of attention. This shift from action to reaction, from doing to observing, aligns the 
film with what Deleuze terms the cinema of the seer (1989, 2). According to Asbjørn 
Grønstad, it is precisely in this mode that the time-image emerges, “where reaction su-
persedes action” (2012–13, 22). Here, narrative progression gives way to the experien-
ce of duration itself, in which observing, waiting, and perceiving take precedence over 
purposeful action.

Hamid Dabashi’s commentary on the film is particularly insightful in ethical terms. 
Responding to the sharply divided reception among Iranian critics — many of whom 
questioned the morality of transforming the suffering of ordinary people into cinema-
tic images that could be celebrated at European festivals — Dabashi emphasizes the 
ethical dimension of Kiarostami’s material vision. He highlights how the filmmaker’s 
attention to everyday life, its rhythms, and its fleeting moments unsettles conventional 
religious and ideological assumptions, inviting viewers to reflect rather than pass judg-
ment. Dabashi concludes that Kiarostami “has learned his materialism from Forugh 
Farrokhzad’s and Sohrab Sepehri’s poetry, but he is material in the most positive and 
life-affirming sense of the term” (2001, 295), a materialism that foregrounds presence, 
perception, and ethical attentiveness over spectacle or prescriptive meaning.

Life, and Nothing More… impacts on the Cannes jury in 1992. French critics in par-
ticular identified traces in it of an “Oriental Rossellini” (Tobin 1992). The awarding of 
the honorary Rossellini Prize to Kiarostami at Cannes that year marked the beginning 
of a highly fruitful international career for the filmmaker. His thoughtful intertextual 
reference to Where Is My Friend’s House? also brought retrospective attention to the ear-
lier film, which had gone largely unnoticed during his first appearance at international 
festivals in 1987, and to the village of Koker where it was set. Kiarostami’s subsequent 
three films likewise explore the dynamic tension between life and death. Through the 
Olive Trees (1994) tells the love story of a couple previously introduced in Life, and No-
thing More…. It explores the sprouting of affection in the aftermath of disaster, in the 
midst of ruins and suffering left by the earthquake. The third and fourth films, Taste of 
Cherry (1997) and The Wind Will Carry Us (1999), are both masterpieces in which death 
is a central entity. In Taste of Cherry, Badii, a solitary middle-aged man, drives through 
the hills on the outskirts of Tehran in search of someone willing to bury him after he 
commits suicide. In The Wind Will Carry Us, a television journalist crew wait in a remo-
te Kurdish village for an old woman to die, hoping to document the region’s elaborate 
funeral rites. Yet while in both film death is delayed, displaced, or left off-screen, it is life 
which is present in its duration and in its biological existence. In Deleuzian terms, these 
films are not primarily concerned with what happens, but with temporality itself, where 
the ordinary displaces the extraordinary. The protagonists inhabit temps mort, waiting 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

117

for a death that remains omnipresent yet unresolved on screen. Following Grønstad, 
this attentiveness to unfolding moments can be understood as a mode of “biovisual ethi-
cs” (2016, 87): the viewer is invited to dwell with uncertainty, observe life and mortality 
with openness, and engage with the flow of time as an act of imaginative ethical attention.

Kiarostami’s style has been approached through diverse frameworks, including 
“slow cinema” (Romney 2010), “poetic-minimalist realism” (Ghorbankarimi 2018; 
Sheibani 2011), authorial readings (Ishaghpour 2000, 2012; Elena 2005; Dalla Gassa 
2000), and postcolonial or critical perspectives (Dabashi 2025; Raesch 2009; Zahedi 
2018). In this study, I build on Sareh Javid’s (2017) analysis of his oeuvre through the 
lens of Deleuze’s time-image, highlighting how temporality, waiting, and observation 
structure narrative experience. This is complemented by Susana Viegas’s (2023) work 
linking the time-image to cinematic representations of death and the ethical stance of 
the filmmaker. Together with Asbjørn Grønstad’s (2016) concept of biovisual ethics, 
these readings provide a framework to understand Kiarostami’s cinema as cultivating 
an ethical attentiveness: inviting viewers to dwell with uncertainty, attend to life and 
mortality, and engage with the flow of time as an ethical, reflective experience rather 
than a conventional narrative outcome.

Viegas’s concept of the “death-image” is not merely a literal depiction of dying, “but 
a temporal phenomenon that provokes thought—death as movement, as absence, and 
as the passing of time itself—something to be thought through rather than simply seen” 
(Viegas, forthcoming). This aesthetic emerged as both a reaction to and a contestation 
of the ideological conditions of post-revolutionary Iran, eventually becoming a hall-
mark of Kiarostami’s authorial signature, especially after his recognition in European 
film festivals. Examining Taste of Cherry and The Wind Will Carry Us, this study situates 
Kiarostami’s use of the death-image within Deleuzian theory, the Persian literary tradi-
tion—including the poetry of Omar Khayyam—and the socio-historical context of pos-
t-revolutionary Iran, with attention to state ideologies and visual propaganda surroun-
ding mortality and martyrdom. Key questions include how the refusal to show death on 
screen opens space for time to become visible, what it means for death to be unseen yet 
structuring, and how Kiarostami’s formal strategies — long takes, minimal editing, and 
the use of off-screen space — support a Deleuzian reading.

The term ethics is employed here not in a prescriptive or moralizing sense, but in the 
sense articulated by Downing and Saxton (2009) and Grønstad (2016), where it denotes 
an openness of the image that resists interpretive closure. Rather than assigning mea-
ning or value, an ethical cinematic gesture refrains from appropriating death as specta-
cle or ideological signification. Kiarostami’s films sustain ambiguity, allowing life and 
death, presence and absence, to coexist without resolving into transcendence, narra-
tive finality, or political certainty. In this framework, the films maintain a space for re-
flection in which the viewer is invited to dwell in uncertainty and hesitation, attending 
closely to ordinary life, observing mortality without anxiety, and engaging with the flow 
of time as a form of imaginative ethical attention (Grønstad 2016). This attentiveness 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

118

— what Grønstad calls a “biovisual ethics” — creates an encounter that is both percep-
tual and ethical, where the cinematic image opens a shared space for reflection rather 
than closure, encouraging viewers to inhabit the rhythm of life in close proximity to the 
ever-present but unseen reality of death.

The Death-Image as constructive of duration

Deleuze’s Cinema 2 (1985/1989) marked a foundational transformation in post-war 
film history. It introduced the concept of the time-image as constitutive of this shift, 
supplanting the earlier paradigm of the movement-image. The traumatic impact of 
the war, along with the exhaustion of classical cinema’s dominant narrative structures, 
gave rise to what Deleuze calls a “direct time-image” (1989, xi). This development was 
the result of the pervasive uncertainty that followed the collapse of pre-war narrative 
certainties — an uncertainty that manifests in catastrophic situations:

The fact is that, in Europe, the post-war period has greatly increased the situations which 
we no longer know how to react to, in spaces which we no longer know how to describe. 
These were ‘any spaces whatever’, deserted but inhabited, disused warehouses, waste 
ground, cities in the course of demolition or reconstruction. And in these any-spaces-wha-
tever a new race of characters was stirring, kind of mutant: they saw rather than acted, 
they were seers. (Deleuze 1989, xi)

Deleuze identifies the emergence of a modern cinema that, in contrast to classical 
cinema, seeks to depict time on screen. Time, in this sense, appears in its pure dura-
tion, rendered through techniques such as the long take and the portrayal of situations 
that may be either “extremes, or, on the contrary, those of everyday banality, or both at 
once” (Deleuze 1989, xi). This modern cinema emerges as a response to an existential 
crisis, detaching the experience of time from the chronological order of past-present-
-future. Instead, it renders perceptible “relationships of time which cannot be seen in 
the represented object and do not allow themselves to be reduced to the present” (De-
leuze 1989, xii). This detachment is evident in a cinematic moment filmed in the past, 
presented to a spectator in the future, but experienced as a continuous present. As this 
is intrinsic to the medium itself, modern cinema becomes self-aware, revealing tem-
porality in its layered and folded form — what Deleuze calls the crystal-image of time. 
This break between perception and action opens up a space for contemplation, drifting, 
listening, and situations in which action is suspended.

The crystal-image also enables the fusion of the actual and the virtual, often through 
direct references to reality within fiction, or through self-reflexive authorial interventions 
that expose the meta-narrative structure. For Deleuze, this capacity positions cinema 
as a powerful philosophical tool, capable of reflecting a world increasingly marked by 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

119

uncertainty, ambiguity, and fragmentation. Unlike classical cinema, which maintains a 
logic of action and consequence, modern cinema depicts hesitation and confusion, ser-
ving as a symptom of the breakdown of narrative certainties. Characters in such films 
contemplate rather than act; they become observers of time rather than agents of change. 
This new formal mode — hovering between the real and the virtual, fusing multiple layers 
of time and memory — draws the spectator into a state of doubt rather than resolution. 
Images become problems rather than answers, compelling the spectator to confront the 
instability of reality itself and its complex political entanglements.

Readings of Kiarostami’s work through the lens of the time-image can be found in 
the scholarship of Sareh Javid (2017) and Asbjørn Grønstad (2012–13). Javid contends 
that, even in his early films, particularly The Traveller (Mosafer, 1974), Kiarostami struc-
tures his cinema according to the Deleuzian time-image. According to Javid, he breaks 
the classical movement-image paradigm by placing characters in situations where the 
sensory-motor link is suspended: action ceases to be the primary driver, and contem-
plation, waiting, and aesthetic perception take precedence. This rupture produces what 
Deleuze terms “pure optical and sound situations” (1989, 19) or “any-spaces-whatever” 
(1989, xi). Javid identifies these spaces in Kiarostami’s cinema as inseparable from its 
temporal structure: the camera lingers, characters observe, and the on-screen result re-
flects the filmmaker’s meditation on historical and social circumstances (2017, 33).

Within this framework, the protagonist transforms from an acting agent into a 
“seer” in Deleuze’s sense — a subject who looks, waits, and perceives phenomena that 
cannot be dominated or resolved (2017, 39). Javid further argues that Kiarostami’s aes-
thetic choices — such as employing non-professional actors, blending fiction and docu-
mentary, and shooting on location — should not be reduced to social realism. Instead, 
they constitute a form of “minor cinema” in the Deleuzian sense: politically engaged 
yet indirect, manifesting politics through temporality, time-images, and uncertainty 
rather than through explicit representation (2017, 45, 91–112). Javid concludes that Kia-
rostami develops a poetics of time and perception, in which reality is not an object for 
action but a field of experience. This poetics persists throughout his oeuvre and forms 
the foundation of his later works, offering what Javid calls a “clearing where truth emer-
ges” (2017, 127).

Asbjørn Grønstad, in turn, analyses one of Kiarostami’s late films, Shirin (2008), 
showing how the time-image can be extended into an ethical encounter. In the film, 
Kiarostami presents only close-ups of women’s faces watching a film that we never see; 
the object of their gaze remains absent. This formal choice spatialises duration, making 
visible and tangible the passage of time, the waiting, and the act of witnessing itself, 
rather than focusing on narrative action. Grønstad terms this a “spatialization of dura-
tion” (2012–13, 103): the extended takes of the watchers create a field of attention in whi-
ch temporality is felt rather than simply narrated. Within this field, the viewer is invited 
into what Grønstad describes as a cinema of ethical intimacy — a mode of spectating 
that emphasises empathy, the affective presence of the other, and the responsibility of 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

120

looking. By removing the event-image and presenting faces in sustained observation, 
Shirin foregrounds an ethics of presence rather than spectacle. According to Grønstad, 
Kiarostami thereby transforms the time-image into an ethical image: one that resists 
closure, does not dictate meaning, and instead opens an affective zone of uncertainty, 
openness, and reflection.

Together with Susana Viegas’s (2023) interpretive framework on the death-image, 
these studies provide the theoretical foundation for the two case studies examined in 
this article. Viegas links this concept to Deleuze’s notion of the time-image by exami-
ning how cinema stages the coexistence of life and death and the interplay of multiple 
temporal dimensions. In contrast to the movement-image, Deleuze’s time-image em-
phasises non-chronological time, in which past and present coexist and interact within 
a virtual, mental space. This philosophical shift enables cinema to represent death not 
simply as the cessation of life, but as a paradoxical presence that operates within life 
itself. Viegas further elaborates on this dynamic in her discussion of the Deleuzian ci-
nema of the brain, arguing that “Deleuze’s cinema of the brain (the intellectual type of 
cinema in which the brain and the world are alike) depicts the coexistence of the present 
and the past (of a present which is passing, and of a past which is preserved) and is grou-
nded in the question of a passing time and a shared meditation on death” (2023, 230).

Drawing on Bazin, Viegas articulates a direct implication of this philosophical fra-
mework in everyday life: “Recording something (in a photo or in a film) is a way of pre-
serving the present and [offers] the possibility of bringing it to life again, with the resur-
rection of these moving images expressing the ontological status of film as such” (Ibid). 
Yet the death-image becomes especially prominent in films that resist conventional re-
presentations of time and memory — most notably in the works of Alain Resnais, such 
as Night and Fog (Nuit et brouillard, 1956), in which the filmmaker uses archive footage 
of Auschwitz to depict traumatic historical events. Resnais’s characters, whom Viegas 
describes as “beings of thought” (2023, 225), embody a dual relationship to death: “dea-
th from the inside or past” and “death from the outside or future” (Deleuze, quoted in 
Viegas 2023, 228). These figures inhabit a world constituted by memory, where personal 
recollections merge with depersonalized virtual images. This formulation resonates 
with Deleuze’s notion that time is the only subjectivity and positions the death-image 
as a manifestation of the split between past and present — a rupture through which time 
reveals its pure, unmediated form.​

According to Viegas, films such as Patricio Guzmán’s Nostalgia for the Light (Nos-
talgia de la luz, 2010) exemplify the death-image by engaging with a “forgotten and 
vanished past and memory, thus creating the idea that they can also resist death and 
change in a literal way” (2023, 234). This film centres on the fate of Chilean dissidents 
who disappeared during the Pinochet dictatorship. In contrast to Resnais’s cinematic 
reconstruction of the Auschwitz trauma (which combines archival material and me-
mory fragments to reconstitute history), Guzmán’s film is marked by a conspicuous ab-
sence of such documentation. There is no archival footage; there are no official records. 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

121

This lack of preserved memory becomes the film’s central concern, as it renders visible 
the ongoing efforts of relatives and researchers who continue to search the Atacama 
Desert for any trace of the murdered political prisoners.

Here, the death-image manifests not as a literal representation of death, but ra-
ther as a meditation on mortality, impermanence, and the transience of time. The film 
functions as a kind of memento mori, inviting viewers to contemplate their own finitu-
de through the cinematic experience. Yet it is equally haunted by absence — striving 
“to show what is invisible and what has been forgotten or is meant to be non-existent” 
(Viegas 2023, 235). In this sense, as Viegas suggests, the death-image aligns with De-
leuze’s concept of the time-image by foregrounding non-linear temporality. Death is 
positioned not as an endpoint, but as something folded into life and time, destabilising 
conventional understandings of memory, existence, and historical continuity. ​

From multiple theoretical vantage points, this framework offers new ways of inter-
preting the work of modern filmmakers such as Abbas Kiarostami. The following sec-
tion argues that his treatment of death as a structuring absence functions not merely 
as a memento mori, but more significantly, as a way of foregrounding the life that is re-
pressed beneath the imagery of mortality. What is crucial here is that this concept is not 
solely thematic but also actively informs the filmmaker’s formal strategies. In this sen-
se, Kiarostami’s filmmaking resonates with what Andrei Tarkovsky (1986) refers to as 
“sculpting in time”: a mode of representing the pressures of temporality through spaces 
of wandering, uncertainty, observation, waiting, and doubt. At the same time, this aes-
thetic approach allows Kiarostami to adopt a stance critical of the totalising ideological 
frameworks of his historical moment, particularly the propaganda films about heroic 
martyrdom, with images that resist closure, certainty, and representational fixity.

Case Study 1: Taste of Cherry (Ta’m-e gīlās, 1997)

Geoff Andrew has noted “how each [of Kiarostami’s] films develop the themes, mo-
tifs, and stylistic tropes of its predecessors” (2005, 31). While this may initially sound 
like a straightforward auteurist claim, it nevertheless points to the persistent and recur-
sive concerns that critics have identified throughout Kiarostami’s career. As discussed 
earlier, the death-image — using Viegas’s terminology — emerges in the Koker Trilo-
gy and is further elaborated in the subsequent films Taste of Cherry and The Wind Will 
Carry Us, Kiarostami’s thirteenth and fourteenth features (including shorts). Taste of 
Cherry, which Hamid Dabashi describes as “an antimetaphysical examination of sui-
cide” (2001, 73), follows Badii, a middle-aged man who plans to end his life. Driving 
through the barren outskirts of Tehran, he searches for someone willing either to bury 
him or to rescue him should he survive the attempt. Eventually, an elderly taxidermist 
agrees to help, while gently attempting to dissuade him. The taxidermist recounts his 
own aborted suicide, describing how the taste of a few mulberries revived his desire to 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

122

live. This “sweet taste” becomes a quiet yet resonant metaphor for the fragile, sensorial 
immediacy of being. The film culminates in an open-ended and deeply ambiguous en-
ding. Badii lies in the grave he has prepared; night falls; thunder echoes; then the film 
abruptly shifts to grainy colour video: behind-the-scenes footage of Homayoun Ershadi 
(the actor playing Badii) walking through the natural environment of the location, with 
Kiarostami directing, accompanied by Louis Armstrong’s St. James Infirmary, a blues 
elegy of mourning. The dusty, muted palette of the narrative yields to the lush spring 
colours of the off-screen real, revealing the cinematic world as both constructed and po-
rous, suspending the viewer between death, life, and the very act of filmmaking itself.

This ending marks perhaps the most striking contribution of Taste of Cherry to De-
leuzian readings of modern cinema, and particularly Deleuze’s concept of the crystal-
-image — a moment in which the actual and the virtual become indiscernible. The ac-
tual refers to what is materially present, existing in the physical world, while the virtual 
encompasses memory, dream, imagination, and possibility: the real in another register. 
In the crystal-image, these two dimensions coexist, refract, and fold into one another. 
The image thus resembles a crystal, capturing multiple layers of temporality and expe-
rience simultaneously. This represents one of the most complex forms of what Deleuze 
(1985/1989) defines as the time-image, an image that no longer organises time through 
linearity or causality, but presents it instead in its pure, autonomous form. The abrupt 
cut to video at the end of Taste of Cherry — a shift in texture, colour, and tone — destabi-
lises all narrative expectations built up over the course of the film. Will Badii die? Why 
does he want to die? What might redemption mean for him? None of these questions 
are answered. Instead, the film exits the diegetic world altogether and enters a liminal 
cinematic space: we see Homayoun Ershadi, no longer Badii, smiling and walking arou-
nd the same landscape, now vibrant with the colours of spring. Soldiers mill about. Kia-
rostami directs. Louis Armstrong’s blues melody underscores the scene, evoking death, 
mourning, and memory, yet the mood is oddly light, even serene.

Though this sequence has often been interpreted as a postscript or a post-credit sce-
ne (see Elena 2005, 138–142), a Deleuzian lens allows for a more radical interpretation: 
rather than existing outside the film, this sequence suspends and interrogates the bou-
ndaries of cinematic fiction. It neither clearly belongs to the diegesis nor completely de-
parts from it. Instead, it dwells in a space between, dissolving the distinction between 
fiction and reality, the actual and the virtual, life and death. The fictional character of 
Badii appears to cross over into the real figure of Homayoun Ershadi, as if emerging 
from a dream into waking life — or perhaps vice versa. This ambiguous zone becomes 
the very embodiment of the crystal-image: a suspended, dreamlike threshold between 
cinema and the world.

The absence of the death-image, as envisioned by Viegas, does not merely func-
tion as a representation of mortality, but also serves to redirect our gaze toward life. 
However, as Alberto Elena (2005, 189) cautions, this shift should not be mistaken for 
a simplistic celebration of or hymn to life. Rather, it operates within a more dialectical 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

123

relationship between life and death. What emerges in Taste of Cherry is not a glorifica-
tion of existence, but an acknowledgment of its fragile, fleeting, and often banal textu-
re. Death, in its absence, becomes a marker of time — a presence through negation. It 
is through this absence that the present is revealed: in the stillness of the images, the 
repetition of gestures, the dusty air of Tehran’s hills. This absent death image unders-
cores not the end, but the temporality of being — the way life unfolds not in drama but 
in ordinary duration. 

A Lacanian reading, particularly as filtered through the philosophical reflections 
of Jean-Luc Nancy (2001), brings further depth to this complex cinematic gesture. For 
Nancy, death is not merely the cessation of life, but the exposure of being to its own 
finitude, which he calls être-avec-la-mort, being-with-death. In this sense, the absent 
death-image in Kiarostami’s film becomes a space where this finitude is not shown but 
shared; not represented but implied through the suspension of narrative resolution and 
the emphasis on waiting, repetition, and presence. Life in Kiarostami’s world is always 
lived in the shadow of an unrepresentable death, and it is precisely this shadow that 
illuminates the quiet resistance of the everyday: “Death is neither the opposite of life nor 
the passage into another life: it is itself the blind spot that opens up the looking, and it is 
such a way of looking that films life (as it appears at the ending of Taste of Cherry), a way 
of looking through which we have to look but it is not to be seen itself ” (Nancy 2001, 18, 
emphasis in the original).

Louis Armstrong’s voice in St. James Infirmary accompanies a scene heavy with sor-
row, evoking death and loss, yet strangely tinged with playfulness. The song, recoun-
ting the death of a loved one, carries a poetic dignity — a feeling of mourning tempered 
by acceptance. In the film’s final moments, this music inhabits the virtual dimension 
of the crystal-image. It is not part of the scene’s diegetic reality but surrounds it, suffu-
sing it with emotion, impersonal memory, and historical resonance. The song lends the 
behind-the-scenes footage an elegiac tone, layered with irony, distance, and compas-
sion. The spectator is left in a suspended position, never knowing whether this sequen-
ce is a postscript or still part of its fictional world. Nor is it clear whether Badii is dead, 
alive, or somehow resurrected. 

But this absence of death — or more precisely, the absence of any final explanation 
for Badii’s desire to die — becomes a structuring principle that informs the film’s entire 
formal architecture. The repetition of Badii’s encounters with his passengers, as he dri-
ves in circles around the arid, sun-bleached landscape, generates a rhythm that echoes 
the structure of Persian quatrains (rubā'ī). Using long takes, minimal cutting, and spar-
se dialogue, Kiarostami constructs a cinematic poetics of stillness and duration, an invi-
tation to experience time not as a vehicle for the plot, but as a contemplative condition. 
Silence becomes the film’s dominant mode of communication. As Marco Dalla Gassa 
has observed, the intervals of silence between the film’s sparse conversations follow a 
rhythm of 5 to 8 minutes of silence for every 10 to 17 minutes of dialogue (2000, 173), 
crafting a kind of sonic counterpoint that reinforces the visual austerity. These silences 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

124

are not empty; they create a space for reflection, where the spectator confronts the vast 
emptiness of the landscape and of Badii’s internal state. In tandem with the film’s vi-
sual strategies — long observational shots of the terrain, close-ups on the faces of the 
passengers and of Badii himself — this rhythm produces an uncanny atmosphere. The 
presence of non-actors deepens this effect, defamiliarising the film’s reality and further 
suspending the boundaries between the real and the fictional.

What emerges is a temporality that resists resolution, a cinematic space where time, 
death, and being are held in suspension. There are no clear borders between the real 
and the virtual, between the narrative world and the world behind it. Laura Mulvey des-
cribes this narrative strategy as the “Kiarostami uncertainty principle” (1998), a kind 
of authorial signature that operates not merely on the level of plot ambiguity, but on a 
formal and philosophical level as well. This is not ambiguity for its own sake; it reflects 
a deeper historical and existential concern, a response to the political and cultural con-
ditions in which Kiarostami was working. His cinematic language becomes a gesture 
of resistance against closure, against the demand for explanation, and instead offers a 
space for dwelling in the in-between.

In regard to the historical context of the film, Matthias Wittmann’s (2024) defini-
tion of the culture of martyrdom offers an illuminating framework. Wittmann delves 
into the complex concept of shahadat — a term in Shi’a Islam that encompasses both 
the act of bearing witness and the status of martyrdom. While the Qur’an frequently 
uses shahīd with reference to witnesses, its later association with voluntary self-sa-
crifice emerges through the influence of Christian martyrdom narratives and Islamic 
mystical traditions. This duality marks a historical transformation: witnessing becomes 
intertwined with the act of dying for a higher truth. Wittmann shows how the Islamic 
Republic of Iran, particularly after the 1979 Revolution, appropriated this dual concept 
for ideological purposes, especially within the genre known as the cinema of Sacred 
Defence, state-sponsored films that sought to monopolise the discourse of martyrdom 
with idealised representations of the martyr as both the bearer of truth and the figure 
of ultimate sacrifice.

Cinematic and media strategies rendered martyrs omnipresent, with images of 
their deaths being repurposed for ongoing testimonies. Wittmann identifies a cen-
tral paradox in this regime of representation: the martyr, whose body is silenced by 
death, is nonetheless expected to articulate a transcendent ideological message. As 
Wittmann puts it, “the martyr has to find a spectacular audio-visual body” (2024, 3), 
one that can be incorporated into the machinery of media dissemination to make the 
state’s message both visible and persuasive. In contrast to this dominant visual cultu-
re, Wittmann also explores what he calls “counter-martyrographies” (2024, 12–20), 
films that subvert or resist the State’s narrative of martyrdom. These films offer al-
ternative perspectives that question the monopoly of the State over the meaning of 
death, sacrifice, and testimony. Abbas Kiarostami’s films can be seen as part of this 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

125

countermovement.1 His films engage deeply with themes of mortality, but they do so 
through ambiguity, minimalism, and philosophical reflection rather than spectacle. 
This Kiarostamian counter-martyrography is not merely a modernist cinematic gestu-
re, as it is rooted in a deeper Persian cultural and poetic heritage, particularly in the 
works of medieval poets such as Hafez, Sa’dī, and especially Omar Khayyam.

The case of Khayyam warrants some discussion, as his work plays a pivotal role in 
both of Kiarostami’s films under consideration. As Alberto Elena observes, Khayyam’s 
poetry had a privileged place in Kiarostami’s personal and artistic philosophy (2005, 
131- 132), shaping his approach to existential questions, including death, doubt, and the 
search for meaning in fleeting experience. Omar Khayyam (1048–1131) was a Persian 
polymath — a mathematician, astronomer, philosopher, and poet. He is best known for 
his rubā’iyyāt, or quatrains, made famous in the West through their English translations 
by Edward FitzGerald. Behind the popular image of Khayyam as a hedonistic, wine-
-loving sceptic — a view shaped largely by Orientalist interpretations — was a highly 
nuanced thinker. Widely recognised for his scepticism in a deeply religious society, 
Khayyam expressed profound doubts about metaphysical certainties and religious dog-
ma. His poetry frequently questions fate, divine justice, and the narratives assuring the 
existence of the afterlife. Long before the advent of modern relativism, Khayyam arti-
culated a philosophy that emphasised the limitations and transience of human knowle-
dge. He suggested that ultimate truths remain beyond human grasp and urged a sober 
acceptance of this mystery. In several quatrains, he reflects on the futility of attempting 
to penetrate the unknown, instead advocating a clear-eyed recognition of the unfatho-
mable. This stance reveals a deep existential awareness: life is fleeting, the future unk-
nowable, and thus one should seize the day, but not in a reckless way.

Sadegh Hedayat, one of modern Iran’s most influential writers, recognised that 
Khayyam’s epicurean attitude is often tempered by a tragic undertone. Joy is beautiful 
precisely because it is impermanent and exists under the ever-present shadow of dea-
th (Hedayat 1934). Khayyam’s rubā’iyyāt are simple in form — four-line poems with a 
strong, resonant final line — and explore themes such as time and mortality, the absur-
dity of life, love and sensuality, and the mystery of existence. Hedayat (1934) describes 
the poet as a pessimistic philosopher who views nature as chaotic and reality as framed 

1	 It is worth noting here Kiarostami’s video installation dedicated to Ta’zieh, presented at the Centre 
Pompidou (19–22 September 2007). Ta’zieh is a form of Persian ritual theatre that reenacts the 
martyrdom of Imam Husayn ibn Ali — the grandson of the Prophet Muhammad, and the third Chii 
Imam — and his 72 loyal companions at the Battle of Karbala in 680 AD. Although Ashura rituals have 
deep cultural roots in Iran dating back to the seventeenth century, they have been heavily ideologised 
by the Islamic Republic’s propaganda apparatus since the 1979 Revolution. In Kiarostami’s 
installation, two screens separately display the Ta’zieh performances and the spectators’ reactions 
to them. While the piece can be approached from multiple interpretive angles, what stands out most 
immediately is the filmmaker’s attempt to strip the ritual of its state-imposed ideological framing 
and return it to a more primordial, pre-ideological condition of collective witnessing.

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

126

within a void. One of the most famous examples, in FitzGerald’s Victorian translation, 
reads: “The Moving Finger writes; and, having writ / Moves on: nor all thy Piety nor 
Wit / Shall lure it back to cancel half a Line / Nor all thy Tears wash out a Word of it” 
(FitzGerald 1859/2009, 41).

Khayyam’s blend of fatalism and beauty, combining resignation with wonder, is evi-
dent in the extended monologue delivered by the taxidermist to Badii, when he attemp-
ts to redirect Badii’s attention toward life and its small pleasures. Within the broader 
structure of the film’s narrative, this moment is much more than a simple carpe diem 
exhortation in the face of the anxieties weighing on Badii’s mind. Viewed in light of 
the historical context discussed above, the taxidermist’s response is not merely a hymn 
to life but the expression of a political stance against ideologies that glorify the idea of 
transcending death through martyrdom. An important feature of this character is that 
he is not a spiritual guide in the manner of a Persian Sufi pir wise elder. He ultimately 
agrees to help Badii for money, and he never inquires into the reasons behind Badii’s 
desire to die. Instead, he repeatedly recounts his own past experience, offering what 
amount to futile or inconsolable pieces of advice. Together with Badii’s sustained si-
lence and the arid landscape surrounding them, the extended dialogue between the 
two men in the moving car exemplifies what Dabashi (2001, 73; 2007, 295) identifies as 
the unmetaphysical and materialist, yet quietly nihilistic, undercurrent in Kiarostami’s 
thought, an outlook that questions the religious certainties of existence and resonates 
strongly with Khayyam’s writings.

Case Study 2: The Wind Will Carry Us (Bād mā rā khāhad bord, 1999)

The Wind Will Carry Us resembles Taste of Cherry in its direct engagement with dea-
th as the key element driving the narrative. The film centres on a man from Tehran, 
Behzad, who travels with a small television crew to a remote Kurdish village, Siah Da-
reh, supposedly to prepare a TV reportage. In reality, their purpose is more specific and 
morbid: to document the funeral rites of an elderly woman, Malek, who is reportedly 
close to death. These rites are said to involve spectacular ancient rituals that would 
make for a valuable ethnographic record. However, Malek’s agony is prolonged, making 
long the expectations of Behzad and his team. The days drag on interminably as the 
old woman lingers on, and life in the village continues with quiet persistence. Behzad, 
increasingly isolated from his invisible crew (who never appear on screen), is drawn 
into repeated journeys driven by an anxious desire to find a way out of the symbolic 
labyrinth in which he finds himself (Elena 2005, 155). He eagerly awaits death, in radical 
contrast to the villagers and the natural environment, which reveal the incessant flow 
of life. This counterpoint to his thanatophilic desire compels him — and, by extension, 
the film audience — to adopt the stance of a bio-observer, in line with Grønstad’s con-
ception of biovisual ethics (2016). 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

127

To elaborate on the particular biovisuality of the film, Behzad’s journeys to the 
village cemetery emerge as key narrative and spatial opportunities. Situated atop a hill, 
this topography provides a scaffold for interpreting Kiarostami’s vision. It is here that 
Behzad can communicate with his superiors, as this is the only point where his mobile 
phone receives coverage. The cemetery, a memento mori par excellence, is transformed 
in the film into a memento vivendi: a site where Behzad, professionally tasked with wai-
ting for death, becomes an observer of life. This dynamic is exemplified in his conver-
sations with Youssef, a young worker digging a hole for a telecommunications antenna 
at the top of the cemetery hill — who never appears on screen, but whose voice is pre-
sent in dialogue with Behzad. On one occasion, Behzad witnesses Youssef with his si-
xteen-year-old fiancée, Zeynab, who flees out of shyness at Behzad’s sudden entrance. 
The interplay of life, love, and death here creates a complex experiential texture that, 
following Viegas’s terminology, highlights the value of life within the death-image. 

This image is geographically anchored in the cemetery but also culturally and psy-
chologically embedded in the characters’ perspectives. As time passes, Behzad and 
his crew’s anxieties intensify, while the cemetery itself becomes a site of ideologically 
structured thanatophilia — pressures to produce meaning from death-images — which 
coexists with the multiple life-images present in the flow of time. In Deleuzian terms, 
this produces a time-image framed by the rhythms of life and the film’s biovisuality. 
The biovisuality is evident in the absence of direct depictions of death until the appa-
rent passing of Malek. Instead, life manifests in multiple small events: a beetle rolling 
a ball, a tortoise slowly crossing the graves — moments that Behzad interacts with, at-
tempting to invert the tortoise in anger, though it recovers and continue its path. These 
attentions to the flow of life, in the presence of death, exemplify the ethical and tempo-
ral sensibilities at the heart of Kiarostami’s cinema.

A pivotal moment occurs when Behzad visits a local doctor. For Ishaghpour, “the 
doctor seems to be repeating the words of the old taxidermist from the previous film, 
with this major difference: it is no longer about ‘tasting’ but rather about contemplating 
the beauty of the world while moving through the landscape” (2000, 105). During their 
conversation, the doctor recites a verse by Omar Khayyam. This intertextual moment, 
subtle yet charged with philosophical significance, marks another instance of resistan-
ce to Behzad’s professional yet reckless approach to death. It represents a return to life 
in close proximity to mortality, observed not with anxiety or as spectacle, but unroman-
tically, with acceptance and perseverance: a recognition of the transience of life, the fu-
tility of rigid expectations, and the value of attunement to the present. In this moment, 
the doctor draws Behzad’s attention to the immediacy of life, encouraging him to find 
value in the present rather than in promises of an uncertain afterlife, which remain cen-
tral to the culture of martyrdom discussed above.

After a conversation about the primacy of life over death, the doctor, riding an old 
motorcycle through golden wheatfields, recites a verse attributed to Khayyam: “They 
say Paradise eternal is sweet, with houris fair/But I say: sweet is the juice of the grape 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

128

right here/Take this cash (the now), and let go of that credit (the beyond)/For the sound 
of the drum is pleasing only from afar.”2

This reference to Khayyam resonates with the film’s central themes of mortality, 
ephemerality, and attention to the present. It also parallels the poem by Forugh Far-
rokhzad that gives the film its title, as both works confront the inescapability of dea-
th and the fragility of life. The inclusion of these literary voices enriches the film with 
Persian cultural and philosophical heritage, blending Khayyam’s hedonistic fatalism 
with Farrokhzad’s melancholic vitalism. Yet, as in Taste of Cherry, this engagement with 
mortality and life can be read as a form of nihilistic reflection rather than a simple cele-
bration of existence or a futile call to carpe diem. In this context, Ishaghpour’s elabora-
tion on Khayyam’s intertextual influence in Kiarostami’s oeuvre, particularly through 
the lens of Sadegh Hedayat, offers a valuable perspective for understanding these phi-
losophical and ethical dimensions: 

 Hedayat writes that even in Khayyam’s celebration of joy, the shadow of death is 
always present: “One of the characteristics of his [Khayyam’s] thought is that it is always 
tinged with sorrow, sadness, and death. While inviting us to celebration and joy, he ar-
ranges for the very word ‘happiness’ to stick in your throat; for at the same time, with 
a thousand allusions, he presents you with the Angel of Death, the cemetery, and no-
thingness. [...] While being a profound advocate of joy, Khayyam always accompanies 
it with the idea of nothingness. Thus, his roses and nightingales, his glasses of wine, the 
verdant spaces, and his erotic imagery are merely a façade; it is like a suicidal person 
decorating their home before taking their own life” (Cited in Ishaghpour 2000, 88–89).

This treatment of the death-image also carries a critical dimension. In a conver-
sation with the village schoolteacher, Behzad learns about the ritual’s violent aspect: 
women injure their faces in performances of grief. The teacher recalls two scars on his 
mother’s face—one from his aunt’s funeral, when she sought to show her devotion to 
her husband through an exaggerated gesture, and another from his father’s employer’s 
funeral, where many women, including his mother, performed the ritual with such in-
tensity that they harmed themselves. The teacher concludes, “To me, all this has econo-
mic roots, nothing transcendental.”

This critical perspective can be understood as directed toward the dominant cul-
tural thanatophilia promoted by the “martyrocratic” policies of post-revolutionary 
Iran (Wittmann 2024). As Pedram Khosrownejad (2012) shows, these policies are gi-
ven privileged expression in state-sponsored Sacred Defence cinema. Paradoxically, 
despite the Islamic Republic’s strong anti-Western rhetoric, these films frequently 
adopt Hollywood-style linear narratives. Aesthetically, they mirror action films, with 

2	 This is my own translation from the Persian, intended to preserve both the tone and philosophical 
nuance of the original. However, a different version of the same quatrain can be found in Whinfield 
(1883, 74): They preach how sweet those Houri brides will be/But I say wine is sweeter — taste and 
see!/Hold fast this cash, and let that credit go/And shun the din of empty drums like me.

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

129

narratives driven by direct death-images that frame death as meaningful, purposeful, 
and transcendent. These films are didactic in tone, presenting martyrdom as the pinna-
cle of ethical and spiritual virtue, and they are adorned with heavy visual symbolism: 
blood, the shroud, the battlefield, tears, and religious icons. As Wittmann concludes, 
martyrdom narratives were turned into instruments of the State’s necropolitics (2024, 
5), not only producing meaning but also promoting social cohesion and ideological le-
gitimacy. Through this lens, death is aestheticised and instrumentalised, turned into a 
productive force in the political imaginary.

In this context, the collective thanatophilia of the village culture can be understood 
as aligned with the state’s necropolitical agenda. Behzad and his team act as indirect 
agents of these policies in their quest for a specific death-image. Seen in this light, The 
Wind Will Carry Us foregrounds the immediacy of life itself, functioning as a coun-
ter-image to the dominant martyrological discourse. There is no martyr in the film, 
no death explicitly shown on screen, and no glorification of sacrifice. The old woman 
whose death the protagonist eagerly waits for, remains off-screen, almost a whispered 
rumour, a ghostly presence. Death does not arrive on time. Rather, the film embraces 
ambiguity, waiting, slowness, and the persistence of life, to strip martyrdom of its sig-
nificance, offering instead a space where death is depicted as woven into the ongoing 
rhythms of life, not as a spectacular event to revel in.

Drawing on Grønstad, the film’s slow-paced depiction of time creates the conditions 
for an ethical encounter, insofar as “the recognition . . . of alterity takes time and becau-
se, phenomenologically, duration commands a privileged relation to presence” (2016, 
9). This aligns with Grønstad’s notion of biovisual ethics, in which spectators dwell with 
uncertainty, observing life and mortality in their temporal flow rather than seeking 
narrative closure. In the final scene, subtle signs suggest that Malek has likely died, the 
moment Behzad has been anxiously anticipating, yet he must leave the village, having 
presumably received instructions from his superiors in Tehran to abandon the project 
after it extended beyond schedule. Behzad furtively photographs the women attending 
the funeral and washes the car window at a nearby stream. These gestures, understood 
through the lens of biovisual ethics, embody a quiet attentiveness to life, death, and hu-
man action, privileging observation and reflection over intervention. For Alain Bergala, 
they also signify Behzad’s transformation and serve as Kiarostami’s invitation to “wash 
our sights” and perceive the world from a different perspective (1999). Yet the film re-
mains deliberately ambiguous: it offers no definitive account of Behzad’s psychological 
shift or departure, leaving his fate unresolved and inviting the viewer to inhabit a tem-
poral space of ethical reflection and attentive engagement.

This ethics of generating questions rather than certainties can also be observed in 
the very materiality of the film. For Jonathan Rosenbaum, the film’s ethical dimension 
lies in the resemblance of Behzad to Kiarostami himself: a self-portrait in which “Kia-
rostami is critiquing the whole premise of his filmmaking from an ethical standpoint” 
(2000/2024). The director openly acknowledged his use of subtle manipulations to 

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

130

elicit performances from non-professional actors in this and other films (Cronin 2015). 
Ultimately, The Wind Will Carry Us raises a critical question regarding the material con-
ditions of filmmaking, while the affective and perceptual experience of the film can 
be understood within a framework of non-metaphysical ethics grounded in duration, 
openness, and indeterminacy.

Conclusions

Kiarostami’s particular attention to the death-image, as argued in this paper, sha-
pes a significant part of his filmography. This focus on mortality — usually off-screen 
— creates a space to consider life in its temporality. The connection between material 
life and time is evident across many of his works, exemplified in his posthumous expe-
rimental film 24 Frames (2017), where silence, landscape, life, and temporality form a 
visual poem that reflects the filmmaker’s thought and personality through cinematic 
form, with tendencies toward ambiguity, opacity, uncertainty, and openness.

In the case studies examined here, organic life — in all its materiality, fragility, and 
inconsistency — is depicted against a Khayammian backdrop of omnipresent death. 
Kiarostami refuses to show death directly on screen, instead emphasizing waiting, 
searching, and the observation of everyday life in all its temporality, absurdity, and ba-
nality. The resulting death-image, in Viegas’s (2023) terms, foregrounds the Deleuzian 
perspective of modern cinema: a cinema of the seer, as Javid (2017) underscores, ex-
pressed through uncertain narratives and characters who observe rather than act. It is a 
cinema that dwells in doubt, challenging rather than affirming ideological certainties.

This position is interwoven with an enduring visual ethics and ideological resis-
tance. Kiarostami’s films take an ethical stance, neither dramatizing nor anesthetizing 
death, but revealing its inconsistency, its inseparability from life, and its emptiness as a 
transcendental illusion. His work resists spectacle and closure, offering instead a poetic 
meditation where life’s fragility and death’s inevitability coexist in an open, reflective 
space. Ultimately, Kiarostami’s films invite the spectator to embrace uncertainty and 
presence, crafting a cinematic ethics that honours the complex interplay of life, death, 
and time beyond the constraints of hegemonic ideology. As Grønstad notes, this po-
sition confers ethical dimensions in terms of biovisuality, creating a shared space be-
tween viewer and image as part of “a same ecology” (2016, 87). This space functions 
not as a moral system but as a mode of interrogation, allowing the experience of seeing 
these films to add something qualitatively new to the phenomenal and spiritual world, 
thereby changing the material fabric of reality.

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

131

—
References
Andrew, Geoff. 2005. 10. London: BFI.
Bergala, Alain. 1999. Los et le pare-brise: A propos de Le vent nous emportera d’Abbas Kiarostami. Cahiers du 

Cinéma 541, December: 34-36.
Cronin, Paul. 2015. Lessons with Kiarostami. New Tour: Sticking Place Books.
Dabashi, Hamid. 2001. Close Up: Iranian Cinema: Past, Present and Future. London: Verso.
––––––. 2007. Masters and masterpieces of Iranian cinema. Washington D.C.: Mage Publishers.
––––––. 2025. Where is Abbas Kiarostami: Toward a Postcolonial Film-Philosophy. Oakland CA: University of 

California Press. 
Dalla Gassa, Marco. 2000. Abbas Kiarostami. Geneva: Le Mani-Microart’s Edizioni.
Deleuze, Gilles. 1989. Cinema 2: The Time Image. Translated by Hugh Tomlinson and Robert Galeta. 

Minneapolis: University of Minnesota Press.
Downing, Lisa, and Libby Saxton. 2009. Film and Ethics: Foreclosed Encounters. London: Routledge.
Elena, Alberto. 2005. The Cinema of Abbas Kiarostami. Translated by Belinda Coombes. London: Saqi.
Farrokhzad, Forough. 2010. Another Birth and Other Poems. Translated by Hasan Javadi and Susan Sallée. 

Washington, D.C.: Mage Publishers.
Fitzgerald, Edward. 2009. Rubáiyát of Omar Khayyam. Oxford: Oxford University Press.
Ghorbankarimi, Maryam. 2018. “Transcending Cinema: Kiarostami’s Approach to Filmmaking.” Iran Namag 2 

(4). https://www.irannamag.com/en/article/transcending-cinema-kiarostamis-approach-filmmaking/.
Grønstad, Asbjørn. 2012. Abbas Kiarostami’s Shirin and the Aesthetics of Ethical Intimacy. Film Criticism 37 (2): 

22–37. https://www.jstor.org/stable/24777860.
––––––. 2016. Film and Ethical Imagination. London: Palgrave Macmillan.
Hedayat, Sadegh. 1934. Taraneh-haye Omar Khayyām. Tehran: Amirkabir.
Ishaghpour, Youssef. 2000. Le reel, face et pile: Le cinema d’Abbas Kiarostami. Tours: Farrago. 
––––––. 2012. Kiarostami II: Dans et hors les murs. Paris: Circé. 
Javid, Sareh. 2017. “The Traveller: A Philosophical Journey through Kiarostami’s Cinema.” PhD diss., SOAS, 

University of London. https://doi.org/10.25501/SOAS.00032200.
Khosronejad, Prdram. 2012. Iranian Sacred Defence Cinema: Religion, Martyrdom and National Identity. Canon 

Pyon UK: Sean Kingstone 
Mulvey, Laura. 1998. “Kiarostami Uncertainty Principle.” Sight and Sound 8 (6): 24–27. https://www.jstor.org/

stable/20688646 
Nancy, Jean-Luc. 2001. The Evidence of Film: Abbas Kiarostami. Translated by Christine Irizarry and Verena 

Andermatt Conley. Brussels: Yves Gevert Éditeur.
Raesch. Monika. 2009. The Kiarostami Brand: The Creation of a Film Auteur. Berlin: Lambert Academic 

Publishing.
Romney, Jonathan. 2010. “In Search of Lost Time.” Sight & Sound 20 (3): 43–44. https://www.proquest.com/

docview/237119819/C74F30BFAC8F43E9PQ/3?sourcetype=Magazines.
Rosenbaum, Jonothan. 2000/2024. The Universe in a Cellar: The Wind Will Carry Us. https://

jonathanrosenbaum.net/2024/07/the-universe-in-a-cellar Accessed 22 July 2025. First publication: 2000, 
Chicago Reader, December 8.

Sheibani, Khatereh. 2011. The poetics of Iranian Cinema: Aesthetics, Modernity and Film after the Revolution. 
London: I.B. Tauris 

Tarkovsky, Andrei. 1986. Sculpting in Time: Reflections on the Cinema. Translated by Kitty Hunter-Blair. Austin: 
University of Texas Press.

Viegas, Susana. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the 
Nature of Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39. https://doi.org/10.3366/film.2023.0227.

—
Acknowledgments
Thanks to the anonymous reviewers for their generous feedback and helpful critical insights.

FARSHAD ZAHEDI



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

132

—
Biographical note
Farshad Zahedi is an Associate Professor in the 
Department of Communication at Universidad 
Carlos III de Madrid, where, since 2009, he has 
been teaching a wide range of subjects in film 
studies. His research primarily focuses on Iranian 
cinema, on which he has published extensively. 
His articles appeared in Third Text, Adaptation, 
Quarterly Review of Film and Video, Film 
International, L’Atalante and Artnodes.

—
ORCID
0000-0001-9315-9624
—
SCOPUS ID
56373142300
—
Institutional address
Universidad Carlos III de Madrid
Calle Madrid, 133, 28903, Getafe (Madrid) SPAIN

Viegas, Susana. Forthcoming. Thanato-Ecocinema and Death-Images in Nausicaä of the Valley of the Wind 
and Grave of the Fireflies. In Asian EcoMedia: Environmental Narratives in Film, Anime, TV and Video game, 
edited by Farshad Zahedi and Marta Lopera-Mármol. Heidelberg: Springer.

Whinfield, Edward Henry. 1883. The Quatrains of Omar Khayyam. London: Trübner. 
Wittmann, Matthias. 2024. “Ciné-martyrographies: Media Techniques of Witnessing in Iranian Cinema.” 

British Journal of Middle Eastern Studies 51 (2): 316–35. https://doi.org/10.1080/13530194.2024.2342178.
Zahedi, Farshad. 2018. Who Are You, Mr. Kiarostami? Koker Trilogy and European Critics and Scholars. 

Quarterly Review of Film and Video 35 (8): 741-76. https://doi.org/10.1080/10509208.2018.1472536.

—
Filmography
Guzman, Patricio. Director. 2010. Nostalgia for the Light (Nostalgia de la luz). Atacama Productions, Chile/

France/Germany/Spain. 90 mins. 
Kiarostami, Abbas. 2017. Director. 24 Frames. CG Cinéma, France/Iran. 114 mins.
Kiarostami, Abbas. Director. 1974. Traveler (Mossafer). Kanoon (Institute for the Intellectual Development of 

Children and Young Adults), Iran. 74 mins. 
Kiarostami, Abbas. Director. 1987. Where Is the Friend’s House? (Khane-ye doust kojast?). Kanoon (Institute for 

the Intellectual Development of Children and Young Adults), Iran. 83 mins.
Kiarostami, Abbas. Director. 1992. Director. And Life Goes On (Va zendegi edame darad). Kanoon (Institute for 

the Intellectual Development of Children and Young Adults), Iran. 95 mins. 
Kiarostami, Abbas. Director. 1994. Through the Olive Trees (Zire darakhatan-e zeyton). Abbas Kiarostami 

productions, Iran. 103 mins. 
Kiarostami, Abbas. Director. 1997. Taste of Cherry (Ta’m-e gīlās). Dir. Abbas Kiarostami, Abbas Kiarostami 

Producitons, Iran, 1997, 98 mins. 
Kiarostami, Abbas. Director. 1999. The Wind Will Carry Us (Bād mā rā khāhad bord). MK2 Productions, France/

Iran. 115 mins. 
Kiarostami, Abbas. Director. 2008. Shirin. Abbas Kiarostami Producitons, Iran, 92 mins. 
Resnais, Alain. Director. 1956. Night and Fog (Nuit et brouillard). Argos Films, France. 32 mins.

FARSHAD ZAHEDI

https://orcid.org/0000-0001-9315-9624
https://www.scopus.com/authid/detail.uri?authorId=56373142300


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

133

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, and/or 
publication of this article.

—
To cite this article
Zahedi, Farshad. 2025. “The Death-Image and the Ethics of Time: Kiarostami’s Cinema of Life, Absence and 

Duration.” Revista de Comunicação e Linguagens (63): 114-133. https://doi.org/10.34619/pewl-o2fz.

© 2025 Farshad Zahedi. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original 
author and source are credited. 

—
Received Recebido: 2025-05-30 Accepted Aceite: 2025-11-03

FARSHAD ZAHEDI

https://doi.org/10.34619/pewl-o2fz
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

134

—
Resumo

—
Palavras-chave

O movimento de reencontro em 
documentários autobiográficos: 
retornar aos corpos, arquivos  
e objetos de uma vida
The movement of reencounter in 
autobiographical documentaries: returning 
to the bodies, archives, and objects of a life

INGRID RODRIGUES GONÇALVES
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil
ingridgoncalves85@gmail.com

FABIANA DE AMORIM MARCELLO
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil
famarcello@gmail.com

Neste texto, analisamos o trabalho de três artistas (dois cineastas e um artista 
plástico), com o intuito de refletir sobre o papel dos arquivos e objetos no movi-
mento de reencontro que realizam nas produções em questão. São elas: o filme 
Visita ou Memórias e Confissões (1982-2015), de Manoel de Oliveira; o documen-
tário Por Parte de Pai (2018), de Guiomar Ramos; e a exposição Ritornare (2024), 
de Vasco Araújo. Detivemo-nos especialmente nos dois documentários autobio-
gráficos, nos quais buscamos deslocar o modo de pensar a função dos arquivos e 
objetos. Argumentamos que, ao desejarem reencontrar-se com o passado, ambos 
os cineastas mobilizam arquivos e objetos, os quais, no contexto de cada filme, se 
tornam coparticipantes de uma relação lazariana com a morte. Ainda que esses fil-
mes promovam baralhamentos de temporalidades, é justamente por meio desses 
elementos — arquivos e objetos — que se materializam encontros entre diferentes 
pontas de tempo, atuando como suportes de presença e de diálogo com aqueles 
que já se foram.
documentário autobiográfico | educação | arquivo | cinema | filosofia

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

135

In this article, we analyze the work of three artists (two filmmakers and one 
visual artist) with the aim of reflecting on the role of archives and objects in the 
movement of reencounter enacted in their respective productions. These are: 
the film Visit or Memories and Confessions (1982-2015), by Manoel de Oliveira; the 
documentary Requiem for my father (2018), by Guiomar Ramos; and the exhibi-
tion Ritornare (2024), by Vasco Araújo. We focus in particular on the two autobi-
ographical documentaries, in which we sought to shift understandings regarding 
the function of archives and objects. We argue that, in their desire to reconnect 
with the past, both filmmakers mobilize archives and objects that, within the con-
text of each film, become co-participants in a Lazarean relationship with death. 
Although these films enact temporal entanglements, it is precisely through these 
elements — archives and objects — that encounters between different temporal 
layers are materialized, acting as supports for presence and for dialogue with 
those who are no longer here.
autobiographical documentary. education. archive. cinema. philosophy

—
Abstract

—
Keywords

1. Introdução

A morte como o fim de tudo, ou para além, glória maior? Lembro-me da minha infância. 
Lembro-me dos meus pais, da minha mulher, dos meus filhos, de um tempo que foi e de 
um futuro que vai ser passado. Lembro-me de mim, da minha infinitesimal presença no 
tempo e no espaço. E, sumo-me. (Visita ou Memórias e Confissões 1982-2015, 63’45”1)

Quarenta e um anos da revolução dos cravos: quarenta e um anos que meu pai poderia 
ter pisado em solo português. Estou aqui com toda a documentação dele: correspondên-
cias, livros, fotografias... é como se ele estivesse voltando, de corpo presente. (Por Parte 
de Pai 2018, 19’28”)

Penso que quando se regressa a algo que já se fez, é sempre uma revisitação do passado 
que contribui para uma tomada de consciência, ou mesmo, para uma clarificação do que 
fizemos, do que fomos ou do que somos. Neste sentido Ritornare é o regresso ao que real-
mente fui e ainda sou, é o regresso à minha identidade e à construção da mesma através 
da voz, é o regresso ao corpo, ao corpo do passado, do presente e do futuro [...] e no final, 
fica a pergunta: quem somos? (Araújo 2024).

1	 Nos trechos em que mobilizamos excertos específicos dos filmes, optamos por incluir a minutagem 
correspondente como procedimento de precisão analítica e de localização das passagens audiovisuais, 
além da indicação do título da produção e do ano de lançamento, conforme as normas da revista.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

136

Iniciamos este texto com excertos de três artistas, uma brasileira e dois portu-
gueses. O primeiro é do cineasta Manoel de Oliveira, de seu filme Visita ou Memó-
rias e Confissões (1982-2015). O segundo, compõe o filme Por Parte de Pai (2018) de 
Guiomar Ramos. O terceiro, faz parte da exposição Ritornare (2024), do artista plás-
tico Vasco Araújo. 

Apesar de terem sido produzidas em diferentes momentos e contextos, gostaría-
mos de apontar algumas articulações entre as três produções, visando pensar tensio-
namentos e efeitos do gesto empreendido por esses artistas, de dobrar-se sobre si, 
sobre as próprias forças (Deleuze 1992), bem como de produzir fricções temporais 
que possibilitam diálogos entre diferentes pontas de tempo. 

Esses diálogos, de temporalidades diversas, articulam um pensamento por mon-
tagem (Didi-Huberman 2007; 2016; 2017) e possibilitam um movimento de reencontro 
com lugares de outrora, numa espécie de relação lazariana com a morte (Viegas 2023). 
Dessa maneira, arquivos e objetos corporificam algo daqueles que já se foram, em mo-
vimentos promovidos visando compreender aspectos de trajetórias outrora vividas. 
Cada um a seu modo, tenta compor novos percursos vitais, por meio de encontros 
arrítmicos de enfrentamento do tempo, já que não é possível transpor o que já foi, mas 
apenas dialogar com esses arquivos, compreendendo-os como “o suporte de prolon-
gamento da inteligência dos antepassados, consubstanciada no rol de respostas tão 
efetivas quanto contingentes para os problemas com que eles se defrontaram enquan-
to viveram” (Aquino 2016, 196).

Os três artistas aqui abordados entendem o retorno ao passado como um potente 
movimento para imaginar o futuro. Ao passado se pode retornar por meio de reen-
contros com arquivos, objetos e memórias. Ao futuro, é preciso imaginar, forjar cone-
xões entre o que já foi e o que pode vir a ser. No entanto, vale dizer, essa disposição 
que move perspectivas de reencontro e de forja, baralha espaços e temporalidades, 
articulando-os. “Assim, arranjos insuspeitos de atos e palavras orquestram um tipo 
de interlocução que reclama um regime de tempo diverso, cuja efetuação pressupõe 
uma superfície temporal amarrotada, em que múltiplos estratos atravessam-se mu-
tuamente e sem cessar” (Aquino 2017, 324). Como nos lembra Vasco Araújo, acerca 
de sua exposição, em cartaz na Galeria Francisco Fino em Lisboa, entre outubro e 
novembro de 2024, trata-se de um trabalho focado: “naquilo que sou, que somos, que 
fomos, o que gostaríamos de ter sido, e que talvez já sejamos” (Araújo 2024).

Ademais, pensando com Deleuze e Guattari (2010, 49), “voltar-se-para não im-
plica somente se desviar, mas enfrentar, voltar-se, retornar, perder-se, apagar-se”. 
Nessa senda, nos parece que tais movimentos de reencontro mobilizam uma dança do 
tempo que perpassa divisões temporais cronológicas, mas, vai além disso, ou seja, 
nesses movimentos de pensamento, algo que por um momento nos remete ao que 
já foi, noutro átimo alterna a temporalidade, num jogo de encontros e reencontros 
ziguezagueantes com aquilo que já fomos e com o que, quiçá, podemos vir a viver. 
Novamente, com Deleuze e Guattari (2010, 49), “há sempre muitos movimentos 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

137

infinitos presos uns nos outros, dobrados uns nos outros, na medida em que o retorno 
de um relança um outro instantaneamente, de tal maneira que o plano de imanência 
não pára de se tecer, gigantesco tear”. 

Vale ressaltar que duas das obras aqui analisadas são documentários autobiográ-
ficos. Ao pensarmos nesse tipo de produção, a própria junção entre a compreensão 
de “documento” e de “autobiográfico” convoca outras camadas de sentido. No cam-
po cinematográfico há discussões sobre o que delimitaria o documentário ao âmbito 
das “realidades”, considerando que “as fronteiras entre documentário e ficção nunca 
são estanques e variam” (Aumont e Marie 2006, 87). Para Jean-Luc Godard: “Todos 
os grandes filmes de ficção tendem ao documentário, assim como todos os grandes 
documentários tendem à ficção [...] E quem opta a fundo por um encontra necessaria-
mente o outro no fim do caminho” (Godard apud Salles 2005, 64). 

Um aspecto importante diz respeito à maneira como esse tipo de filme nos co-
necta rapidamente ao universo emocional de quem o realiza. Michael Renov (2004, 
xii, tradução nossa) observa que, ao decompor o termo autobiografia em “auto”, 
“bio” e “grafia”, evidenciam-se seus três elementos fundamentais: “um ‘eu’, uma 
vida, e uma prática de escrita”. Ao articular um processo audiovisual vinculado à 
sua própria vida, o cineasta estabelece rapidamente uma intimidade entre si e os 
espectadores, justamente porque os seus laços afetivos com as pessoas e lugares 
retratados antecedem o processo de realização do filme. Seja em processos fílmicos 
que articulam estratégias de autorrepresentação de sua subjetividade (Lagos Lab-
bé 2011; Coelho e Esteves 2010), em produções que privilegiam o tempo narrativo 
presente (Tonelo 2022), ou mesmo quando se tensiona o que se compreende pela 
representação de um “eu” nesses filmes (Anderst 2017), os documentários autobio-
gráficos podem ser de grande valia para a compreensão de processos mais amplos, 
não apenas das pessoas retratadas, mas também de nós mesmos, de nossa história 
e de nossa vida em sociedade. Como afirmam Macedo e Cabecinhas (2014): “os fil-
mes documentais, em particular os autobiográficos, podem ajudar-nos a conservar 
simultaneamente um registro factual dos acontecimentos e a abordar todos esses 
acontecimentos e os fenômenos que os rodeiam de uma forma mais holística” (p. 
56, tradução nossa). 

Esses documentários podem assumir múltiplas formas: diários filmados, relatos 
de viagem, autorretratos, registros domésticos ou amadores (Lagos Labbé 2011). Os 
suportes fílmicos utilizados, especialmente quando arquivos pessoais e familiares 
são utilizados, tendem a ser aqueles mais populares de cada época, a exemplo da 
película fotoquímica 16mm (Lane 2002) e posteriormente o vídeo e os formatos di-
gitais (Ramos 2008). Observa-se um interesse crescente pelo uso de materiais de 
arquivo na realização de documentários, em grande medida os filmes domésticos 
(Cuevas, 2013). O uso de arquivos em documentários autobiográficos também pode 
ser compreendido como um modo de o realizador reconstruir seu “eu” na relação 
com sua família (Rosas e Dittus 2020), ou mesmo para reutilizar e reciclar esses 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

138

materiais, com técnicas de colagem e descontinuidade explorando de outras formas 
seus trabalhos anteriores (Conway 2010; Daniels 2017).2

Neste texto buscamos pensar como movimentos de reencontros são empreendidos e 
de que modo se articulam a uma relação lazariana com a morte (Viegas 2023) nas três 
obras abordadas. Analisaremos o baralhamento de espaços e temporalidades realiza-
dos, especialmente nos dois documentários autobiográficos, de Manoel de Oliveira 
e Guiomar Ramos, mas também na exposição de Vasco Araújo, pensando conexões 
entre objetos fílmicos, corpos fílmicos e a ideia de que esses objetos e arquivos operam 
como cápsulas do tempo (Delmas 2010), materializando encontros entre diferentes 
pontas de tempo, bem como atuando como suportes de presença e de diálogo com 
aqueles que já se foram. Para isso, abordaremos a ideia de uma relação lazariana com 
a morte, na qual o retorno se corporifica por meio dos arquivos e objetos mobilizados. 

Para essa análise iniciaremos pela leitura de como Deleuze (2005) e Viegas (2023) 
compreendem a ideia de personagens lazarianos em filmes de Alain Resnais. Em se-
guida, a partir de Casetti (2015), Viegas (2025), do filme Phantoms of Nabua (2009) e de 
Artières (2013), buscaremos articular essa discussão aos objetos fílmicos e à noção de 
corpos fílmicos. Desse modo, correlacionaremos a análise conceitual empreendida, 
detendo-nos no movimento de reencontro nos documentários de Manoel de Oliveira 
e Guiomar Ramos, bem como na exposição de Vasco Araújo, visando pensar como o 
retorno a arquivos e objetos de outrora consubstancia uma relação lazariana com a 
morte em cada uma dessas produções.

2. Da relação lazariana com a morte

Nos escritos bíblicos conta-se que Lázaro, um amigo de Jesus Cristo, havia morri-
do e encontrava-se já há quatro dias sepultado. Jesus então anunciou que iria até seu 
sepulcro e o faria retornar de seu sono, afirmação esta que, num primeiro momento, 

2	 Esse texto é um resultado do trabalho desenvolvido na investigação de doutorado, em andamento, 
desenvolvida por Ingrid Rodrigues Gonçalves, sob orientação da Profa. Dra. Fabiana de Amorim 
Marcello, no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul (PPGEdu/UFRGS), intitulada Grafias documentais autobiográficas e audiovisualização da 
vida: articulações entre o ‘eu’ e o ‘nós’ para pensar a educação, na qual analisamos um conjunto 
de documentários autobiográficos pensando a partir dos movimentos empreendidos para sua 
realização. Tendo em vista tratar-se de um texto que se insere no contexto mais amplo dessa 
pesquisa de doutorado, não nos detivemos a retomar de forma exaustiva a bibliografia que discute 
o documentário autobiográfico ou o cinema de arquivo, uma vez que esses debates vêm sendo 
aprofundados na tese. Ademais, interessa-nos, neste texto, partilhar alguns desdobramentos 
desse percurso, especialmente no modo como temos pensado o que temos chamado de movimento 
de reencontro em documentários autobiográficos e como tal movimento se articula às obras aqui 
analisadas.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

139

levou seus discípulos a compreenderem que Lázaro dormia. No entanto, Cristo con-
firmou que o amigo falecera e que o traria de volta do mundo dos mortos, ressusci-
tando-o e permitindo-o resfolegar novamente os ares do mundo dos vivos. Conforme 
lemos no Evangelho de João, no Novo Testamento: “Disse Jesus: Tirai a pedra. [...] E, 
tendo dito isto, clamou com grande voz: Lázaro, sai para fora. E o defunto saiu, tendo 
as mãos e os pés ligados com faixas, e o seu rosto envolto num lenço. Disse-lhes Jesus: 
Desligai-o, e deixai-o ir.” (João 11:39-44, A Bíblia Sagrada, tradução de João Ferreira 
de Almeida). 

As narrativas bíblicas muitas vezes são retomadas por outros autores, como pontos 
de referência e inflexão para promover diálogos com novos personagens e/ou questio-
namentos. A ressurreição de Lázaro é retomada, por exemplo, por Hilda Hilst em Flu-
xo-Floema (1970/2003), cujo texto “apresenta a ressurreição de Lázaro narrada sob um 
ponto de vista bastante particular: o do próprio ressuscitado” (André 2016, 269). 

Outro autor que menciona Lázaro é Gilles Deleuze (2005), ao relacionar cinema e 
filosofia no livro Cinema 2: A imagem-tempo. Deleuze compara personagens do cineasta 
Alain Resnais a filósofos e diz que tal aproximação não significa dizer que eles aplicam 
temas filosóficos, mas que Resnais “inventa um cinema de filosofia, um cinema do pen-
samento, coisa inteiramente nova na história do cinema, inteiramente viva na história 
da filosofia, constituindo com seus colaboradores insubstituíveis, um casamento raro 
entre a filosofia e cinema” (Deleuze 2005, 249-250). Nessa correlação, e tomando como 
exemplo Claude, o personagem principal do filme Eu te Amo, Eu te Amo (1968) — que 
após tentar o suicídio e sobreviver, aceita participar de uma experiência de viagem no 
tempo, embrenhando-se em suas memórias em meio a um fluxo temporal que desafia 
a lógica linear-cronológica —, Deleuze aborda dois tipos de morte, a morte de dentro, da 
qual Claude escapa, e a morte de fora, que, entende-se, se apresentará a ele, como uma 
espécie de outra face daquela outra morte da qual retornou. 

No filme há alusões a Lázaro, pois, além da perspectiva da ressurreição, ao final da 
experiência de visita ao passado, Claude precisa conseguir aguardar quatro minutos 
no tempo presente para que o experimento possa ser concluído com sucesso. Ao invés 
disso, ele entra num movimento repetitivo de retorno ao passado e, após inúmeras ten-
tativas infrutíferas de permanência no tempo presente, revive a cena da própria morte, 
desvinculando-se das regras previstas e ressurgindo num gramado externo à cápsula 
do tempo na qual se encontrava, baralhando cálculos anteriormente feitos e rumando 
àquela outra vida que, nalgum momento, lhe apresentará outra morte. Deleuze (2005) 
entende que essas duas mortes se vinculam às experiências dos sobreviventes de Aus-
chwitz e Hiroshima e faz essa alusão metafórica aos personagens de Resnais.

Para Viegas (2023), Deleuze faz essa articulação questionando como tais ponde-
rações indicariam a possibilidade de pensar o cinema por meio do cinema, bem como 
fazer retornar à vida esses personagens lazarianos que promovem fricções entre dife-
rentes pontas de tempo.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

140

Ao comparar esses personagens a filósofos, ele utiliza uma metáfora despersonalizada da 
morte para desenvolver sua filosofia do tempo — sobre como o tempo é preservado, re-
petido e compreendido — substituindo a sucessão empírica das dimensões passado-pre-
sente-futuro por uma ordem não linear, não cronológica, tal como é própria da imagem-
-tempo. Surge então um novo tipo de personagem lazariano, retornando dos mortos, 
renascido, representado especialmente nos filmes de Resnais sobre os eventos históri-
cos de Auschwitz e Hiroshima: Noite e Neblina (Nuit et brouillard, 1956) e Hiroshima Meu 
Amor (1959), respectivamente. Contudo, uma memória documentada, nesses filmes, é 
mais do que um estado psicológico (Deleuze, 1985/2008, 119). Em alguns casos, essas 
reminiscências nem mesmo pertencem a um único personagem, ou os personagens têm 
memórias conflitantes; é como se vivessem e se movessem em um mundo que se tornou, 
ele próprio, uma memória. (Viegas 2023, 228-229, tradução nossa)

Esse diálogo promovido por uma vida que se propõe a articular diferentes tempo-
ralidades, como se estivesse se movendo entre diferentes mundos de modo desper-
sonalizado, também ocorre nos filmes de Guiomar Ramos, Manoel de Oliveira e na 
exposição de Vasco Araujo, por meio de outros corpos, quais sejam, seus arquivos e os 
objetos, com os quais eles dialogam nessas “viagens” nos e dos tempos.

3. Relações com os objetos fílmicos e a ideia de corpos fílmicos

No texto “Objects on the Screen: Tools, Things, Events”, Francesco Casetti (2015) 
argumenta que o cinema nos faz perceber de outra maneira os objetos que nos circun-
dam, pois, na tela, percebemos como são feitos, bem como suas relações com o con-
texto fílmico que nos é apresentado. Dentre as direções conceituais destacadas por 
Casetti, importa destacar a ideia de que os objetos adquirem sentidos novos quando 
exibidos em um filme, pois perdem seu sentido prático, desapegando-se das funções 
que costumeiramente apresentam na vida cotidiana e passando ao terreno do sim-
bólico. Nessa esteira, o autor argumenta que as imagens fílmicas poderiam ser com-
paradas a hieróglifos egípcios ou a ideogramas chineses, por conta da combinação 
feita entre as representações e as atribuições de sentidos. Nesse aspecto, no cinema, 
“o que aparece no ecrã funciona, então, como uma palavra ou uma letra: serve para 
construir um discurso” (Casetti 2015, 28, tradução nossa). 

Outro tópico de Casetti (2015), diz respeito à ideia presente em sua leitura de Ca-
nudo (1926), de que o cinema, entendido como uma forma de escrita, se configuraria 
como “essa força triunfante capaz de prolongar a existência humana para além dos 
limites do espaço, do tempo e da morte” (Canudo 1926, 302, tradução nossa). Isso se 
daria porque o cinema, mais do que abordar os objetos como símbolos, os têm como 
parte de um movimento que assistimos, relacionado ao fluxo da vida que se imprime 
por meio da luz projetada na tela. “O ecrã, este livro de uma só página, tão único e 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

141

infinito como a própria vida, permite que o mundo — tanto interno como externo — 
seja impresso na sua superfície” (Casetti 2015, 31, tradução nossa).

Um terceiro ponto de atenção é feito a partir de Epstein (1924), acerca da alma 
que os objetos teriam quando estão em cena, ou seja, as coisas teriam uma alma ca-
paz de articular situações e conexões mais profundas entre os objetos fílmicos e os 
espectadores, aparecendo-nos como eventos que se desenvolvem na tela. “De fato, 
um evento é caracterizado, antes de tudo, por ser algo que se desenvolve ou avança; 
é uma realidade que se desdobra no tempo, que ocupa o tempo e o modula” (Casetti 
2015, 38, tradução nossa). Casetti pontua que Derrida (2001) também dedicou aten-
ção a essa ideia, correlacionando evento com surpresa: “um evento supõe a surpresa, 
a exposição, o inantecipável” (Derrida 2001, 81, tradução nossa). E, pondera Casetti: 
“Em Epstein, os objetos têm muitas propriedades do evento de Derrida. Mais do que 
algo que está diante de nós, eles são algo que acontece. Eles aparecem na minha frente, 
se dirigem a mim, me implicam - e depois desaparecem do meu horizonte” (Casetti 
2015, 39, tradução e itálico nosso).

O último tópico abordado por Casetti (2015), concerne, na esteira de Epstein (1974), à 
ideia de que o cinema pode ser compreendido como uma forma de pensamento, e que, essa 
compreensão nos ajuda ainda mais a pensar a relação entre os objetos e os filmes.

Diante dessa perspectiva teórica acerca dos objetos nos filmes, nos sobrevém um 
questionamento, a partir da leitura de Viegas (2025), pela abordagem acerca do modo 
como Derrida compreende o cinema tendo a tela como um espaço de aparições, no qual 
as imagens cinematográficas podem ser compreendidas como fantasmas, desafiando 
nossa compreensão do que é real e do que não é. Por esse motivo, a autora faz uma com-
paração com uma sessão espírita, pois as imagens que os espectadores veem, durante 
uma sessão de cinema, não estariam nem vivas, nem mortas. “A tela é uma estrutura 
peculiar que ‘captura’ essas sombras projetadas na forma de aparições etéreas, presentes 
em sua própria incorporeidade (projetada)” (Viegas 2025, 53, tradução nossa).

Desta forma, questionamos: não seria, portanto, a tela, um objeto a ser pensado nessa 
relação entre os objetos e o cinema? Se assim o considerarmos, ela seria um objeto an-
terior aos demais objetos fílmicos, pois de certo modo está fora, mesmo estando dentro 
deles. Ou seja, é como se a tela corporificasse todas as demais relações acerca das quais 
refletimos anteriormente pensando junto com Casetti (2015). Seria então, a tela, um cor-
po que, transitoriamente, hospeda aqueles outros que vão sendo projetados?

Para enveredar por essa questão, recorreremos a um exercício de pensamento, 
pensando o cinema por meio do cinema (Viegas 2023), a partir do filme Phantoms of 
Nabua (2009), de Apichatpong Weerasethakul. Na sinopse do filme, lemos:

A aldeia tailandesa de Nabua, como outras no período da Guerra Fria, foi acusada de 
albergar comunistas e os seus habitantes foram alvo de represálias violentas. Essas atro-
cidades são aqui evocadas, mas de forma luminosa: uma lâmpada de néon alta, imagens 
projectadas, clarões zebrando a noite, uma bola em chamas passada de pé em pé por 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

142

jogadores adolescentes, uma estrela estendida que se consome ao contactar com fogo, a 
óptica de um projector privado de ecrã. De uma origem arcaica do cinema à sua destrui-
ção, da memória registada ao fim da imagem, este filme percorre o espectro da História. 
(Doclisboa 2024, 206)

No filme, um grupo de garotos joga futebol. Nada de extraordinário, tendo em vis-
ta o sucesso que esse esporte imprime nas práticas e subjetividades de nossos dias. 
Mas, não se trata de um jogo qualquer. O modo de jogar semelha uma brincadeira, 
um toque de bola em que, cada um vai repassando ao outro o desafio de fazer algo 
com mais habilidade do que foi capaz de fazer anteriormente. No entanto, o que di-
fere nesta cena é a bola, este objeto que coliga todo o movimento da misè-en-scene. Os 
corpos que se movem a buscam numa energia vívida e cuidadosa, tendo em vista que 
esse invólucro de ar percorre o solo em chamas. Sim, os lances são desempenhados 
com uma bola de fogo, num gramado. A cada chute, uma nuvem de fagulhas salta, 
semelhando enxames de vaga-lumes no ar. No canto do espaço aberto, ao invés de 
uma trave, na qual costumeiramente visualizaríamos um goleiro, vemos uma proje-
ção: imagens em movimento a dançar na tela, cuja luz vem de um pequeno projetor 
digital a iluminar aquela cena noturna. 

E o que exibiam as imagens projetadas? Estas vimos antes do início do jogo de 
bola: uma cena noturna; uma lâmpada fluorescente tubular acesa entre as árvores; o 
vento que balança as folhas; um som que parece ser do vento anunciando a chuva; e 
os planos que se intercalam a cobrir amplos ambientes abertos. E então: clarões. Uma 
cena que poderia ser estática, não fossem os raios a atravessar a tela em intervalos de 
segundos entre um e outro. Luzes ofuscantes a movimentar aquela dança imagéti-
ca, tendo em vista tratar-se de luminescências que não passam despercebidas, muito 
menos se o filme estiver sendo visto em uma sessão de cinema, em tela grande. Se 
não quisermos olhar, é preciso semicerrar os olhos, ou ainda, fechá-los, sob pena de a 
decisão contrária — a insistência de ver, de fixar os olhos naquelas luzes brilhantes — 
resultar, pela tenacidade desse gesto, na irritação do glóbulo ocular.

Pois bem, voltemos ao jogo de futebol. O jogo segue, a brincadeira fica cada vez 
mais divertida. A bola deixa rastros no gramado. Pequenos focos de fogo, capazes de 
fazer qualquer bombeiro se preocupar, são vistos ganhando vida paulatinamente no 
mato seco. Um, dois, três, vários… os focos de fogo aumentam e aproximam-se cada 
vez mais da tela: estão cada vez mais perto do tecido que abriga as imagens daqueles 
raios. A combustão se desenvolve, até que aquele espaço branco — que inicialmente 
remeteu à representação de uma trave e nos levou a embarcar nas imagens projetadas 
— passa a arder em chamas.

A queima daquele tecido, de repente, nos leva a questionar o que estaria a ser 
projetado, pois, conforme o pano vai sendo desintegrado pelo fogo, passamos a ver o 
projetor, num plano frontal em frente à sua lente: estamos faceando sua luz resplan-
decente tentando nos dizer algo, um “algo” imagético, para o qual não há “palavras”. 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

143

Há, isso sim, uma dança das imagens, mas sem imagens, pois sem tela tal dança não 
se corporifica, não ganha tônus, não tem “músculos”, não tem a substância que abri-
garia sua luz e a faria presente, permitindo-a viver naquele tempo-espaço que geral-
mente se diz ser o único que existe.

Desta forma, facear a luz de um projetor que não encontre abrigo numa tela é o 
mesmo que encarar frequências incorpóreas, buscando um habitat, uma materiali-
dade que as permita habitar um espaço-tempo do presente. Do contrário, há apenas 
energia dispersa. Como vemos no filme, a luz do projetor segue ligada, no entanto, 
não conseguimos ver de todo o que ela contém. Como estamos a lidar com uma misè-
-en-scene de raios, sendo a luz extremamente brilhante, por vezes, naqueles minutos, 
é possível enxergar faíscas estalando no ar daquele descampado noturno.

Por esse motivo, propomos pensar, além de objetos fílmicos, na ideia de corpos fíl-
micos, ou seja, diferenciando imagem-suporte de imagem-projetada. Pensando da pers-
pectiva da projeção fílmica, de um lado temos “as ‘imagens-suporte’, os filmes, que 
podem chegar em diferentes formatos (películas, arquivos digitais, fitas etc). Noutro 
cume, a ‘imagem-projetada’, corporizada no momento do espetáculo” (Gonçalves 
2016, 842).

Viegas (2025) traz uma outra perspectiva sobre a ideia de corpo, em seu diálogo 
com o filme Visita (1982-2015), ao comparar o corpo do filme ao sujeito do filme, no 
caso, o cineasta Manoel de Oliveira.

Como Visita não é um filme coletivo no sentido tradicional, mas foi dirigido, escrito, 
produzido, editado e atuado pelo próprio Oliveira, é possível tentar encontrar nele a 
“assinatura” de Oliveira, seu corpo (Derrida 2021: 11-12). O corpo do filme é seu próprio 
corpo, já que ele é o “sujeito” do filme, mas também no sentido de que seu corpo é sua 
obra e adquire mais poder quando o artista está ausente, a partir de seu ponto de vis-
ta disruptivo. Por exemplo, o artista realmente assombra a tela quando não está visível 
ou perceptível (por exemplo, durante a narração de Madruga e Doria) e, ainda assim, 
se comunica com nosso próprio corpo como espectadores (que o “contra-assinam”). 
(Viegas 2025, 66, tradução nossa)

A partir do filme Phantoms of Nabua (2009) pensamos na problemática da tela 
como um objeto que, ao mesmo tempo em que está fora da imagem-projetada, tam-
bém a corporifica — ou seja, um corpo-fílmico que cede à imagem-projetada um es-
paço para se mover. Ademais, nos dois documentários e na exposição poderíamos 
pensar, também, numa outra perspectiva de corpo, a partir de Artières (2013), que 
entende nossos arquivos pessoais como nossos outros corpos.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

144

4. Entre casas, objetos e corpos

Sumo-me, porém, permaneço. Esta poderia ter sido a frase dita por Manoel de 
Oliveira, ao finalizar o filme Visita ou Memórias e Confissões (1982-2015), pois, na mon-
tagem subsequente à cena de onde extraímos a epígrafe inicial deste texto, quase a 
findar o documentário, vemos imagens de arquivo que propiciam uma permanência, 
ainda que de outro modo, em outro corpo (Artières 2013), num corpo-arquivo. Tal 
combinação de imagens e sonoridades permanecerá, desde que preservada, para 
além da vida orgânica do cineasta, que, no momento da exibição ao público já havia 
findado, tendo em vista que o planejamento de distribuição deste filme seguiu um 
curso particular: só poderia ser exibido após sua morte, visando concretizar um diálo-
go, que só se consubstanciaria com os espectadores num momento posterior. O filme 
foi realizado entre 1981 e 1982 e lançado apenas em 2015, pois era uma condição posta 
por Oliveira, que somente dessa maneira gostaria de partilhá-lo com o público.

Intencionalmente, além de duas exibições privadas para um grupo seleto de membros da 
equipe e críticos de cinema em 1986 e 1993 (Rapold, 2015), por mais de 30 anos o filme per-
maneceu sem exibição pública, preservado nos arquivos da Cinemateca Portuguesa, até 
seu lançamento oficial em 2015, ano da morte de Oliveira. (Viegas 2025, 62, tradução nossa)

O resultado é um documentário autobiográfico conduzido de maneira muito par-
ticular, pois além de entrelaçar relatos de sua vida, bem como de sua família, expõe 
uma forte conexão com sua casa, um objeto-personagem que compõe parte impor-
tante no enredo.

Partindo do móbil da despedida da casa, Oliveira viaja pela sua vida de forma assumida-
mente lacunar, de acordo com um padrão seletivo cuja estrutura é já todo um programa. 
[...] Não, o filme não é um resumo da vida nem um encadeado de memórias em associa-
ção livre (à maneira de algumas derivas pessoais de um cinema mais recente), mas uma 
verdadeira construção dramática de que a terceira componente do título (confissões) 
revela o fecho e o cerne. (Costa 2021)

Oliveira nos leva a uma viagem por suas confissões, as quais permitem-lhe um 
movimento de reencontro com inúmeros momentos de sua vida. Ele constrói esse mo-
vimento utilizando-se de algumas estratégias, tais como: sua narração em frente à 
câmera, tal como se fosse um entrevistado de si mesmo; utilização de arquivos de uma 
vida (Gonçalves e Ribeiro 2025), os quais encena exibir ao acionar um projetor de pelí-
cula montado em um cômodo de sua casa; e, por meio de uma mise-en-scène entre sua 
casa e duas vozes off, na qual a casa assume o papel de personagem do filme.

O enredo, a percorrer cômodos de sua casa e “cômodos” de sua vida, de algum 
modo nos conduz à cena final, na qual o cineasta reflete sobre aquilo que já passou e 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

145

joga luz àquilo que virá. Trouxemos um trecho dessa cena, na epígrafe inicial desse 
texto, pois entendemos ser um momento importante do filme, uma espécie de ápi-
ce, ou ainda, de cômodo principal desta visita guiada que fazemos aos percursos de 
sua vida. O tempo cronológico embaralha-se, pois, nesse encontro entre cineasta e 
espectadores — cuidadosamente organizado por ele, para que ocorresse após sua 
morte —, ele nos diz lembrar do que já foi e “de um futuro que vai ser passado” (Vi-
sita 1982-2015, 64’).

No filme de Guiomar Ramos, Por Parte de Pai (2018), a cineasta mobiliza uma bus-
ca por arquivos e lugares percorridos por Vitor Ramos, seu pai, que foi professor de 
literatura francesa da Universidade de São Paulo e membro do Partido Comunista 
Português. Sua vida articulou trajetos intelectuais e políticos em diferentes locais e, 
por isso, há algumas casas que aparecem nesse contexto vivido pela família.

Guiomar diz que só foi possível começar o movimento de diálogo com os arquivos 
do pai após a morte da mãe, Dulce Helena Pessoa, pois ela, por ser historiadora, man-
tinha cuidadosamente um acervo de cartas trocadas pelo casal que continha muito 
dessas idas e vindas de Vitor. Após conseguir acessar esse ponto de partida, Guiomar 
consegue seguir suas buscas pelo pai, articulando consultas em arquivos históricos e 
policiais, bem como conversas com pesquisadores, familiares e amigos, transitando 
entre Brasil, Portugal e França. É interessante observar que esse gesto de retorno aos 
arquivos permite um movimento reencontro com o pai, e, concomitantemente, con-
forme já ponderamos em Gonçalves (2019), o acesso a um outro pai nos documen-
tos, um Vitor dos documentos, um outro modo de vida, uma vida em arquivo. Dessa 
maneira, a fricção dessas diferentes pontas de tempo possibilitou esse movimento 
de reencontro entre pai e filha, quarenta anos depois, e “efetivou-se com a singular 
intensidade ali exposta, pois aconteceu via arquivos — cartas, áudios, vídeos, foto-
grafias, publicações, arquivos policiais e, também, depoimentos, lembranças, luga-
res, caminhos, cidades” (Gonçalves 2019, 20).

E, além de realizar tal movimento de reencontro com essa vida do pai, nos e dos 
documentos, Guiomar também busca os locais nos quais ele viveu. Primeiro a casa 
onde viviam e onde o pai passou seus últimos dias. Ela nos mostra os cômodos e in-
daga seus irmãos e amigos do pai para relembrar como foram as horas nas quais ele 
sentiu fortes dores na cabeça, culminando em sua morte no dia seguinte. Eram pou-
cos dias após seu aniversário, comemorado no dia 25 de abril de 1974, o mesmo dia em 
que ocorreu a Revolução dos Cravos em Portugal. Nas lembranças, todos relatam que 
a casa estava cheia, tendo em vista o grande acontecimento em terras portuguesas 
dias antes. Ele estava falando ao telefone, com o amigo Antonio Candido de Mello e 
Souza, quando veio a arrefecer de dor.

No dia 25 de abril de 1974, no seu 54º e último aniversário comenta que a revolução foi o 
melhor presente que poderia ter recebido. Alguns dias depois, numa reunião na sua casa 
com a família e amigos exilados, comemorando e discutindo o retorno à pátria, Vítor 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

146

Ramos sofre um aneurisma fulminante que o deixa em coma profundo. Morre no dia 
seguinte, a 3 de maio de 1974. (Ramos 2023, 2)

Guiomar conta sobre sua relação com o pai, das tentativas de aproximação e do 
distanciamento que tiveram. Conta de como sentiu sua falta, de como imaginou que 
ele poderia ter participado dos fluxos de sua vida de inúmeras maneiras, inclusive em 
suas escolhas profissionais. E enquanto vemos imagens de uma rua em Paris, escu-
tamos ela dizer: “eu acho que ele poderia ter me dado mais apoio profissionalmente, 
de pai para filha... acho que fiquei a vida inteira procurando esse pai” (Por Parte de Pai 
2018, 75’52”).

A cineasta também busca por esse pai em outras casas. Aproximadamente aos 
vinte minutos do filme ela nos apresenta uma casa em Portugal, já habitada por ou-
tros moradores e diz que o pai passava as férias ali. Vemos então fotografias antigas da 
família de Vitor que dialogam com a paisagem filmada, da área externa da casa com 
árvores frutíferas e um amplo gramado. Aos trinta e sete minutos, Guiomar nos leva a 
Paris e conta que havia um grupo de exilados portugueses que residia no mesmo bair-
ro, o Quartier Latin. Vemos, então, fotografias de seu pai com seus amigos e a fachada 
de um prédio indicado por Guiomar, o qual nos parece ter sido a morada de Vitor na-
quela cidade. Mais adiante, aos sessenta e sete minutos do filme somos apresentados 
a fotografias da casa que viveram em Davis, cidade da Califórnia. Guiomar conta que 
Vitor foi convidado para realizar um curso de literatura francesa na Universidade da 
Califórnia e que a família chegou aos Estados Unidos no ápice da contracultura, pois 
o Festival de Woodstock tinha ocorrido quatro meses antes. Ela ressalta que as pessoas 
dormiam com a porta aberta e as casas pareciam iguais, de modo que “um professor 
universitário poderia ser vizinho de um mecânico” (Por Parte de Pai 2018, 67’43”). Ela 
diz lembrar do pai dizer que “era uma ironia essa cidade pertencer ao país símbolo do 
capitalismo” (Por Parte de Pai 2018, 67’ 57”).

E Guiomar também buscou o pai em objetos. Os objetos-arquivo, aos quais já nos 
referimos, de certo modo ganham vida ao permitirem uma articulação com outras 
temporalidades, trazendo-as a um diálogo com o tempo presente. Ao longo de todo o 
filme vemos montagens entre imagens de documentos, fotografias, áudios do pai e da 
mãe, além de materiais audiovisuais de encontros familiares articulados aos diálogos 
que Guiomar tece com pessoas e lugares. Nessa costura, a cineasta promove um mo-
vimento de reencontro e verga-se sobre si, ao pensar sua própria vida: aquilo que foi, 
aquilo que poderia ter sido, aquilo que, quiçá, poderá vir a ser.

Além desses, há um objeto, cujo diálogo estabelecido por ela e articulado ao con-
texto do filme chama a atenção. Um busto do artista plástico e amigo de Vitor, que 
também foi militante do Partido Comunista Português, José Dias Coelho (Ramos, 
2023). Ela compara o que aconteceu ao pai com o que vê na escultura: “Ela tem uma 
pequena rachadura e eu não sei em que momento aconteceu isso [...] mas ela pode 
representar também a rachadura irreversível que meu pai teve com o aneurisma [...] 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

147

algo que começou e se alastrou e rompeu de uma maneira que não teve retorno” (Por 
Parte de Pai 2018, 75’10”).

Neste ponto, a exposição Ritornare (2024), de Vasco Araújo, parece-nos conectar-
-se aos filmes de Guiomar Ramos e Manoel de Oliveira. Somos conduzidos por objetos 
e imagens que remetem a acontecimentos passados da vida do artista, para os quais 
ele retorna, visando compreender quem é aquela pessoa, que ele questiona se ainda 
é capaz de reconhecer. Vasco diz que, nessa exposição, está retornando ao início de 
seu trabalho, pois não seguiu a ópera como profissão, mas incorporou o canto ao seu 
trabalho de artista plástico (Ritornare 2024). O reencontro também se deu com seu 
outro corpo, com 65 quilos a mais, num outro momento de sua vida. Na exposição não 
é evidenciado o período exato em que esse processo ocorreu, mas, o artista nos faz 
saber enfaticamente que não há exatamente um momento específico em que iniciou 
esse processo, pois, com o tempo, passou a não se reconhecer naquele outro corpo. 
Em suas palavras: “no fundo, queria deitar fora toda aquela dor interna [...] e eu não 
queria viver mais com aquela imagem de um corpo que eu não reconhecia cada vez 
que me confrontava com ele” (Interview 2024, 8’03”). E afirma que esse movimento 
“é o regresso ao corpo, ao corpo do passado, do presente e do futuro” (Araújo 2024). 
Tempos que se misturam e um corpo que apesar de ser o mesmo, não o é.

Em diferentes contextos e momentos, os três artistas relacionam-se com espa-
ços de morada nessas obras: a casa, os arquivos e o corpo. A casa e os arquivos como 
corpos, como seus outros corpos (Artières 2013). E, os corpos e arquivos como casas. 
Corporeidades a conduzi-los em suas respectivas viagens pela vida, tal como a metá-
fora do navio, evocada no filme de Manoel de Oliveira, ao comparar sua casa a uma 
embarcação, identificando mastro, camarotes e até um miradouro com vista ao mar. 

Em culturas diversas, o navio e o barco são tomados como símbolos da embarcação con-
duzida ao longo da grande viagem que é a vida. Durante a travessia entre a vida e a mor-
te, o navio abriga-nos com segurança e proteção. Na viagem da vida, sem retorno, em 
que partimos, a embarcação nos escolta pelo percurso e nos assegura a sobrevivência 
diante de tormentas, de adversidades e de provações. [...] Isto posto, estabelecer uma 
analogia entre a casa e um navio significa entendê-la como instrumento de abrigo e de 
proteção que impulsiona o homem em sua trajetória existencial, portanto do nascimen-
to até a morte. A ideia expressa pelo diálogo consubstancia-se à imagem quando a câ-
mera mostra, em plano detalhe, a miniatura de um navio, o qual serve de ornamento à 
prateleira da sala. (Camargo 2020, 107)

Além de abrigar e possibilitar o trajeto feito pela vida, essas corporeidades dos 
arquivos e objetos dão concretude ao diálogo entre diferentes temporalidades, ma-
terializando o gesto de fazer diferentes pontas de tempo dialogarem com o presente, 
consubstanciando o encontro com o período ao qual cada artista retornou e empreen-
deu um movimento de reencontro.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

148

No caso do cineasta português, suas memórias familiares e sua relação com a casa 
nos conduzem a uma jornada por estágios de uma vida, ou melhor, estágios de vidas ar-
ticuladas e de seus respectivos corpos, os quais conheceram o sonho inicial da juventu-
de, a plenitude da maturidade e a decadência da velhice. Percebemos isso, por exemplo, 
na história de seu pai, a qual é corporificada no filme por meio do imóvel onde montou 
uma indústria de passamanarias. Inicialmente ocorreu o sonho de organizar o próprio 
negócio, depois a plenitude da empresa e, posteriormente, um período de esforços con-
duzidos pelo filho na tentativa de negociar com instituições financeiras algum encami-
nhamento para aquele empreendimento. Por fim, Oliveira nos conta que o local estava 
de tal modo deteriorado, que seria preciso vender instalações e terreno para conseguir 
pagar os credores. E conclui: “Mas, eu não sou e nunca fui um homem da indústria, sou 
sim, sempre fui, um homem de cinema.” (Visita 1982-2015, 58’30”).

A casa de Manoel de Oliveira também nos traz esta perspectiva de uma vida cor-
porificada em um objeto e que conhece diferentes estágios de uma existência. A casa 
idealizada, que ele comprou, montou, manteve, viu crescer os filhos. Local onde tra-
balhou e planificou seus filmes. Morada que fez parte de excelentes anos. Num dado 
momento, ele diz que considerou vendê-la para que a vida pudesse continuar. Em 
2013 a casa foi classificada como monumento de interesse público, tanto por ter sido 
construída com o propósito de ser a residência de Manoel de Oliveira, quanto por seu 
valor arquitetônico3.

No filme de Oliveira, essa ideia de um corpo que navega também traz uma pers-
pectiva de instabilidade, um jogo de derivas entre desejos e a imanência das ondas, 
consubstanciada pela relação entre o corpo que flutua e a espessura dos dias que o 
abriga. Nesse sentido, tomamos emprestado um diálogo do filme: “A casa somos nós, 
o corpo instável com marca do dilúvio, que anda em cima das ondas até que a pomba 
volte com o ramo de oliveira no bico. A casa não somos nós, a casa é o mundo, o nosso 
mundo” (Visita 1982-2015, 43’45”).

No caso do filme de Guiomar Ramos, as diferentes casas materializam os trajetos 
e as relações vividas pelo pai em diferentes países. E isso articula-se ao diálogo pro-
movido pela cineasta com os arquivos de vida do pai, os quais ela encontra de diversas 
maneiras, como por exemplo por meio da organização que a mãe fazia de seus arqui-
vos pessoais, minuciosamente ordenados, contendo cartas tanto escritas quanto fala-
das, enviadas por Vitor para a família — em alguns trechos do filme ouvimos sua voz 
gravada, contando como está sua vida em uma morada diversa daquela que, no mo-
mento da missiva, abrigava Dulce e os filhos. Outro modo de Guiomar encontrar-se 
com o pai por meio dos documentos foi pelas buscas em instituições, como o Arquivo 

3	 A portaria n.º 887/2013, publicada no Diário da República em 11 de dezembro de 2013 (Portugal 2013), 
indica que a casa foi considerada de interesse público e isso foi noticiado por diversos veículos de 
comunicação, a exemplo de Público (2013) e Andrade (2015). Em 06 de junho de 2014, é publicada a 
portaria n.º 435/2014, revogando a portaria n.º 887/2013 (Portugal 2014).

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

149

Nacional da Torre do Tombo, onde encontrou arquivos policiais que continham regis-
tros de seu pai, incluindo uma ficha com nome e profissão, além de cartas escritas por 
Vitor para a família que foram interceptadas e nunca chegaram ao seu destino.

Na exposição Ritornare (2024), Vasco Araújo produz um jogo entre ficção e reali-
dade, materializado por esculturas compostas com objetos que remetem ao período 
ao qual retorna. Um exemplo é My Way, constituída por cinco cabideiros com todas as 
roupas que ele utilizou em seus trabalhos, sendo que cada peça leva o nome concertos 
performados por Maria Callas entre 1938 e 1965, denotando, portanto, um retorno 
a esses objetos que correspondem aos trabalhos dele, articulados a uma espécie de 
retrospectiva da cantora (Ritornare 2024).

Os objetos com os quais os três artistas dialogaram, em seus respectivos contextos, 
não condiziam com as funcionalidades que porventura poderiam ter noutras situa-
ções (Casetti 2015). No caso de Vasco, por exemplo, as roupas outrora utilizadas como 
parte de seu figurino, ali, ao serem alocadas e vinculadas à exposição, remetem-se a 
outros sentidos, especificidades e temporalidades. Tais conversações materializaram 
algo do rastro da passagem dessas pessoas num dado espaço-tempo e, desta maneira, 
conforme articulações dos três artistas que aqui abordamos, percebe-se tanto con-
tinuidades quanto descontinuidades, num movimento de diálogo em delay (Aquino 
2017) com outros tempos, de tal modo, que esses objetos passam a atuar como espé-
cies de cápsulas do tempo (Delmas 2010), permitindo, e de certo modo concretizan-
do, os encontros entre diferentes pontas de tempo.

5. Considerações finais

O movimento infinito é duplo, e não há senão uma dobra de um a outro. É neste sentido 
que se diz que pensar e ser são uma só e mesma coisa. (Deleuze; Guattari 2010, 49)

Nesse texto, abordamos como o movimento de reencontro promovido em docu-
mentários autobiográficos correlaciona-se com a perspectiva de uma relação lazaria-
na com a morte nessas produções, se tomarmos os arquivos e objetos de uma vida 
como espécies de cápsulas do tempo que materializam esses diálogos empreendidos 
entre diferentes pontas de tempo. Também articulamos aspectos de uma exposição 
para pensar essa relação de retorno a materialidades de outrora.

Ao abordarmos o documentário de Manoel de Oliveira nos deparamos com rela-
ções estabelecidas entre uma vida, uma casa, um cineasta, e, por fim, um filme: corpo 
humano, um imóvel e um corpo fílmico conjugando-se a compor um relato audio-
visual preparado para ganhar o mundo apenas após a morte do cineasta. No filme, 
esse diálogo entre diferentes temporalidades enfatiza fortemente, além da fricção 
temporal entre passado e presente, a projeção destes com o futuro, tendo em vista a 
característica peculiar de produção desse filme, feito para ser exibido apenas após seu 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

150

passamento. Nesse caso, é como se o próprio cineasta tivesse autoproduzido seu cor-
po fílmico lazariano, talhado num exercício de articulação temporal no qual o cineas-
ta organizou/compôs a materialidade de seu próprio chamamento de volta ao mundo 
dos vivos, pois além de produzir o filme, também deixou instruções de sua exibição, 
num gesto testamental. Viegas (2025) também entende a obra de Manoel de Oliveira 
como sendo seu corpo, de modo que, mesmo quando o cineasta está ausente da tela, 
ou seja, quando não consta na imagem-projetada, da mesma forma ainda teríamos ali 
o seu corpo.

Pensar desta maneira, nos parece, ajuda a articular o movimento de retorno de 
Araújo (2024, 1) aos próprios arquivos. Vimos como o artista revisitou a busca por um 
outro corpo para seguir, para compor novos rumos em sua trajetória profissional, ou, 
como ele mesmo nos diz, para se livrar de uma dor, para afirmar seu poder pessoal: 
“ritornare para voar mais longe”. Na exposição, as roupas e objetos de outrora dão 
passagem ao encontro com aquele corpo que o artista pondera se reconhece. A si, 
parece tratar-se de um outro corpo, um outro momento de sua vida, ao qual buscou 
retornar, por meio do diálogo com seus objetos-arquivos-pessoais, outros corpos seus 
(Artières 2013), os quais, por meio desse movimento empreendido por ele, retorna-
ram, saíram do armário e tocaram o tempo presente. Deslocando a perspectiva de 
Viegas (2025), para pensar esse retorno de Araújo (2024), além de revisitar o corpo 
orgânico de outrora, o artista plástico também dialogou com um momento diverso de 
sua produção artística, compondo, pois, nesse baralhamento de espaços-tempos uma 
outra corporeidade, qual seja, aquela de sua assinatura, aquele emaranhado de fluxos 
vitais, entre diferentes espaços-tempos, corporeidades e temporalidades que foram 
sendo impressos em seu trabalho, ao longo de uma vida.

Conforme destaca Casetti (2015, 38), os objetos “são algo que acontece”, perdem 
suas funções práticas quando aparecem nos filmes, ganhando outros sentidos e co-
participando das narrativas fílmicas em questão, deslocados das funções cotidianas 
que teriam. Nesse jogo de sentidos, poderíamos pensar, por exemplo, que a escultura 
de José Dias Coelho, com a qual Guiomar Ramos dialoga no filme Por Parte de Pai 
(2018), de certo modo, corporifica o que ocorreu com a saúde de Vitor. Pois, como ela 
mesma diz, assim como ocorreu com o busto esculpido — cuja rachadura começou pe-
quena e foi se ampliando, de modo a instaurar-se perpetuamente —, o aneurisma que 
o pai teve instalou-se de modo irreversível, a ponto de tomar-lhe a vida, dias depois da 
Revolução dos Cravos. Dessa maneira, um modo que ela encontrou de permitir-lhe 
um retorno ao mundo dos vivos foi por meio de um diálogo em delay (Aquino 2017), 
estabelecido com aquele outro pai, agora nos e dos documentos, como se esses obje-
tos-arquivos pudessem ser os corpos despersonalizados a materializarem o retorno 
desse personagem lazariano, permitindo-lhe trafegar num espaço entre o mundo das 
memórias e o mundo dos vivos, num jogo empreendido por meio do gesto da filha de 
chamar-lhe de volta, audiovisualmente, ao presente.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

151

Retomando ponderações de Gonçalves (2019), os arquivos pessoais de Vitor Ra-
mos podem ser compreendidos como a materialidade do movimento de produção ci-
nematográfico concretizado por Guiomar, em torno de um desejo de reencontrar seu 
pai. Assim, a cineasta fez diferentes pontas de tempo se encontrarem e promoveu os 
arquivos de vida do pai aos status de protagonistas do filme. “As cartas, fotografias, 
sonoridades e demais documentos ganharam vida, performando ali uma conversa-
ção das formas, uma dança textural dos suportes e da vivacidade que suas inscrições 
abrigavam, de tal modo que a morte se fez vida nesse modo de existir fílmico urdido 
pela cineasta” (Gonçalves 2019, 21). Os arquivos possibilitaram e materializaram o 
encontro com um outro pai, aquele dos arquivos, ao mesmo tempo que, ao baralhar 
temporalidades, concomitantemente consubstanciou-se um movimento de reencon-
tro com algo daquele pai de outrora.

Neste texto, articulamos como os arquivos e objetos se relacionam com o movi-
mento de reencontro empreendido pelos artistas nas obras analisadas. Em especial, ao 
focarmos nos dois documentários autobiográficos abordados, buscamos evidenciar a 
importância de deslocar o modo de pensar os objetos e arquivos nesses filmes. Nesses 
gestos que visaram movimentos de reencontros com o passado, tais materialidades 
coparticiparam de uma relação lazariana com a morte, ou seja, mesmo com o bara-
lhamento de temporalidades empreendido por ambos os cineastas, aquelas conexões 
e relações por eles estabelecidas edificaram espaços de morada e passagem, corporifica-
dos por meio dos objetos e arquivos mobilizados.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

152

—
Financiamento
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 
— Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001, e contou também com apoio da Fundação de Amparo à 
Pesquisa do Estado do Rio Grande do Sul (FAPERGS), Brasil.

—
Agradecimentos
Este texto foi desenvolvido a partir de dois períodos de pesquisa realizados por Ingrid Rodrigues Gonçalves, 
vinculados ao projeto Film and Death (ERC 101088956), sediado no Instituto de Filosofia da Universidade 
NOVA de Lisboa (IFILNOVA). O primeiro, em outubro de 2024, com bolsa de capacitação da CAPES; e o 
segundo, em fevereiro de 2025, com apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio Grande do Sul 
(FAPERGS), no âmbito de um fomento de mobilidade internacional.

—
Referências
A Bíblia Sagrada. 1969. Tradução de João Ferreira de Almeida. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil.
Anderst, Leah. 2017. “The Self as Evidence and Collaborative Identity in Contemporary Autobiographical 

Documentary.” Auto/Biography Studies 32 (2): 255–57. https://doi.org/10.1080/08989575.2017.1288030. 
Andrade, Sérgio. 2015. “Uma casa com arquitectura, memórias e angústia.” Público, maio 4, 2015. https://www.

publico.pt/2015/05/04/culturaipsilon/noticia/uma-casa-com-arquitectura-memorias-e-angustia-1694375.
André, Willian. 2016. “A angústia diante da morte em ‘Lázaro’, de Hilda Hilst.” Estudos de Literatura Brasileira 

Contemporânea (47): 269–86. https://doi.org/10.1590/2316-40184713.
Aquino, Julio Groppa. 2017. “Diálogos em delay: especulações em torno de uma temporalidade outra 

do encontro pedagógico.” Educação e Pesquisa 43 (2): 311–26. https://doi.org/10.1590/S1517-
9702201608146649.

———. 2016. “Não mais, mas ainda: experiência, arquivo, infância.” Childhood & Philosophy (12): 179–200. 
https://doi.org/10.12957/childphilo.2016.23357.

Araújo, Vasco. 2024. Ritornare. Folder da exposição. Lisboa: Galeria Francisco Fino.
Artières, Philippe. 2013. “Arquivar-se: a propósito de certas práticas de autoarquivamento.” Em Arquivos 

pessoais: reflexões multidisciplinares e experiências de pesquisa, editado por Isabel Siqueira Travancas, Joëlle 
Rouchou e Luciana Heymann, 45–54. Rio de Janeiro: Editora FGV.

Aumont, Jacques, e Michel Marie. 2006. Dicionário teórico e crítico de cinema. Tradução de Eloisa Araújo 
Ribeiro. Campinas: Papirus.

Camargo, Fernanda Barini. 2020. “Visita ou Memórias e Confissões: o filme-testamento de Manoel de 
Oliveira.” Revista do Centro de Estudos Portugueses 40 (64): 95–110. https://doi.org/10.17851/2359-
0076.40.64.95-110. 

Canudo, Ricciotto. 1926. “Reflections on the Seventh Art.” Translated by Claudia Gorbman, from “Réflexions 
sur le septième art” (1923). In French Film Theory and Criticism: A History/Anthology, 1907 - 1939, edited 
by Richard Abel, 291–302. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Casetti, Francesco. 2015. “Objects on the Screen: Tools, Things, Events.” In Cinematographic Objects: Things and 
Operations, edited by Volker Pantemburg, 25–41. Berlin: August Verlag.

Coelho, Sandra Straccialano, e Ana Camila Esteves. 2010. “A Narrativa Autobiográfica no Filme Documentário: 
Uma Análise de Tarnation (2003), de Jonathan Caouette.” Doc On-line 9 (dezembro): 19–42. https://www.
doc.ubi.pt/09/dossier_coelho_esteves.pdf. 

Conway, Kelley. 2010. “Varda at Work: Les Plages d’Agnès.” Studies in French Cinema 10 (2): 125–139. https://doi.
org/10.1386/sfc.10.2.125_1. 

Costa, José Manuel. 2021. Visita ou Memórias e Confissões. Folder de exibição do filme. Cinemateca Portuguesa, 
26 de abril, 2021. https://www.cinemateca.pt/CinematecaSite/media/Documentos/2021-04-26_VISITA-
OU-MEMORIAS-E-CONFISSOES_1.pdf.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

153

Cuevas, Efrén. 2013. “Home Movies as Personal Archives in Autobiographical Documentaries.” Studies in 
Documentary Film 7 (1): 17–29. https://doi.org/10.1386/sdf.7.1.17_1. 

Daniels, Jill. 2017. “Blurred Boundaries: Remediation of Found Footage in Experimental Autobiographical 
Documentary Filmmaking.” Journal of Media Practice 18 (1): 73–82. https://doi.org/10.1080/14682753.2017
.1306338.

Deleuze, Gilles. 1992. Conversações. São Paulo: Editora 34.
———. 2005. Cinema 2: A imagem-tempo. São Paulo: Editora Brasiliense.
Deleuze, Gilles, e Félix Guattari. 2010. O que é a filosofia? 3ª ed. Traduzido por Bento Prado Jr. e Alberto Alonso 

Muñoz. São Paulo: Editora 34.
Delmas, Bruno. 2010. Arquivos para quê? Textos escolhidos. Tradução de Danielle Ardaillon. São Paulo: Instituto 

Fernando Henrique Cardoso.
Derrida, Jacques. 2001. “Une certaine possibilité impossible de dire l’événement.” In Dire l’événement, est-ce 

possible ? Séminaire de Montréal, pour Jacques Derrida, edited by Gad Soussana, Alexis Nouss and Jacques 
Derrida, 79–112. Paris: L’Harmattan.

Didi-Huberman, Georges. 2007. “Un conocimiento por el montaje: entrevista con Georges Didi-Huberman.” 
Minerva: Revista del Círculo de Bellas Artes (5): 17–22. https://cbamadrid.es/revistaminerva/articulo.
php?id=141.

———. 2016. Remontar, remontagem (do tempo). Traduzido por Milene Migliano. Belo Horizonte: Edições Chão 
da Feira. https://chaodafeira.com/catalogo/caderno-n-47-remontar-remontagem-do-tempo/.

———. 2017. Diante do tempo: História da arte e anacronismo das imagens. Belo Horizonte: UFMG.
Doclisboa — XXII. 2024. Festival Internacional de Cinema: Catálogo do festival. Lisboa: Apordoc — Associação 

pelo Documentário.
Epstein, Jean. 1924. “On Certain Characteristics of Photogénie.” In Jean Epstein: Critical Essays and New 

Translations, edited by Sarah Keller and Jason N. Paul, 292–296. Amsterdam: Amsterdam University Press.
Gonçalves, Ingrid Rodrigues, e Cintya Regina Ribeiro. 2025. “Arquivos De Uma Vida: Uma Zona De Fronteira.” 

Acervo 38 (2):1–22. https://doi.org/10.64729/an.acervo.v38i2.2402.
Gonçalves, Ingrid Rodrigues. 2019. “Diálogos com a chama viva dos arquivos mortos.” Em Arquivos, memórias 

sensíveis e educação, editado por Adriana Carvalho Koyama e Ivana Denise Parrela, 10–24. Belo Horizonte: 
ECI/UFMG.

———. 2016. “Uma dança dos corpos fílmicos.” ETD — Educação Temática Digital 18 (4): 835–856. https://
periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646440/14501.

Hilst, Hilda. 2003. “Lázaro.” Em Fluxo-Floema. São Paulo: Globo.
Lagos Labbé, Paola. 2011. “Ecografías del ‘Yo’: Documental autobiográfico y estrategias de (auto)

representación de la subjetividad.” Comunicación y Medios (24): 60–80. https://doi.org/10.5354/rcm.
v0i24.19894.

Lane, Jim. 2002. The Autobiographical Documentary in America. Madison: University of Wisconsin Press.
Macedo, Isabel, and Rosa Cabecinhas. 2014. “Diasporic Identity(ies) and the Meaning of Home in 

Autobiographical Documentary Films.” Revista Lusófona de Estudos Culturais 2 (1): 54–71. https://doi.
org/10.21814/rlec.55. 

Portugal. 2014. “Portaria n.º 435/2014 de 6 de junho.” Diário da República, 2.ª série, n.º 109/2014 (6 de junho): 
14.936. https://diariodarepublica.pt/dr/detalhe/portaria/435-2014-25680373.

Portugal. 2013. “Portaria n.º 887/2013, de 11 de dezembro.” Diário da República, 2.ª série, n.º 240/2013 (11 de 
dezembro): 35.476. https://diariodarepublica.pt/dr/detalhe/portaria/887-2013-2967237.

Público. 2013. “Casa onde viveu Manoel de Oliveira classificada como Monumento de Interesse Público.” 
Público, 11 de dezembro de 2013. https://www.publico.pt/2013/12/11/culturaipsilon/noticia/casa-manoel-
de-oliveira-classificada-como-monumento-de-interesse-publico-1615886. 

Ramos, Fernão Pessoa. 2008. “Fronteiras e horizontes do documentário.” Entrevista a Manuel Alves Filho. 
Jornal da Unicamp, Campinas, 1 a 7 setembro, 6–7.

Ramos, Guiomar. 2023. “Vitor Ramos: uma trajetória no exílio.” Folha de Sala. Biblioteca Nacional de Portugal, 
Serviço de Actividades Culturais. https://www.bnportugal.gov.pt/images/stories/agenda/2022/vitor_
ramos_folha_sala.pdf. 

Renov, Michael. 2004. The Subject of Documentary. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Ritornare. 2024. “Exposição de Vasco Araújo.” Galeria Francisco Fino, Lisboa. https://www.franciscofino.com/

exhibitions/60-ritornare-vasco-araujo/. 

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

154

INGRID RODRIGUES GONÇALVES
Ingrid Rodrigues Gonçalves é doutoranda 
em Educação pela Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (UFRGS, Brasil), com dois 
períodos de pesquisa vinculados ao projeto 
Film and Death no Instituto de Filosofia da 
Universidade NOVA de Lisboa (IFILNOVA), 
com apoio da CAPES e da FAPERGS.
—
ORCID
0000-0002-7288-5376
—
CIÊNCIA ID
4C1A-5B10-4C83
—
Morada institucional
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
Faculdade de Educação. Programa de Pós-
Graduação em Educação. Av. Paulo Gama, s/n°, 
Prédio 12.201, 7º andar, CEP 90046-900. Porto 
Alegre, RS, Brasil.

FABIANA DE AMORIM MARCELLO
Fabiana de Amorim Marcello é doutora em 
Educação pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul (UFRGS), com período de estudos 
na Universidade Paris III e pós-doutorado no 
Institut d’Études Politiques de Paris (Sciences Po). 
Professora do Programa de Pós-Graduação em 
Educação da UFRGS e bolsista de Produtividade 
em Pesquisa do CNPq.
—
ORCID
0000-0001-9720-2650
—
CIÊNCIA ID
3F1B-6502-32FB
—
Morada institucional
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
Faculdade de Educação. Programa de Pós-
Graduação em Educação. Av. Paulo Gama, s/n°, 
Prédio 12.201, 7º andar, CEP 90046-900. Porto 
Alegre, RS, Brasil.

Rosas, Vladimir, and Rubén Dittus. 2020. “The Autobiographical Documentary: Archive and Montage to 
Represent the Self.” Studies in Documentary Film 15 (3): 203–19. https://doi.org/10.1080/17503280.2020.18
15123.

Salles, João Moreira. 2005. “A dificuldade do documentário.” Em O imaginário e o poético nas ciências sociais, 
editado por José Souza Martins, Cornelia Eckert e Sylvia Caiuby Novaes, 57–71. Bauru: Edusc.

Tonelo, Gabriel Kitofi. 2022. “Filmar-se, Sendo: O Tempo Narrativo Presente em Documentários 
Autobiográficos.” Aniki: Revista Portuguesa da Imagem em Movimento 9 (1): 30–57. https://doi.org/10.14591/
aniki.v9n1.792.

Viegas, Susana. 2025. “Derrida on Cinema’s Spectral Images: Time, Repetition, and Belief.” In Derrida and Film 
Studies, edited by Kamil Lipiński and Andrzej Marzec, 53–69. Leiden: Brill.

———. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the Nature of 
Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39. https://doi.org/10.3366/film.2023.02. 

—
Filmografia
Eu Te Amo, Eu Te Amo. Dir. Alain Resnais. França, 1968. 94 min.
Interview. Canal do Vimeo Galeria Francisco Fino. Publicado em setembro de 2024. https://vimeo.

com/1013556617/5a29ad7aa3.
Phantoms of Nabua. Dir. Apichatpong Weerasethakul. Tailândia, Alemanha, Reino Unido, 2009. 11 min.
Por Parte de Pai. Dir. Guiomar Ramos. Brasil, 2018. 86 min.
Ritornare: Entrevista com Vasco Araújo. Canal do YouTube Coffeepaste. Publicado em 2 de outubro de 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=YPVxw2PuR6c.
Visita ou Memórias e Confissões. Dir. Manoel de Oliveira. Portugal, 1982–2015. 68 min.

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO

https://orcid.org/0000-0002-7288-5376
https://www.cienciavitae.pt/portal/4C1A-5B10-4C83
https://orcid.org/0000-0001-9720-2650
https://www.cienciavitae.pt/portal/3F1B-6502-32FB


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

155

—
Declaração de conflito de interesses
Os autores declaram não haver potenciais conflitos de interesse em relação à investigação, autoria e/ou 
publicação deste artigo.

—
Para citar este artigo
Gonçalves, Ingrid Rodrigues e Fabiana de Amorim Marcello. 2025. “O movimento de reencontro  

em documentários autobiográficos: retornar aos corpos, arquivos e objetos de uma vida.”  
Revista de Comunicação e Linguagens (63): 134-155. https://doi.org/10.34619/tpbf-deh2.

© 2025 Ingrid Rodrigues Gonçalves e Fabiana de Amorim Marcello. Este é um artigo de acesso aberto distribuído 
nos termos da Creative Commons Attribution License, que permite o uso, a distribuição e a reprodução sem 
restrições, em qualquer meio, desde que os autores originais e a fonte sejam devidamente creditados.

—
Recebido Received: 2025-05-30 Aceite Accepted: 2025-11-04

INGRID RODRIGUES GONÇALVES & FABIANA DE AMORIM MARCELLO

https://doi.org/10.34619/tpbf-deh2
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

156

This essay explores the Chinese “TV Theory Film”  When Marx Met Confucius, 
which surfaced in 2023 charged with complex political, ethical, and philosoph-
ical tensions. Engaging several of these, the paper argues that the live-action 
portrayal of  Kong fuzi  (Master Confucius) alongside a “Deepfaked” Karl Marx, 
and a chaotic constellation of other Chinese politico-philosophical icons, appear 
designed to dislodge a potent political image of deep Chinese time—one that the 
crystalline theories of Walter Benjamin and Gilles Deleuze can help us to politi-
cally deconstruct and map. The reanimated aesthetic figures of dead philosophers 
intellectually performing therein are also discussed as being doubly or even trebly 
“monstrous:” first, in Marx’s sense of how alienated workers become dismem-
bered and dis-organ-ised monsters under systems of capitalism; second, through 
Deleuze’s notion of the history of philosophy producing mutant “monsters” made 
to speak whatever their creators dictate. In this case, Marx and Confucius func-
tion as monstrous philosophical personae—intercessors for an absent-present au-
thor, one articulated through the master signifier of what is known as “Xi Jinping 

—
Abstract

Monstrous, Alienated, 
and Still Labouring Dead 
Philosophers: Karl Marx (with 
‘Chinese characteristics’ and 
‘chthulumedia features’) meets 
Confucius … in a crepuscular 
theory crystal
Filósofos Mortos, Monstruosos, Alienados 
e Ainda em Trabalho: Karl Marx (com 
‘características chinesas’ e ‘vestígios de 
chthulumedia’) encontra Confúcio… dentro 
de um cristal teórico crepuscular

DAVID H. FLEMING
University of Stirling, Scotland  
david.fleming@stir.ac.uk

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

157

Este ensaio explora o filme teórico-televisivo chinês When Marx Met Confucius 
(Quando Marx conheceu Confúcio), que emergiu em 2023 carregado de comple-
xas tensões políticas, éticas e filosóficas.   Ao envolver-se com várias dessas ten-
sões, este texto argumenta que a representação em live-action de Kong fuzi (Mes-
tre Confúcio), ao lado de um deepfake de Karl Marx e de uma constelação caótica 
de outros ícones político-filosóficos chineses, parece concebida para deslocar uma 
poderosa representação política do tempo profundo chinês — uma imagem(repre-
sentação) cujas teorias cristalinas de Walter Benjamin e Gilles Deleuze podem 
ajudar a desconstruir e a mapear politicamente.
As figuras estéticas reanimadas de filósofos mortos que ali “atuam” intelectual-
mente são igualmente discutidas como sendo duplamente, ou até triplamente, 
“monstruosas:” em primeiro lugar, no sentido marxista de como os trabalhado-
res alienados se tornam monstros desmembrados e “des-orgão-nizados” sob 
sistemas capitalistas; em segundo, segundo a noção deleuziana de que a história 
da filosofia produz “monstros” mutantes feitos para dizer o que os seus criado-
res lhes impõem. Neste caso, Marx e Confúcio funcionam como monstruosas 
personae filosóficas — intercessores de um autor ausente-presente, articulado 
através do significante-mestre do que se designa por “Pensamento de Xi Jinping 
sobre a Cultura.”
Contudo, estas imagens propagandísticas de filósofos mortos ainda em labor tam-
bém traem uma mutação nos desejos semi-capitalistas de um “monstrar” tecno-
lógico. Pois os novos atores não-humanos de software apontam para as estranhas 
agências de formas enganosas e controladoras de “ctulomédia”, que contribuem 
para reificar uma versão sintética e sincrética do “marxismo com características 
chinesas.” 
Tal exposição revela, por sua vez, outra faceta daquilo que poderíamos designar, 
segundo Benjamin, como um “pequeno cristal do acontecimento total”, ou, se-
gundo Deleuze, como uma síntese cristalina disjuntiva. Deste modo, o ensaio 
identifica uma nova torção no “retorno lazareano” de filósofos há muito mortos, 
convocados para o trabalho político no presente corrigido.
When Marx Met Confucius | Chthulumedia | Hunan TV | Confúcio | Karl 
Marx | Xi Jinping | Walter Benjamin | Gilles Deleuze | Filósofos Mortos | 
Filósofia do Cinema Chinês

—
Resumo

—
Palavras-chave

Thought on Culture.” However, these propagandised images of still-labouring 
dead philosophers also betray a mutation in semicapitalist desires for technolog-
ical monstration. For, newfangled non-human software actors gesture us towards 
the weird agencies of deceptive and con-trolling forms of “chthulumedia” which 
help to reify a synthetic and syncretic version of “Marxism with Chinese char-
acteristics,” with this exposing in turn another facet of what we might call after 
Benjamin a “small crystal of the total event,” or what Deleuze might frame as a 
disjunctive crystalline synthesis. By such means the paper identifies a new twist 
to the ‘Lazarean’ return of long dead philosophers for political work in the reme-
diated present. 
When Marx Met Confucius | Chthulumedia | Hunan TV | Confucius | Karl 
Marx; | Xi Jinping | Walter Benjamin | Gilles Deleuze | Dead Philosophers | 
Chinese Film Philosophy

—
Keywords

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

158

“Borrow a corpse to resurrect the soul” instructs The Thirty-Six Stratagems (Taylor 
2013), a treatise passed down since the sixth century as a guide to China’s political, mar-
tial, and civic leaders. An axiom also reanimated, if not doubled down on, for the recent 
Chinese “TV Theory Film” (Suni 2023) When Marx met Confucius (Li Yuesheng 2023). 
Therein, the long-dead titular idols—a wizened live-action Kŏng Fūzĭ or Master Confu-
cius (Gao Feng) and an uncannily “Deepfaked” Karl Marx (Xu Yazhou)—get respawned 
to star in an updated screen adaptation of Guo Moruo’s 1926 essay ”Marx Enters the 
Confucian Temple.” From which, Marx’s red “crab” faced spectre visits the lingering 
spirit of China’s (then) paramount ancestral philosopher in a Shanghai temple, to dis-
cover if Communism might not take root in China (1999, 78).1 In marked difference to 
its literary precursor, the “shanghaied”2 bodies and synthetic souls haunt the modern 
psychotechnology dialogue in fluent Mandarin, in and around a virtual Hunan televi-
sion studio—as part of a “phantasmagoric” sigil endorsing the virtues of what is known 
today as “Xi Jinping Thought on Culture.” 3 

By design, the multifaceted crystalline structure of When Marx Met Confucius’s 
(WMMC hereafter) generates an atmospheric head space for its two—what we might 
call after Susana Viegas (2023; 2025)-“Lazarean” screen philosophers to playfully inter-
act with a hyperreal swirl of computationally resurrected and informatically reanimat-
ed Chinese figures and artefacts. At one point the resurrected duo view a touristic VT 
of Laozi sightseeing ultra-modern Chinese libraries and archives, for example, while 
interviewing an animated Qin era terracotta soldier: transported from one necropolis 

1	 Throughout their discussions, which in Guo’s story are filtered through teams of translators and 
compradors, the duo come to see that Confucianism is in essence a “pre-scientific Marxism” 
(Dessein 2019, 138). In Gou’s story the revelation reads thus: “‘Ah, you’re right!’ Marx now began to 
exclaim: ‘I never imagined that two thousand years ago in the distant East there was already an old 
comrade like you! Our views are completely at one. How can there be people who say my thought is 
at odds with yours, that it does not suit the national conditions of China and cannot be implemented 
here?’ ‘Ai!’ Confucius at this point suddenly exhaled a long sigh—a sigh long enough to release two 
thousand years of pent-up frustration” (1999, 84).

2	 To “shanghai” or get “shanghaied” is an old naval term associated with dosing and kidnapping to 
force someone into labour against their will upon a ship (Fleming 2025, 8), or as Homay King puts it, 
“to drug or otherwise render insensible, and ship on board a vessel wanting hands,” if not to “transfer 
forcibly or abduct, to constrain or compel” (2010, 51). The term became popular in the mid-to-late 
1800s, when sailors were often coerced into service on ships bound for Shanghai or elsewhere in 
China. In this context, I suggest that the two dead philosophers are being “shanghaied”—compelled 
to work against their will, or without consent—within a propagandist “vehicle” for Xi Jinping 
Thought. 

3	 Notion of “psychotechnologies” and the “psychotechnological” are derived from Culture Industry 
critiques but popularised by media archaeologists such as Friedrich Kittler (1999, 160) and 
Bernard Stiegler (2010) to foreground the controlling and manipulative affects/effects of media 
forms on psychic life, specifically foregrounding the erosion of critical thinking/thought. Stiegler’s 
engagement in particular gestures to the power of television and internet search engines, which 
appear vectorially evoked by the form and content of WMMC. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

159

to another. Other dug-up relics include an animated photograph of Chairman Mao 
Zedong—which gets projected as an animated 2D surface within the virtual 3D studio, 
implying that the reanimated “president for life” has been condemned to a flattened 
phantom zone à la General Zod.4 Confucius and Marx also talk with a propagandist 
poster of Lenin, gawp at a reanimated ancient Chinese cave painting, marvel at mod-
ern magnetic bullet trains, and quiz a hologrammatic AI version of Confucius (more on 
which below). These and many more spectacular set ups are introduced by a roster of 
besuited “scholars and propagandists” well-schooled in “Xi Jinping Thought,” afore a 
small “live” studio audience composed of Chinese schoolchildren—who occasionally 
toss leading softball questions to the reanimated philosophers who respond as avatars 
for the philosophies they each lend their proper names too: “How did Marxism take root, 
then germinate, and finally grow into such a deep-rooted and lush tree today?”

Notwithstanding its contrived nature, the series emerged charged with complex 
and divisive political, philosophical and ethico-aesthetic tensions. Engaging these, 
this essay argues that the efficaciously curated constellations operationalised appear 
designed to dislodge a potent image of “deep” Chinese time—the temporal horizons 
of which can be critically mapped and politically deconstructed through the crystalline 
theories of Walter Benjamin and Gilles Deleuze. For, if the series appears engineered to 
evoke what Benjamin might call a jetztzeit-charged “small crystal of the total event,” I 
read it as a political film in the “main melody” (zhu xuanlü) key: engineered by China’s 
power players to promote the homogenous (action-image) advance of the governing 
historical-ideological narrative.5 My essay thus identifies a new twist on the Lazarean 
return of long-dead philosophers for political work in the remediated present.

To make sense of such, I first draw on Deleuze and Guattari’s contention that the 
history of philosophy can be read as the production of “monstrous” philosophical per-
sonae: figures repurposed to speak under the sign of a new author(rity) structure, with 
the dead philosophical icons here appearing fabricated as ideological “intercessors” 

4	 In Superman II (Richard Lester, 1980) the gang of three supervillains led by General Zod (Terance 
Stamp) get imprisoned in a 2D “crystal” prison. 

5	 Colloquially, the “main melody” refers to a dominant political motif first introduced at the CCP’s 
National Film Work Conference in the 1980s. David H. Fleming and Simon Harrison expose how 
during the Hu Jintao era the term increasingly became “associated with the state’s embrace of 
modernisation and leading citizens into a better future” (2020, 21). In today’s Xi Jinping era, Stella 
Chen charts how the phrase increasingly draws associations with “the general tone of the times (not 
unlike the German Zeitgeist),” and that in the worlds of mainland media production, “despite the push 
for commercial success,” main melody works often appear “largely unattractive to foreign audiences, 
owing to their sometimes stiff adherence to narrow CCP-led views of morality” (Chen 2022). I would 
add that online comments about the WMMC show suggest foreign audience do appreciate the series 
slow paced political and historical lessons, especially when compared to US political communications 
during the 2023 election cycle. While some commentators backhandedly celebrate the campness 
and “cringiness” of the visuals and spoken CCP sentiments, the main melody mode also becomes 
interesting with respect to its political action-image film toying with time-image features. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

160

of the sublimating master signifier of “Xi Jinping Thought.” Meanwhile, combining a 
mix of philosophical models from the East and West, including those of Confucius and 
Marx, allows me to approach the uncanny return of these politico-philosophical icons 
as commodified and command “(con)trolled” figures that appear abstracted, alienated 
and made monstrous to themselves. 

Marx’s own techno-philosophical analysis of alienation, as a process of dismember-
ing and dis-organ-ising the labouring body, also proves strikingly apt for approaching 
digitally resurrected philosophers. As too does Jean-Luc Nancy’s film theory, which 
helps finger ultra-modern technical forms used as acts of “monstration,” or techno-
logically grounded showings (off ), in and of themselves. From such a vantage, I con-
comitantly argue that the Deepfaked Marx resound with a wider posthuman “chthu-
lumedia” assemblage of deceptive and violent image systems, whose weird agencies 
and cross-kingdom imminglings body forth a “grotesque” version of “Marxism with 
Chinese characteristics.” In tandem, my media-archaeological approach ultimately ex-
poses two “phantasmagorical” philosophers whipped into new semiocapitalist forms of 
what I call “command (con)trolled” propagandistic performance.

Broadcasting the still-labouring dead to the “lying flat” generation
(in CCP time)

Launched at the CCP’s “National Conference on Propaganda, Thought, and Cul-
tural Work” in Beijing on October 8, 2023, WMMC was telecast the following evening 
across Chinese territory.6 On the Hunan Propaganda Department’s official website the 
five half-hour instalments are advertised as focusing “on the spirit of General Secretary 
Xi Jinping’s important speech at the symposium on cultural inheritance and develop-
ment, while systematically explaining the historical origins, theoretical logic, formation 
process, and significance of the ‘second combination’”7. The latter is a political leitmotif 
associated with Xi’s syncretic blending of Marxist socialism with “Chinese characteris-
tics” (qua traditional Han Chinese culture), which gets processually resynthesized to fit 
China’s techno-capitalist present (and future). 

In contradistinction to China’s first two big screen “bioepic” (re)incarnations of 
Confucius—in Fei Mu’s National Defence Film Kŏng Fūzĭ (1940) and Hu Mei’s Hually-
wood blockbuster Kŏngzĭ (2010) which were respectively the most expensive Chinese 
films of their days —this more modest propagandist “screen-play” conjures forth only 

6	 Each episode was also made available to watch, rewatch or catch up on online.
7	 The serial instalments of the pseudo-live show—produced by the Propaganda Department of the 

Hunan Provincial Party Committee and various Hunan Radio and Television subsidiaries—were 
respectively entitled: “Inquiry into the Scriptures”; “Mountains and Flowing Waters”; “The Road to 
Union”; “Creating New Faces”; and “Consolidating the Foundation and Creating the New.”

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

161

the spirit of China’s ancestral master philosopher/signifier.8 Specifically, to reflect upon 
modern life and wants in Xi’s (post)socialist Chinese present. By such coin, WMMC’s 
more proximate screen ancestor arguably becomes the 2011 Foshan television series 
Kong Zi (Han Gang & Qian Ning), which was strategically produced as part of a restor-
ative “Chinese classic” (gouxue) programme in an earlier postsocialist phase, i.e. as 
part of a “relearning movement” endorsed during another intense era of state, social 
and subjective/psychic transformation (Lee 2011, 7), namely Hu Jintao’s premiership, 
to help recirculate and rehabilitate the then denigrated Confucian image-imagination 
after political eviscerations culminating, during the Mao era, in the Red Guards dyna-
miting Confucius’s tomb and hanging a naked corpse afore it (Mitter 2024) . 

To be clear, although the long-form 2011 drama did work to restage and dramatize 
import scenes from the venerated philosopher’s life, these generally appeared suspend-
ed within a present-tense story device: a millennial PhD student researching on the leg-
acy of Confucius’ life and work upon modern Chinese life Her research project includes 
videoing high school lessons on filial piety which, befitting for a primetime “relearning” 
lesson, appear illustrated using tableaus from the Shengji tu (Pictures of the Sage’s Traces, 
1444). In marked difference to Kong Zi though, WMMC retreats fully into the present 
tense and only softly toys with historical dramatization. 

For example, the third “Road to Union” episode begins in a Republican era costume 
drama mode. Therein, Hu Shih (1891-1962), a political advocate for Chinese language 
reform and democracy (whose worldview is visually communicated by his dark West-
ern suit, short spiky hair, and stylishly rimmed spectacles), approaches a young street 
peddler to buy some smokes. As Hu reaches for a Western brand from the boy’s tray, 
an older figure dressed in a traditional Qing era costume—Zhang Shizhao (1881-1973)—
interrupts: “You should choose a traditional Chinese brand.” Their dispute over West-
ern or Chinese cigarettes spontaneously escalates into a politico-philosophical debate 
over China’s (past-)present modernising project: “Being invaded by modern powers 
has proven our traditional culture to be useless” submits Hu, “we must admit that we 
are inferior to them in every way.” Provoked, Zhang counters that China should “study 
the West” but also “honour” and “bring back” Confucius: “We are not Western people. 
These are not Western lands. And we are not on Western time.” 

8	 My typographical splitting and hyphenating of screen-play was a conceptual fashioning introduced 
in Cinematically Rendering Confucius (2025) and designed, there as here, to activate a cluster of 
overlapping politicised concepts embedded in this synonym for film. The suffix play, for example, 
fruitfully gestures us both toward theatrical personae and performances, but also vectorially to other 
Chinese traditions associated with strategic games and the art of war. At the same time, the breaking 
free of the word screen invites us to recognise dual, and seemingly contradictory, meanings bound 
together within this English contranym. For if contemporary usage typically associates screens with 
semiocapitalist displays and the projection of spectacles, the word can also denote obstruction or 
concealment, as in the case of a privacy screen, a room partition, or a windscreen (Fleming 2025, 6). 
The term thus evokes a sense of a strategic showing-hiding gesture. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

162

As intimated, this historical scene is stylistically relayed through a familiar generic 
form—replete with intuitive shot-reverse-shots and “invisible” continuity edits. How-
ever, as the philosophers’ debate gesturally intensifies until the duo resort to barking 
slogans— “Study the West!”; “Honor Confucius!”— an incongruous off-screen voice 
calls “cut.” Thereafter, a filmmaking crewmember wearing modern attire is filmed jog-
ging towards the philosophers, with a further cut revealing this to be a set up from a film 
(possibly this one) being shot on lot. The disorienting crystalline shift next introduces 
the spectres of Marx and Confucius, incidentally, dressed in earlier historical iterations 
of a Western Suit and traditional Chinese costume, commenting on the scripted argu-
ment they have just witnessed from behind the rigging and cameras (but which viewers 
watched in its (futural) post-production edited form). Marx and Confucius intercept the 
staged Qing-Republican era debate about Chinese modernisation, bringing the histori-
cal debate up the present day of the philosophical-film that embeds the Republican era 
philosophical-film within it. 

The ludic establishment of a film-within-the-film trope here sparks a disorienting 
interplay of actual and virtual, while introducing a complex of past, present and future 
co-ordinates that recall Deleuze’s non-linear “crystal-image” models of narration from 
Cinema 2. Certainly, the mise-en-abyme conceit innervates the ancient spirit of Confu-
cius (551-479 BCE) to dialogue with Marx (1818-1883) on the set of a 2023 film which 
remediates and embeds a Republican era debate staged between two more-recent his-
torical philosophers, also regarding the (past) future of China and its relationship with 
Western culture and market ideologies. By degrees Marx and Confucius agree to take 
their multi-temporal hauntological conversations about how “China might combine 
the Ancient and Modern, Eastern and Western” inside the Hunan “lecture hall,” and so 
exit the film set to enter the virtual television studio where yet more ghosts and present 
day stagehands await them.

Other than this one opening gambit, the series otherwise eschews dramatized his-
torical storytelling, implementing historicity and media archaeology instead, primarily 
as a means of diagnostically prehending and presently framing Xi’s “two combinations.” 
Such a gesture also resounds with a famous saying from the Analects (2:11) wherein Con-
fucius proclaims: “A person who breathes warmth into the old while understanding the 
new is worthy to take as a teacher” (Confucius in Eno 2016, 51). Of course, the form 
and content of WMMC simultaneously also hypostasises the old anti-Confucian maxim 
(notably absent from the theory film) that, as another Republican era thinker Lu Xun 
(1881–1936) once reposed it: “Confucius owes his exalted position in China to the wield-
ers of power” (2000, 126). 

A relational interplay between such forces results in a charged atmospheric tension 
becoming palpable. This feeling is most concentrated in the dark crystalline heart of the 
television “lecture hall,” where the distributed absence/presence or presence/absence 
of the Xi author(ity) figure/structure most clearly comes to possess the host Professori-
ate and the spectral stars on stage, whilst directing itself towards the “live” audience of 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

163

uniformed schoolchildren: an arrangement that surfaces as an oft overlooked semiotic 
choice, embodying a synecdochal surrogate for WMMC’s true target audience—an ex-
panded cohort of disaffected youth known as China’s “lying flat” (tangping) or “rotting 
away” (bailan) young, ideologically disillusioned generation associated with a sense of 
malaise engulfing the world’s second largest economy. This helps contextualise the se-
ries’ bells and whistles embrace of ultra-modern digital imaging technologies and its in-
corporation of young Hanfu9 wearing social media influencer such as Ms. Pengpeng—to 
help administer national-historic pride as a form of Traditional Chinese Medicine (see 
e.g. Lun Tain 2024; Zhang Tao 2023). Recalling our opening quotation from the Thirty-Six 
Stratagems, WMMC might here be interpreted as attempting to strategically resurrect the 
proverbial spirit of a young— “lying flat” and “rotting away” –political corpse too. 

Monstrous Monstrating Philosophical Personae

When directed towards the two dead philosophers sat afore the schoolchildren, 
the previously cited notion of stealing a corpse to resurrect a spirit comparatively res-
onates with Gilles Deleuze’s description of the “history of philosophy” being akin to a 
weird act of “buggery” and “immaculate conception”—wherein an author takes a phil-
osophical figure “from behind” to give him “a child that would be his own offspring, yet 
monstrous,” because he must say all that the new author makes him say (1995, 6). The 
resurrections of Confucius and Marx under the auspices of “Xi Jinping Thought” clear-
ly also fit this model, while likewise appearing “monstrous” in Deleuze’s other sense 
of betraying “all sorts of shifting, slipping, dislocations, and hidden emissions” which 
mark the return of difference (6). 

In their final collaboration, What is Philosophy? (2004), Deleuze and Guattari 
also describe the “conceptual persona,” through whom philosophy thinks, as “mon-
strous” fabricated figures. But these conceptual characters do not simply represent 
the philosopher; for, by performing their conceptual work, they essentially render 
the philosopher a mask or “envelope” of the persona. Yet Deleuze and Guattari also 
describe multiple conceptual personae here as “heteronyms”—a term they purloin 
from Fernando Pessoa, whom Cyril Connolly notes, generated new writerly identities 
“like swarms of bees” (Carmela 2011, 121). Over time, the philosopher’s fate is ulti-
mately to become their persona(e), meaning that the latter transcend(s) any historical 

9	 Hanfu of “China chic” describes a resurgence of traditional Han era style clothing increasingly worn 
by proud Chinese citizens to socially signal a form of cultural or national pride. Ms. Pengpeng in 
particular has amassed a huge domestic following by playing the traditional guzheng stringed 
instrument in foreign locations where she studies, and is celebrated by the CCP here for showing 
national and historical pride in China’s ancient ways and traditions (including the instrument 
Confucius played). 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

164

or mythological identity (e.g., Plato’s Socrates or Nietzsche’s Dionysus) (2004, 64). 
This swarm of concepts proves particularly productive for approaching the choreo-

graphed “Marx” and “Confucius(es)” of Xi, which we find buzzing around WMMC. But 
because these are screen beings, we can also locate resonances with other metastable 
terms that Deleuze introduced earlier in his Cinema books, such as the “intercessor” 
and the “aesthetic figure,” with the former being an artistic figure through which a film/
filmmaker thinks, albeit on this artistic plane via bundles of precepts and affects rath-
er than philosophical concepts. The intercessor is thus a screen being through which 
Deleuze detects a “block of becoming” interconnecting director and character—with 
each understood taking a mutually transformative step towards each other (Deleuze 
2005b, 222). As mediated screen fabrications, as opposed to actual historical thinkers, 
the subsumed cast of WMMC clearly also present artistic qualities that relate them to 
what Deleuze names aesthetic figures.10 Of particular relevance here though, is the ex-
tent to which, beyond their artistically stylised presentations, their Zeitgeist renderings 
also body forth a techno-aesthetic edge or excess (AI processing, audiovisual signa-
tures) that uncloaks the material machinery of their abjected creation-projection. 

The Deepfake rendering of Marx unquestionably stains these waters the clearest, 
exposing how a political semiosis of digital forms is put into play alongside spoken 
(conceptual) and artistic (affective and perceptive) forms. Of relevance here become 
the digital qualities and software signatures that communicate silent volumes about the 
embedding world and technologies (techne) co-composing these command-controlled 
performances and political projections. Jean-Luc Nancy’s (2005) description of early 
film images as a form of monstration, or monstrance (French for display, demonstration), 
provides another useful framework here, for looking to earlier technological-image 
forms he argues that: “The image is of the order of the monster. […] It is the manifes-
tation of presence, not as appearance, but as exhibiting, as bringing to light and setting 
forth” (2005, 22). Key here is that as a mode of demonstration and display, technologi-
cal images always already appear synonymous with knowledge and power structures; 
screening attendant violences and cruelties co-constitutive of such hegemonic forms. 

10	 Deleuze clarifies elsewhere that heteronyms or intercessors “can be people — for the philosopher, 
artists or scientists… but things too, even plants of animals” (Deleuze 1195, 125). Deleuze and Guattari 
also discuss vectoral lines transversally erected between philosophy and art’s differing planes of 
creative organisation, with the authors acknowledging a style and art to philosophy as much as 
there is a philosophy of art. Across several books Deleuze insists that art and philosophy are equally 
creative domains, with the artist described working with bundles of perceptions and affects, while the 
philosopher creates concepts and machinic ideas. In artistic films featuring philosophers, however, 
the monstrous conceptual personae conjured onto screen creatively intercept the cinematic logic of 
aestheticizing characters to poetically express ideas: a plication amplified by politico-philosophical 
expressions like When Marx Met Confucius wherein the screen resurrections of real philosophical 
personae operate as affective avatars and aestheticised signs of the monstrous philosophies they each 
lend their proper names to.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

165

William Brown’s updating of Nancy’s models to account for affective encounters 
with the order-smashing posthuman image-imaginary of the digital cinema also prove 
instructive, returning us to the present (if in a different register admittedly), i.e. to a 
digital semiocapitalist epoch defined by spectacular showing rather than telling (2011, 
2012) ideas made constitutionally palpable by WMMC courtesy of its newfangled digital 
forms that it works to de-monstrate its mastery of, and through which the human and the 
non-human are made to comingle in and as grotesque11 digital spectacles that differently 
index the schematised links Nancy describes interlinking “images, violence, truth and 
cruelty” (Brown 2012, 410). Such notions also appear mapped over and onto WMMC 
as a meta-critical exercise in Confucian media archaeology, as we will discover below.

Phantasmagorical Philosophers in a Crepuscular Crystal

For official sources, it was important to communicate how WMMC reifies Xi’s “two 
combinations” through both form and content. One article from The People’s Daily 
enthused:

Through AI algorithms, the ancient and modern dialogues give the portraits of the 
ancients a real-life texture, and augmented reality technology allows classic works such 
as The Communist Manifesto to appear in the sky above the Yuelu Academy, automati-
cally turning the pages of the talks as they unfold, so that people can be immersed in the 
real world (Sunyi trans Cowhig 2023).

Bracketing the immersive sense of a hyperreal Chinese semiostream being evoked 
here, what I want to currently pursue is how the form and content of WMMC substan-
tiate a meta-film-philosophy exercise, or critical-creative media archaeology investiga-
tion into the history and evolution of monstrating Confucian media, and its monstrously 
personified image-imaginary. 

Two bookending sequences located in WMMC’s first and final episodes can best il-
lustrate this point, for together these generate something like a crepuscular crystal-im-
age of the past, present, and future of Confucian media forms. Through them, Confu-
cius emerges as something like a metastable “hyperphilosopher”, a term inspired by 
Timothy Morton’s concept of the “hyperobject” (2013), but here gesturing toward the 
monstrous hyperreal more-than-human philosophical persona that appears massively 
distributed across vast tracts of time, space, and media. To help set up my crepuscu-
lar argument, it is useful to recall that when the Lumière cinematograph first arrived 
in China in 1895, the transnational medium was immediately translated and transme-
dially mapped onto local, acculturated perceptions of the traditional Chinese shadow 

11	 The term grotesque is here used in its original sense of referring to an excessive immingling of 
human forms with non-human forms (originally animals and plants but here technological forms) as 
encountered in the art and illustrations of the Ancient Roman grottos. (See e.g. Fisher 2017, 32).

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

166

play (yingxi) (Jia & Wang 2009), a turn of phrase that both complements and contrasts 
the German term encountered by Marx, emerging from the modernist European “cul-
ture of light,” wherein similar technologies were discussed as a  lichtspiel  (light play). 
Nevertheless, I ultimately advance the argument that Marx’s (and others) engagement 
with the phantasmagorisch—or phantasmagoria—charts a (crepuscular) middle ground 
between these flickering interstitial poles. But for now, I want to turn to the disjunctive 
synthesis of past and future media forms that Confucius serves to straddle and suture 
together through the vanishing medium of WMMC’s televisual present (broadcast in 
PRC “now time”). 

Indeed, in episode one a VT segment titled “Confucius’s Metamorphosis” stages a 
playful yet pointed visual representation of Confucius’s ever-mutating historical im-
age. Fittingly, a traditional shadow-puppet sequence is here harnessed to demonstrate 
how successive historical figures, beginning with Mencius, “added layers of makeup” to 
Confucius’s posthumous philosophical persona. Puppets dressed in different dynastic 
costumes thereafter circle the dead master’s silhouetted face as the voice-over profess-
es how, in the Han dynasty, thinkers such as Jia Yi and Dong Zhongshu “dressed him up 
like a Taoist,” while later eras turned him into an emperor, politician, and even a pro-
to-nationalist revolutionary. The visual gag, of having consecutive figures literally re-
painting the face, helps condense two millennia of historical stratification into a single 
scene, wherein the original Confucius withdraws into memory as sedimentary colour-
ful portraits accrue and come to define him as a palimpsestual being. (Image 1.0, 1.1). 

—
Image 1.0
Shadow-puppet sequence depicting Mencius applying make-up to a stylized Confucius. 
When Marx Met Confucius, Episode 1 (2023). 
©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

167

 
—
Image 1.1
Continued shadow-play exposition of Confucius being colourfully made up by historical 
teachers. When Marx Met Confucius, Episode 1 (2023). 
©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

Across the VT sequence the addition of ever more filtering layers sees Confucius’ 
face take on a skin-like hue. As such, the critical-creative gesture also erects a crys-
tal-image mise-en-abyme that helps anticipate or premediate the ultra-modern practice 
of using a layered Deepfake mask to screen Marx in the Xi era (Image 1.6). Somewhat 
ironically then, the segment closes with the Chinese Communist Party Founder, Zhang 
Shenfu’s call to “return to the basics,” which retroactively legitimises Xi-era efforts to 
apparently strip away accumulated layers to reveal a supposedly “authentic” Confucius 
beneath,12 one seemingly happy in this instance though to dialogue with a digitally ren-
dered Marx whose face abounds with accreted algorithmic artifice. 

In another crystalline gesture, these shadow play themes differently return in 
WMMC’s final episode, after the televisual Confucius is filmed encountering a futural 
science-fictional version of his own “self ” within a pseudo-World Fair setting—chock 
full of Chinese robots and commodified technologies. For at the heart of this “Digital 
Confucius Exhibit” hovers a spectacular hologrammatic AI version of Confucius, per-
formed by Gao Feng—the same actor playing the ghostly star of the Hunan series (Im-
ages 1.2, 1.3, 1.4). 

12	 With this being an idea also driving forth other mediated representations by Zhang Shenfu’s 
contemporaries in different fields, such as literary author Carl Crow (1884-1945) in his best-selling 
Master Kung (1937) and Fei Mu (1906-1951) in China’s first ever screen rendering of the humanist 
philosopher in the patriotic National Defence Film Kŏng Fūzĭ (1940) made during the Sino-Japanese 
war. In Xi’s era however, the stripping back of the Confucius image may also gesture to the trend of 
picturing him as a form of indefatigable kung-fu style ‘action philosopher,’ as in Hu Mei’s 2010 film, 
tellingly portrayed by the hard-boiled Hong Kong star Chow Yun-fat. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

168

Confucius: You imitate me quite well.
AI Confucius: I am your digital twin. I not only look exactly like you, but I have also ab-
sorbed your school of thought.
Confucius: Absorbed my school of thought!?
AI Confucius: Yes. And that’s not all. In the 2,000 years since you passed away, many peo-
ple have interpreted and developed your ideas. I’ve also mastered each of these schools.

—
Image 1.2
AI-generated hologrammatic Confucius introduced with its back to camera/viewers. 
When Marx Met Confucius, Episode 5 (2023). 
©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

—
Image 1.3
AI- Confucius welcomes Marx and Confucius with line from the Analects. When Marx Met 
Confucius, Episode 5 (2023). 
©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

169

—
Image 1.4
Confucius learns about the super-Confucian AI commodity fetish. When Marx Met Confucius, 
Episode 5 (2023). 
©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

The weird temporal signature crystalising around this hypermediated science 
fictional encounter fittingly enough recalls one that Fleming and Harrison discuss in 
their earlier engagement with the modernisation programme articulated to the 2010 
Shanghai World Expo - somewhat anachronistic event that, as Anna Greenspan put 
it, hypostasised the CCP’s vision of Chinese modernity moving “forward to the past” 
(Greenspan 2014, 2; Fleming and Harrison 2020, 109-10). Of further guidance here is 
Walter Benjamin’s earlier detournement of Marx’s concept of the phantasmagoria in re-
lation to the World Exhibitions of his lifetime, which he viewed as pilgrimage sites for 
commodity fetishism: “They open a phantasmagoria which a person enters in order to 
be distracted. The entertainment industry makes this easier by elevating the person to 
the level of the commodity” (Benjamin 2002, 7). 

Benjamin’s ideas certainly help critically reframe the elevated hologrammatic spec-
tacle of Confucius viewed here, hovering becloaked in the blue lustre of a technological 
emperor’s new clothes, projected forth as the ultimate Chinese semiocapitalist com-
modity. This fetishistic projection of a protected and purified historical spirit exposes 
how, to tear another passage out of Benjamin: “Tradition henceforth assumes the char-
acter of a phantasmagoria in which primal history enters the scene in ultramodern get-
up” (Benjamin 2002, 116). Further recalling Benjamin’s views on other crystal palace 
spectacles, this tech-spectre has also clearly “acquired a ‘ghostly objectivity’ and leads 
a life of its own” upon a “phantom stage” (Benjamin 2002, 181). 

The Confucius ghost hosting WMMC here archaeologically acts as a vanishing 
mediator or dissolving stich of sorts, suturing together the shadowy apparitions of the 
Confucian(-media) past and the phantasmagorical monstrations of a computation-
al AI-Confucian(-media) future. The latter embodies a synthesis of heritage signifier 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

170

and modern techno form that WMMC aims to express ecologically through its flashy 
mise-en-scene. As such, the fantasy splitting of Confucius into past, present and future 
media aspects grants a metastable quality to the massively distributed and differently 
mediated hyperphilosopher being, which complements the equally monstrous mon-
stration of Marx, whose grotesque tech-image stylisation arguably appears even more 
violently and ironically charged in this context. 

Technical Violence and Command Con(troll)ing of the Alienated, 
Still-Labouring Dead Philosopher 

Among other things, Jonathan Beller fingers colonialism, slavery, the plantation, 
and the factory as the “blastosphere” of today’s computational control societies (Beller 
2018; Fleming 2023). The colonies, be it noted, are reenvisioned by Beller as Europe’s 
first “content providers,” operating on systems of racist extraction and financialisaton 
(Beller 2018, 166). Repurposing the work of Marx and Engels from a Chinese perspec-
tive, David Leiwei Li makes a comparable point, observing that the “First Coming of 
Capitalism” to China arrived through contact with extractive European colonisers and 
drug-pushing Victorian gunships. But in the new millennium, what Li terms the “Sec-
ond Coming” of capitalism to China unfolded through a new flotilla of affective screen 
technologies/techniques—helping reshape the postsocialist Chinese state and subject 
in ways that further dissolved distinctions between the human and what he calls “post-
human monstrosity” (Li 2016, 201-16). Such notions can be drawn into fresh relief by 
considering the posthumous forms of violence associated with the technical realisa-
tion of Marx, with its plastic “gelatinous blob” of a Deepfaked head resulting from the 
Hunan creators leaning into posthuman AI face-filtering software.13 

As already intimated, what most interests me here is the extent to which certain 
showy excesses associated with the imaging technologies/techniques used to render 
Marx “unconsciously” (read materially and stylistically) historically contribute to 
meaning-making. For alongside scripted pronouncements and aesthetic considera-
tions, these cannot easily be divorced from our ethico-aesthetic reading of WMMC’s 
expressive propagandist  imaging-imagination. Before turning to the Deepfake tech-
nologies/techniques though, it is worth briefly backtracking to consider how technical 
imaging techniques and media forms circulating during Marx’s lifetime became pro-
foundly entangled in, and helped to condition, the political philosopher’s own histori-
cal critiques of Victorian capitalism. 

13	 The term “gelatinous blob” is a literal translation of Marx’s term “eine bloße  Gallerte”  which he 
introduces and frequently uses in Capital to discuss the use value of undifferentiated human labour. 
See for example Paul Ritter’s translation (Marx 2024, 16). 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

171

For the media archaeologist Friedrich Kittler, media famously determine our collec-
tive situation (1999, xxxix). The writing and philosophy of Marx offer an illustrative case 
in point, especially on account of how tropes like alienation, anonymity, fragmentation, 
and abstraction appear directly drawn from, or conditioned by, adjacent discourses and 
practices associated with influential Victorian “psychotechnologies” (to borrow an-
other term from Kittler). Consider for example how in ‘Wages of Labour’ (1844) Marx 
wrote: “Since the worker has sunk to the level of a machine, he can be confronted by 
the machine as a competitor.” Or again, where he describes workers and the machine, 
or worker and the commodity, moving into a mutually transformative relationships via 
the production of watches. For there, the generic “body of the commodity” increasingly 
becomes shaped by the “expenditure of human brains, muscles, nerves, [and] hands” 
to the extent that “all these membra disjecta come together for the first time in the hand 
that binds them into one mechanical whole” (Marx 2015, 31, 240; see also Novak 2007, 
126). For the early film historian Tom Gunning, Marx’s philosophical writing betrays 
an even more “frequent use of optical metaphors to describe the process of false con-
sciousness under capitalism,” with these skirting the camera obscura, the phantasma-
goria, and the pre-narrative cinema of attractions (2004, 8), or monstrations to recall 
Nancy (2005, 86).14 

Marx’s sustained use of media machines as material metaphors for how capitalism 
produces a form of distorted ideological illusion is also a gesture picked up by W.J.T. 
Mitchell (1987), who riffed on Marx’s description of the camera obscura as “a machine 
for producing a very specific kind of image” (1987, 162) or privileged form of “image be-
hind the concept” in his politico-philosophy (162). As Mitchell explains, the properties 
and effects of the camera obscura helped Marx picture how “illusions,” “phantoms,” 
“chimeras,” and “shadows of reality” get conjured forth by German ideologists under 
the capitalist system (Mitchell 1987, 169). Both Mitchell and Gunning tally a broader 
set of Victorian optical machines found conditioning Marx’s philosophical thought, 
with the magic lantern—famous for operationalising “magic and necromancy” as part 
of a wider “phantasmagoria” tradition—serving as another key tutor image. With this 
tecno-device functionalised to aid Marx’s conceptualisation of “Exchange value” and 
“commodity fetishism” (Mitchell 1986; Gunning 2004; see also Derrida’s discussion of 
ghosts in his 2006 Spectres of Marx). 

14	 To me, Marx’s description of how the dynamic labour processes reduces the labourer’s contribution 
to a form of “still” frame subsumed within the dynamic commodity also recalls and recasts the 
technical unconscious/conscious image-imaginary relation between still photographic frames and 
the moving cinema—as evoked in Laura Mulvey’s description of the cinema as Death 24X a Second 
(2004). As Marx writes in The Section entitled ‘The Labour Process or The Production of Use-
Values”: “That which in the labourer appeared as movement, now appears in the product as a fixed 
quality without motion. The blacksmith forges and the product is a forging” (1909-10, 6). Updating 
to this computational context, the Deepfake forges, and the Marxist screen product is a forgery. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

172

Despite productively appropriating Victorian psychotechnologies as material meta-
phors, Marx generally warned against the extravagant and violent extractions inflicted 
upon human minds and bodies by the mechanical fruits of techno-capitalism. Of rel-
evance to our considerations of Deepfake techniques below, Marx made much of the 
labourers who must create themselves an abstracted and dis-organ-ised body (whose 
parts become rendered divisible and interchangeable), such that it became a monstrous 
gelatinous entity “that exists and works outside of the contingencies of the human and 
the biological” (Novak 2007, 130). From this perspective, both workers and commodi-
ties (as well as commodified workers) increasingly came to be defined by the compo-
sition of dynamic and still parts fitted together into novel posthuman arrangements 
(2015, 47-9). Novak points to how Marx describes processes of mechanical production 
as a form of “artistic bodybuilding,” which “mechanically ‘takes’ pieces of bodies” and 
montages them together into new forms of “social hieroglyphic” (2007). 

The influence of photography, cinema, and photographic montaging on Marx’s 
thought would be distilled and shipped forward in the critical philosophy of Walter 
Benjamin, whose work makes more tangible how technical imaging techniques and 
cultural productions interfere with and condition critical perception and analysis. For 
example, in a well-worn passage (particularly apt for our analysis of WMMC here), Ben-
jamin celebrates Marx’s conjoining of “a heightened graphicness” [Anschaulichkeit] 
with a “historical materialist” method as a means of carrying over 

the principle of montage into history. That is, to assemble large-scale constructions out 
of the smallest and most precisely cut components. Indeed, to discover in the analysis of 
the small individual moment the crystal of the total event. And, therefore, to break with 
vulgar historical naturalism. To grasp the construction of history as such. In the structure 
of commentary (1999, 461).

A finely cut and formally constructed assemblage (of the “refuse” of Chinese his-
tory) replete with historical commentary is precisely what we find manufactured as the 
historical crystal palace that is WMMC, and the Marx figure within it can serve as our 
small crystal of the total event,15 albeit our considerations of the grotesque philosophi-
cal monstration conjured and operationalised within this crystalline psychotechnology 
demand we wrestle with new software regimes and technical image forms that condi-
tion and determine today’s collective situation. 

15	 In the above Benjamin passage, we can locate a parallel conceptual reference to what I am here 
calling the “small crystal of the total event,” which we might frame as a privileged image, detail, or 
gesture that serves to expose in miniature the complexity of an entire historical situation. Here, the 
Deepfake Marx figure serves as a multifaceted crystalline image whose fragmented form and split 
faces allow us to discern different elements and forces at play within and across the wider cultural 
assemblage (Xi’s politics, semiocapitalist psychotechnologies, chthulumedia forms, and so on).  

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

173

Before getting there, it is ironic to note that it was the 1875 photographic portrait 
of Marx—with his grey-beard and famous “lion’s mane” captured by John Mayall—that 
helped the Marx imago transmutate into an abstracted and reproducible politico-phil-
osophical icon within his own lifetime (Scolari 2020, 122), and thereafter into a posthu-
mous politico-philosophical idol (qua “social hieroglyph”) after the photograph became 
artistically reproduced and recirculated in socialist states and spaces such as Leningrad 
and Beijing. Increasingly circulating as overdetermined commodities or political fet-
ishes that “demand faith,” these portraits of Marx were however ultimately no longer 
able of convincing viewers of such, as they had become hermeneutically “self-referen-
tial” (Scolari 2020, 145). Which is to say, empty signifiers: Marx = Marxism. 

To be clear, the grotesque “gelatinous” Deepfake head and face of “Marx” opera-
tionalised across the series appears to vectorially approximate these previous historical 
portraits (Images 1.6). Which is to say, these (indexical and iconic) signs of Marx appear 
to have served as the “raw” data upon which the Deepfake AI was trained (see image 
1.5). To return to our image of sedimentary palimpsentual portraits from the shadow 
play section, we might imagine Xi here to be applying his own proverbial layer of make-
up to his key intercessor’s face.

—
Image 1.5
Two-Image Composite. Left: 1875 Portrait of Karl Marx by John Mayall. Public Domain 
Photograph. Right: Photograph of the Great Hall of the People during conference to celebrate the 
200th anniversary of Karl Marx’s birth. Photographer Ju Peng, Copyright: Xinhua News Agency 
Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

174

—
Image 1.6
Deepfaked gelatinous Karl Marx trained on photographs and portraits. 
When Marx Met Confucius (2023). 

©:  Hunan TV. Used under academic fair use / fair dealing for criticism and research.

Comparable forms of (dis)informatic-imaging put into circulation within contem-
porary semiocapitalist cultures gesture to what Beller calls a historical shift toward an 
even higher orders of abstraction than that which Marx observed (and likely could have 
imagined) during Victorian-era capitalism, with the latest generation of AI machines, 
which harvest human cultures as their “unconscious,” leading to the old M-C-M′ (mon-
ey-commodity-more money) formula that Marx conceptualised mutating into new ex-
change circuits of I-M-I′ (information-money-more information). By similar cookies, 
Marx’s theory of the labouring body also consequentially undergoes a transformative 
semiocapitalist detour, in this instance through uncanny informatic software that 
signals a return with difference of phantasmagoric techniques that see the reanimat-
ed past/dead spectacularly deterritorialised from its/their historical ground. This is 
WMMC writ large.

The Chthulumedia Ethico-Aesthetics of the still-labouring Dead

WMMC’s use of Deepfake techniques exposes the CCP materially “(con)trolling” 
the Marx image-imagination. Coining the neologism (con)troll to mark a concep-
tual synthesis of “conning” and “trolling” associated with  fake and affective forms 
of new media (such as Deepfake), Brown and Fleming (2020b), engaging with por-
nographic Deepfakes, link these weird deceptive techniques to newfangled forms 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

175

of “chthulumedia” that, rather than aiming for realism, increasingly renderthe fake hy-
pernormal.16 Worth reiterating here is that the term Deepfake folds together notions of 
AI “deep learning” and “fake imaging” in reference to a range of software techniques 
that typically find the heads of celebrities or icons pasted, often unconvincingly, over 
the bodies of lesser-known labourers/performers (Brown and Fleming 2020b). The 
2023 rendering of Marx is in keeping with this grotesque description, in that across sev-
eral scenes the lesser-known Han actor, Xu Yazhou, labours to perform as Marx from 
“beneath” a glitchy AI software mask.17 

A pointed ethical issue emerging around the use of Deepfake technologies gravi-
tates around the reanimation of dead celebrities, or what Denver D’Rozario (2013) calls 
“Delebs,” without care or consent. An exploitative issue previously brought to a head by 
the digital resurrection of 20th-century stars such as Bruce Lee, Michael Jackson, Mari-
lyn Monroe, and James Dean, who were all made to foster secondary brand associations 
or perform posthumously in commercials, concerts, and films not of their own choos-
ing. But if for commentators such as Van Der Pool these posthumous techniques reveal 
a “craven exploitation of the dead” (2003, 18; D’Rozario and Yang 2016), for Katherine 
Fusco deriving consent/permission from long-dead icons becomes more of an inter-
pretive project (2023). Xi’s interpretations notwithstanding, if we accept D’Rozario and 
Yang’s definition of celebrity as any individual enjoying public recognition (2016), then 
the iconic figure of Marx surfaces as an ironically charged example of a Deepfake Deleb 
made to interpretively/intellectually labour after their death, without consent. 

Certainly, unlike the aforementioned Deleb performers, the alienation and ex-
ploitation of Marx’s persona takes on an added charge if viewed through his own tech-
no-cultural critiques—especially when rebooted for the postsocialist-semiocapitalist 
Chinese context. For as noted, Marx once described mechanical production as a form 
of “artistic bodybuilding” that binds body parts into new monstrous wholes, for the 
benefit of violently controlling and dominating forces (Novak 2007, 126). As such, it 
becomes almost a trolling gesture to (re)arrange Marx’s  disjecta membra poetae  into 

16	 Brown and Fleming deploy their notion of  chthulumedia  to describe deceptive, tentacular digital 
forms and practices that emerged from a cephalopodic umwelt (2025, 2020a, 2020b). As hardware and 
software, chthulumedia archaeologically emerged from biomedia experiments that interconnect the 
brains and bodies of oceanic invertebrates and the architectural principles of computer memories 
(2020a, 10). Although inspired by encounters between, among others, H. P. Lovecraft, Vilem Flusser 
and Donna Haraway, chthulumedia appears monstrous not only by fantasy because it materially 
opens thought to nonhuman worlds and unfathomable posthuman scales and depths. Today in our 
world of screened semiocapitalism, chthulumedia typically operates through systems of distraction, 
duplicity, governance, and control (Brown and Fleming 2025).

17	 Beyond the glitchy software signalling the fake nature of Marx’s gelatinous head and face, Xu 
Yazhou’s fluent Mandarin voice and acculturated Chinese gestures and movements similarly betray 
that this is not an attempt at producing an “authentic” or real approximation of the dead German 
thinker. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

176

a monstrous Xi intercessor—who moreover woos viewers as a grotesquely fetishised 
techno-semiocapitalist spectacle. Ruminate: in one WMMC episode the gelatinous 
Marx reads aloud a line from a 1688 French edition of The Analects (gifted to Xi by 
President Macron in 2019 we learn): “A man should not be a vessel.” Confucius ex-
plains that, for him, “a vessel” meant a “tool, like a bowl, rather than a fully devel-
oped person.” Marx returns: “Capitalism certainly turns people into tools, so I can see 
where our views align.” While he says this though, Marx literally is a techno-vessel or 
Deepfake vehicle steered by a notoriously (con)trolling political author(ity) to profita-
bly countersign off on “Xi Jinping Thought.” 

Intriguingly, throughout the theory film the Deepfake Marx mask periodically de-
forms and reforms, occasionally thinning or stretching to bare the alienated approxi-
mations of the Han actor Xu’s otherwise digitally overcoded facial features. Pointedly, 
these glitching qualities appear to get leaned into rather than corrected, as if making 
a stylistic virtue of the excessive flaws that de-monstrate by other means Xi’s notion 
of “Marxism with Chinese characteristics.” Recalling Nancy, such effects also remind 
how today’s Deepfake techniques operate as an original monstration in and of them-
selves, that provide the techno-aesthetic ground for violent philosophical demonstra-
tions (Nancy 2005, 86). As such, we encounter a Marx persona affectively styled as a 
complex superpositional being: a hybrid “con” that “trolls” the philosophical persona 
while weaving its monstrous tentacles deep into the textual/textural author(ity) (sub)
structure of Xi Jinping Thought. The counterfeit Geist of the political thinker is accord-
ingly both exercised (put to work) and exorcised (alienated from itself ) in service of 
another Zeitgeist: rendering Marx a self-alienated being whose revolutionary Commu-
nist spirit appears violently transfigured and synthetically pasteurised to align with a 
Heavenly mandated, hierarchical world order—grounded in processed and stabilised 
Confucian ideals of unbending “loyalty to the sovereign” (Huang 1997, 191). Welcome to 
the rising sea levels of the unreal.

Conclusion

As discussed, in WMMC’s “Digital Confucius Exhibit” two or three monstrous po-
litico-philosophical heteronyms come digi-face to inter-face. Remarkably, for a Con-
fucian screen-play, none of the Confuciuses emerge or operate as a real philosopher 
(with specific ideas, beliefs, or worldviews). The ghostly ancestor hosting the grotesque 
spectre of Marx thus diverges from earlier screen iterations—such as the hard boiled 
“action philosopher” played by Chow Yun-fat in Hu Mei’s megaplex blockbuster; the 
doubt-ridden, all-too-human master in Fei Mu’s Sino-Japanese National Defence Film; 
and the baroque biographical figure rendered through the long-form Foshan television 
series. By contrast, WMMC’s bland anaesthetised (con)figuration appears little more 
than a benevolent, bearded forefather who, through performative displays of mild 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

177

amusement and abstract wisdom, weakly gestures towards the ineffable virtues of 
a golden era of Han “Chineseness” for a youth-oriented “Make China Proud Again” 
propagandistic commission. 

Turning to the imaging of the posthuman AI Confucius, it is telling that this is in-
troduced with his back to viewers, suspended within a blue enlightened phantasmatic 
zone (Image 1.2), akin to a hologrammatic science fictional version of Benjamin’s “angel 
of history” with his face oriented towards the past. As such, the two heteronymic mon-
strations approaching his elevated feet (image 1.3) arrive as the politico-philosophical 
refuse of a national catastrophe piling up before his (and the viewers’) eyes, as if the 
staid futuristic hyperphilosopher was himself able to “awaken the dead,” and master or 
“make whole what has been smashed” (Benjamin 1990, 258).18 

With such in mind, the Hunan creators appear to have constructed their crystalline 
“theory film” to appear charged up with the efficacious energy of Benjaminian jetztzeit 
(now-time), or to hit home(s) with the Marxist (dis)charge that (film) philosophy should 
change rather than interpret its world.19 In the last analysis, though, WMMC fails to 
detach from the fabricated continuum of homogenous empty political time, emitting 
only the familiar hum of a melodious CCP progress vehicle. For here, the necropolit-
ical refuse of China’s deep history, aired at prime time across the “One China” geopo-
litical territory, appears vortextually20 spun out in the service of a synthetic vision of 
the PRC’s imagined future. Or again, as Xi’s ancestral intercessor reverberates it: “The 
Chinese people have a million-year-long human history, a 10,000-year-long cultural 
history, and a 5,000-year-long civilization. This is the foundation on which we’re build-
ing a modern Chinese civilization.” A backdated Han ideal more narrowly sliced by the 
command con(trolled) Deepfake Marx who flatters his fellow heteronym thus: “Your 
philosophy has been passed down for 2,500 years. It will surely last another 2,500 years. 
Scholars consider your work the beating heart of China.” Echoes here too then of the Par-
ty slogan from George Orwell’s 1984 that declares: “Who controls the past controls the 
future: who controls the present controls the past” (1950, 29). 

18	 Benjamin’s famous description of the angel of history, based on Paul Klee’s Angelus Novus goes 
thusly: “His face is turned toward the past. Where we perceive a chain of events, he sees one single 
catastrophe which keeps piling wreckage and hurls it in front of his feet. The angel would like to stay, 
awaken the dead, and make whole what has been smashed” (1990, 258).

19	 Comparatively speaking this 2023 CCP screen-play might also read as a cool political extension of 
traditional Chinese medicine, standing in stark contrast to the heated affective chthulustreams of 
the “fake news” communications and divisive propagandising marking the 2023 U.S. election. 

20	 “Vortextual” is a term coined by Garry Whannel for sports studies wherein online media 
streams are triggered by a whirlpool effect or vortex event’ that tends to draw in non-experts 
and outside commentators (see e.g. https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/
authority.20110803120241523). While WMMC clearly had a similar effect outside of sports studies 
examples, the term is also used here to evoke the series’ own vortex of Chinese textual references, 
and account of recursive media forms. 

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

178

The crystalline encounter between all Xi’s historical heteronyms and present in-
tercessors within WMMC help perfectly reify how the social relations between people 
and classes have become over coded in China today by new forms of relation between 
semiotic commodities and tech-image forms. To riff on Benjamin again then, when 
Xi’s Marx slipped out the door of paradise to meet Xi’s Confucius, the storms of change 
were clearly not blowing. For, rather than permitting a crouched and coiled “tiger” to 
leap from a charged-crystalline prism into the future, we are instead haunted by a cagey 
“Tigger” playing with golden age idols: not to awaken history, mind, but rather to sta-
bilize the current regime through the staged choreography of the long-venerated (and 
still labouring) dead.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

179

—
References
Ai, Jing. 2023. “Confucius Meets Marx: Xi’s Propaganda TV Show.” Asia News, October 19, 2023. https://www.

asianews.it/news-en/’Confucius-meets-Marx’:-Xi’s-propaganda-TV-show-59386.html.
Bai, Ji’an. 2006. “Hu Shih and Zhang Shizhao.” Chinese Studies in History 39 (3): 3–32. https://doi.org/10.2753/

CSH0009-4633390403.
Bazin, André. 1999. “On the Ontology of the Photographic Image.” In Film Theory and Criticism, edited by Leo 

Braudy and Marshall Cohen, 166–73. Oxford: Oxford University Press.
Beller, Jonathan. 2018. The message is murder: The substrates of computational capital. London: Pluto Press.
———. 2021. World computer: Derivative conditions of racial capitalism, New York: Duke University Press.
Benjamin, Walter 1990. “Theses on the Philosophy of History.” In Critical Theory and Society, edited by 

Stephen Eric Bronner et al. London: Routledge.
———. 2002. The Arcades Project. Translated by Howard Eiland and Kevin McLaughlin. Cambridge, MA: 

Harvard University Press.
———. 2007. “The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction.” In Illuminations, edited by Hannah 

Arendt, 217–53. Translated by Harry Zohn. New York: Schocken Books.
Berg, Olaf. 2021. “Benjamin and Deleuze: Approaches to a Critical History in Film Images.” Research in Film 

and History (3): 1–34. https://doi.org/10.25969/mediarep/15453.
Brott, Simone. 2010. “Deleuze and ‘The Intercessors.’” Log 18 (Winter): 135–51. https://www.anycorp.com/

store/log18?category=Log.
Brown, William. 2012. “Monstrous Cinema.” New Review of Film and Television Studies 10 (4): 409–24.  

https://doi.org/10.1080/17400309.2012.666455.
———. 2011. “The Pre-narrative Monstrosity of Images: How Images Demand a Narrative.” Image & Narrative 

12 (4): 43–55. https://www.imageandnarrative.be/index.php/imagenarrative/article/view/184. 
Brown, William, and David H. Fleming. 2025. Infinite Ontologies of the Chthulustream: Posthumanism and Racial 

Capital in Contemporary Streaming Media. Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Brown, William, and David H. Fleming. 2020a. The Squid Cinema From Hell: Kinoteuthis Infernalis and the 

Emergence of Chthulumedia. Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Brown, William, and David H. Fleming. 2020b. “Celebrity Headjobs: or Oozing Squid Sex with a Framed-up 

Leaky {Schar-JØ}.” Porn Studies 7 (4): 357–66. https://doi.org/10.1080/23268743.2020.1815570.
Chen, Stella. 2022. “Main Melody.” The China Media Project Dictionary. Febuary 18, 2022.  

https://chinamediaproject.org/the_ccp_dictionary/main-melody/.
Ciuraru, Carmela. 2011. Nom de Plume: A (Secret) History of Pseudonyms. New York: HarperCollins.
Confucius. 1997. The Analects of Confucius: A Literal Translation. Translated and with an introduction by 

Chichung Huang. Oxford: Oxford University Press.
Cowhig, David. 2023. “Mao and Confucius Meet Marx.” David Cowhig’s Translation Blog, October 16.  

https://gaodawei.wordpress.com/2023/10/16/2023-mao-and-confucius-meet-marx/.
Crow, Carl. 1937. Master Kung: The Story of Confucius. Hamish Hamilton. 
Culp, Andrew. 2016. Dark Deleuze. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Deleuze, Gilles. 1995. Negotiations, 1972–1990. Translated by Martin Joughin. New York: Columbia University 

Press.
———. 2005. Cinema 1: The Movement-Image. Translated by Hugh Tomlinson and Barbara Habberjam. London: 

Continuum.
———. 2005. Cinema 2: The Time-Image. Translated by Hugh Tomlinson and Robert Galeta. London: 

Continuum.

—
Acknowledgments 
I extend my sincerest thanks to Pedro Inock for his thoughtful assistance in translating the concepts and ideas 
in my title and abstract into Portuguese. Much appreciated. I’d also like to thank the article’s two anonymous 
reviewers for their positive reports and enriching suggestions. Big thanks also to the editorial team, for all their 
hard work taking this essay from an early draft through to publication form. All errors remain my own.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

180

———. 2006. “What Is the Creative Act?” In Two Regimes of Madness: Texts and Interviews 1975–1995, edited by 
David Lapoujade, 317–29. Translated by Ames Hodges and Mike Taormina. Cambridge, MA: MIT Press.

Deleuze, Gilles, and Félix Guattari. 2004. What Is Philosophy? London: Verso.
———. 2004. A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia. Translated by Brian Massumi. London: 

Continuum.
Dessein, Bart. 2019. “Guo Moruo on Marx and Confucius.” Asian Studies VII(XXIII) (1): 129–50.  

https://files.core.ac.uk/download/294839860.pdf.
D’Rozario, Denver, and Guang Yang. 2019. “The History and Evolution of the Market for ‘Delebs’  

(Dead Celebrities).” Atlantic Marketing Journal 8 (1): Article 8. https://digitalcommons.kennesaw.edu/ 
amj/vol8/iss1/8.

D’Rozario, Denver. 2013. “Dead Celebrity Uses in Advertising and Marketing.” International Journal of 
Consumer Research 2 (1): 59–83. http://dx.doi.org/10.5539/ijms.v5n2p1.

Dyer, Richard. 1997. White. London Routledge.
Eno, Robert. 2016. The Great Learning & the Doctrine of the Mean: Translation, Commentary, and Notes. 

Retrieved from https://scholarworks.iu.edu/iuswrrest/api/core/bitstreams/84e59243-b0aa-4318-ac30-
adc0454cf6a3/content.

Feldman, Allen. 2015. Archives of the Insensible: War, Photopolitics, and Dead Memory. Chicago: University of 
Chicago Press.

Fisher, Mark. 2017. The Weird and the Eerie. London: Repeater.
Fleming, David H. 2025. Cinematically Rendering Confucius: Chinese Film Philosophy and the Efficacious Screen-

Play. London: Palgrave Macmillan. 
Fleming, David H., and Simon Harrison. 2020. Chinese Urban Shi-nema: Cinematicity, Society and Millennial 

China. London: Palgrave Macmillan.
Fusco, Katherine. 2023. “Girls Who Can’t Say No: Celebrity Resurrections and the Consent of the Dead.”  

In Incomplete: The Feminist Possibilities of the Unfinished Film, edited by Alix Beeson and Stefan Solomon, 
300-321. Berkeley: University of California Press.

Greenspan, Anna. 2014. Shanghai Future: Modernity Remade. Oxford: Oxford University Press.
Gunning, Tom. 2004. Illusions Past and Future: The Phantasmagoria and Its Specters. Conference paper.  

https://api.semanticscholar.org/CorpusID:14797459.
Guo, Moruo. 1999. “Marx Enters the Confucian Temple.” Translated by Matthew Finkbeiner and Joh Timothy 

Wixted. Rendition 51 (Spring): 77–86. https://johntimothywixted.com/pdf/203.pdf.
Huang, Chichung. 1997. “Introduction & Terms.” In The Analects of Confucius: A Literal Translation, by 

Confucius, 3–35. Translated and introduced by Chichung Huang. Oxford: Oxford University Press.
Jia, Leilei, and Jing Wang. 2022. “On Yingxi: Exploring the Origin of Chinese Film Aesthetics.” International 

Communication and Chinese Culture 9: 213–28. https://doi.org/10.1007/s40636-022-00257-1.
Kennedy, Niall. 2020. “The Intercessor or Heteronym in Gilles Deleuze and Fernando Pessoa.” In Machinic 

Assemblages of Desire: Deleuze and Artistic Research 3, edited by Paulo de Assis and Paolo Giudici, 273–80. 
Leuven: Leuven University Press.

King, Dylan Levi. 2023. “Karl Marx Meets Confucius on Hunan TV.” ChinaTalk, October 28, 2023.  
https://www.chinatalk.media/p/karl-marx-meets-confucius-on-hunan.

King, Homay. 2010. Lost in Translation: Orientalism, Cinema and the Enigmatic Signifier. Duke University Press. 
Kittler, Friedrich A. 1999. Gramophone, Film, Typewriter. Translated by Goffrey Winthrop-Young and Michael 

Wutz. Stanford University Press. 
Lee, Joseph. Tse-Hei. 2011. “The Cinematic Representation of Confucius.” In From Philosopher to Social Icon: 

Reflections on Hu Mei’s Confucius, edited by Joseph Tse-Hei Lee,  Ronald K. Frank, Renqiu Yu, Bing Xu. 
Hong Kong Shue Yan University. https://core.ac.uk/download/pdf/46710977.pdf.

Levin, Noa Natalie. 2019. “Living Mirrors of the Universe: Expression and Perspectivism in Benjamin and 
Deleuze after Leibniz.” PhD diss., Kingston University. https://eprints.kingston.ac.uk/id/eprint/46865/1/
Levin-N-46865.pdf.

Li, David Peiwei. 2016. Economy, Emotion, and Ethics in Chinese Cinema: Globalization on Speed. New York: 
Routledge. 

Lun Tian, Yew. 2024. “Want More Innovation? China Should Open Up More, Says Harvard Scholar.” The Straits 
Times, June 24, 2024. https://www.straitstimes.com/asia/want-more-innovation-china-should-open-up-
more-says-harvard-scholar.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

181

Marx, Karl. 1909-1910. Capital: A Critique of Political Economy. Vols. I–III. Translated by Ernest Untermann. 
London: Charles H. Kerr & Company.

———. 2024. Capital: A Critique of Political Economy. Vols. I. Translated by Paul Reitter. Princeton & Oxford: 
Princeton University Press. 

Mitchell, W. J. T.  1986. Iconology: Image, Text, Ideology. Chicago: University of Chicago Press.
Mitter, Rana. 2024. “The Real Roots of Xi Jinping Thought.” Foreign Affairs, February 20, 2024.  

https://www.foreignaffairs.com/reviews/china-real-roots-xi-jinping-thought.
Morton, Timothy. 2013.  Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. Minneapolis: University 

of Minnesota Press.
Nancy, Jean-Luc. 2005. The Ground of the Image. Translated by Jeff Fort. Fordham University Press. 
Novak, Daniel. 2007. “Labours of Likeness: Photography and Labour in Marx’s Capital.” Criticism 49 (2): 

125–50. https://www.jstor.org/stable/23128732.
Orwell, George. 1950. 1984. New York: A Signet Book.
Pye, Michael. 1994. “Syncretism versus Synthesis.” Method & Theory in the Study of Religion 6 (3): 217–29. 

https://www.jstor.org/stable/23549531.
Sahraoui, Nassima. 2017. “A Crystal of Time: (Political) Reflections towards a History of the Now: Benjamin 

and Derrida.” Anthropology & Materialism (Special Issue I). https://doi.org/10.4000/am.796.
Scolari, Baldassare. 2021. “Remembering Karl Marx: Image — Icon — Idol.” In Highgate Cemetery: Image 

Practices in Past and Present, edited by Marie-Therese Mader, Alberto Saviello, Baldassare Scolari.  
121-148. Nomos Verlagsgesellschaft.

Schwartz, Margaret. 2013. “An Iconography of the Flesh: How Corpses Mean as Matter.” Communication 12 
(1). https://doi.org/10.7275/R5TB14T7.

Stiegler, Bernard. 2010. Taking Care of Youth and the Generations. Stanford University Press. 
Stewart, Garrett. 2007. Framed Time: Toward a Postfilmic Cinema. Chicago: University of Chicago Press.
Suni, Yu. 2023. “Xiangpai TV Theory Film When Marx Met Confucius Is on the 9th.” People’s Daily, October 10, 

2023. https://www.ldlx.com/content/646754/54/13143502.html.
Taylor, Peter. 2013. The Thirty-Six Strategems: A Modern-Day Interpretation of a Strategy Classic. Oxford: Infinite 

Ideas. 
Tim, Lee Wing. 2023. “Viewers Ridicule Propaganda When Marx Met Confucius.” Radio Free Asia, October 23, 

2023. https://www.rfa.org/english/news/china/china-marx-confucius-10232023200659.html.
Troyer, John. 2007. “Embalmed Vision.” Mortality 12 (1): 22–47. https://doi.org/10.1080/13576270601088525.
Van der Pool, Lisa. 2003. “Thomasville Furniture Casts Bogart for New Line.” Adweek 44 (7): 18.  

https://www.adweek.com/brand-marketing/thomasville-furniture-casts-bogart-new-line-61876/.
Viegas, Susana. 2023. “Death as Film-Philosophy’s Muse: Deleuzian Observations on Moving Images and the 

Nature of Time.” Film-Philosophy 27 (2): 222–39.  https://doi.org/10.3366/FILM.2023.0227.
———. 2025. “Death-Images: Gilles Deleuze on Alain Resnais’ ‘Lazarean’ Characters.” Paper presented 

at the Film-Philosophy Conference, L’Università ta’ Malta, June 23. https://www.um.edu.mt/events/
filmphilosophyconf2025/.

Zhang, Tao. 2023. “When Marx Met Confucius: Xi Jinping’s Attempt to Influence China’s Intellectual Loyalties 
Has Met with a Mixed Reception at Home and Abroad.” The Conversation, November 9, 2023.  
https://doi.org/10.64628/AB.q6aryxq9g.

DAVID H. FLEMING



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

182

—
Biographical note
David H. Fleming is Senior Lecturer/Associate 
Professor in Film and Media at the University 
of Stirling. He is a co-founding editor of EUP’s 
Screens, Thinking, Worlds book series and the 
author of five monographs and multiple articles, 
films, and video essays. 

—
ORCID
0000-0002-3176-0745
—
Institutional address
A32 Pathfoot Building, University of Stirling, 
Scotland, UK FK9 4LA

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, and/or 
publication of this article.

—
To cite this article
Fleming, David H. 2025. “Monstrous, Alienated, and Still Labouring Dead Philosophers: Karl Marx (with 

‘Chinese characteristics’ and ‘chthulumedia features’) meets Confucius … in a crepuscular theory crystal.” 
Revista de Comunicação e Linguagens (63): 156-182. 

© 2025 David H. Fleming. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original 
author and source are credited. 

DAVID H. FLEMING

—
Received Recebido: 2025-05-30 Accepted Aceite: 2025-11-04

https://orcid.org/0000-0002-3176-0745
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

183

O texto explora como o cinema contemporâneo realista (pós-anos 1990) trans-
forma a cidade em matéria sensível, articulando-a com o conceito deleuziano 
de imagem-tempo. Expõe-se uma mudança histórica de um cinema clássico da 
imagem-movimento, que espelhava a cidade moderna funcionalista, para um ci-
nema outro que privilegia a duração bergsoniana, hesitação e subjetividade. Ar-
gumenta-se que tal movimento é reconfigurado por uma vertente expressiva do 
cinema realista contemporâneo que abandona narrativas resolutivas para focar 
em corpos em deslocamento, gestos mínimos, esperas e silêncios. Essa estética 
revela a cidade não como projeto organizado, mas como espaço poroso e frag-
mentado, palco de tensões entre aceleração capitalista e experiências sensíveis 
marginais. Recuperando autores como David Harvey, Hartmut Rosa e Jonathan 
Crary, debate-se como a atualidade sustenta uma aceleração e fragmentação do 
espaço que leva o cinema contemporâneo realista a capturar o ordinário como 
ato político. Nesse sentido, busca-se expor como a imagem-tempo surge como 
dispositivo crítico renovado. Ao se apoiar em estéticas realista historicamente an-
teriores, o cinema de agora suspende a ação e expõe falências sistêmicas do pen-
samento urbano. Devolvendo, com isso, a densidade perceptiva de um presente 
esvaziado. Ela opera numa geografia transnacional e descentralizada, conectando 
realidades locais diversas de um mundo globalizado, através da atenção ao corpo 
que habita ruínas, interstícios e fluxos dissonantes. Assim, argumenta-se que o ci-
nema contemporâneo não apenas representa a cidade, mas a habita como campo 

—
Resumo

Cidade-tempo: imagem, duração 
e as poéticas do viver urbano no 
cinema contemporâneo
Time-City: image, duration, and the poetics 
of urban life in contemporary cinema

PAUL NEWMAN DOS SANTOS
Universidade de São Paulo, Brasil
Universidade de Sevilha, Espanha
paul.santos@usp.br

PAULO CESAR CASTRAL
Universidade de São Paulo, Brasil
pcastral@usp.br

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

184

The text explores how contemporary realist cinema (post-1990s) turns the city 
into sensitive matter, articulating it with the Deleuzian concept of time-image. 
A historical shift is exposed—from a classical cinema of the movement-image, 
which mirrored the functionalist modern city, to another cinema that privileges 
Bergsonian duration, hesitation, and subjectivity. It is argued that such a move-
ment is reconfigured by an expressive strand of contemporary realist cinema 
that abandons resolutive narratives to focus on bodies in displacement, minimal 
gestures, waits, and silences. This aesthetic reveals the city not as an organized 
project but as a porous and fragmented space, a stage for tensions between cap-
italist acceleration and marginal sensitive experiences. Recovering authors like 
David Harvey, Hartmut Rosa, and Jonathan Crary, it is debated how the present 
sustains an acceleration and fragmentation of space that leads contemporary re-
alist cinema to capture the ordinary as a political act. In this sense, the aim is to 
expose how the time-image emerges as a renewed critical device. By relying on 
historically prior realist aesthetics, today’s cinema suspends action and exposes 
systemic failures of urban thought. Thereby returning the perceptual density of 
an emptied-out present. It operates in a transnational and decentralized geogra-
phy, connecting diverse local realities of a globalized world through attention to 
the body that inhabits ruins, interstices, and dissonant flows. Thus, it is argued 
that contemporary cinema does not merely represent the city but inhabits it as a 
field of thought, insisting on human presence in the face of the erasure logic of 
commodified space.
time-image | duration | urban imaginaries | urban experience | 
contemporary cinema

—
Abstract

—
Keywords

de pensamento, insistindo na presença humana frente à lógica de apagamento do 
espaço mercantilizado.
imagem-tempo | duração | imaginário urbano | experiência urbana | 
cinema contemporâneo

—
Palavras-chave

1. Introdução: entre imagens e cidades, um olhar que hesita

Um homem caminha lentamente pela neve, em silêncio. O vento cobre a calçada 
com um branco irregular. Nenhuma música, nenhum corte. Só o ruído de seus passos 
e o som abafado da cidade ao fundo. Essa cena emblemática de Uzak (2002), de Nuri 
Bilge Ceylan, registra um olhar que não antecipa nem conclui, somente acompanha. 
Estende-se sobre o gesto mínimo do protagonista que caminha pela neve sem revelar 
explicitamente seu destino. É esse tipo de olhar que transforma o urbano em matéria 
sensível no cinema contemporâneo realista. Aqui a cidade não se revela somente como 
cenário, mas como superfície a ser tocada, onde cada ruído se torna vestígio. Giuliana 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

185

Bruno (2002) nos volta para isso com a dimensão tátil que o cinema constrói na sua vi-
sualidade. Um modo de ver com o corpo e em geografias não-centralizadas, onde a ima-
gem adquire espessura e se aproxima da pele.

A cidade que se desenha nesse gesto é mais um espaço sensível que um território 
organizado. Assim, estamos falando de um imaginário que não representa a cidade da 
planta ou da maquete, mas a que está no nível do corpo. Em Uzak, os personagens não se 
deslocam em uma objetividade pré-revelada, mas vagam por uma subjetividade aberta. 
O cinema realista contemporâneo, ao recusar o corte rápido e a progressão dramática 
de um roteiro de causa e efeito, faz da errância um método de olhar. E nesse método, a 
cidade emerge como organismo poroso, mais próximo da incerteza do cotidiano do que 
da imagem-síntese da modernidade.

O que este texto propõe é justamente um percurso que visa compreender tal pers-
pectiva contemporânea sobre cinemas que olham para o urbano real. Para isso, articula-
-se o pensamento fílmico a discursos urbanos — do ideário modernista aos fragmentos 
dispersos da contemporaneidade — com o intuito de discutir como o cinema, atuando 
como espelho sensível, absorveu, reelaborou e devolveu essas visões ao espectador, até 
se constituir, na atualidade, como imagem crítica. Em vez de tratar a cidade como mero 
cenário, buscamos mapear o entrelaçamento entre imaginário urbano e representação 
da vida, numa perspectiva histórica que revela como as filmagens se engajam nos pró-
prios conflitos do espaço.

Entendemos que a cidade contemporânea, nesse percurso, não é mais aquela da 
promessa racional do progresso. Ela é palco de tensões entre fluxos e fronteiras; entre 
mobilidade e exclusão. David Harvey (1989) nos lembra que o espaço urbano é hoje um 
campo de disputa, onde o tempo da produção, o tempo da mercadoria e o tempo da vida 
se confrontam. É nesse campo de disputa que Henri Lefebvre (2001) falava do direito à 
cidade como um direito à experimentação cotidiana, à reinvenção de usos, à apropria-
ção afetiva do território. O cinema contemporâneo, do qual focamos, reivindica esse 
direito formalmente. Os filmes que se recusam a acelerar, que acompanham corpos 
cansados, esperas demoradas, caminhadas sem direção, não apenas denunciam essas 
tensões, mas as fazem matéria fílmica, filmando o ordinário como política, devolvendo 
ao espectador a consciência de que cada gesto banal é ato de apropriação espacial. De 
modo que essa leitura não se limita aos grandes centros metropolitanos, mas percorre 
também geografias outras, pequenas, fragmentadas e descontínuas. 

Argumentaremos que essa politização do ordinário e a insistência na hesitação não 
apenas suspendem a percepção da cidade, mas evocam traços da falência sistemáti-
ca de um pensamento urbano construído desde a modernidade. O colapso do projeto 
modernista ortodoxo, que entrou em crise pós-segunda guerra, gera uma extensa crí-
tica que redefiniu o campo dos estudos urbanos. Desde Jane Jacobs (2011), que expôs a 
negação da complexidade orgânica e da escala humana, até David Harvey (1989), que 
revelou essa suposta racionalidade como ferramenta da acumulação de capital, pode-
mos ver que o modelo mostrou-se incapaz de lidar com a realidade das cidades. E aqui, 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

186

contudo, é um ponto central para nosso argumento, essa falência não se encerrou com a 
crítica ao modernismo. Ela se reconfigurou. A crise do planejamento totalizante levou, 
na contemporaneidade, a uma abdicação da própria disciplina urbana. Como aponta 
Rem Koolhaas (1995), o pensamento urbano é substituído por forças desreguladas — 
mercado, otimização de fluxos, espaços produtivos — que produzem a cidade sem um 
pensamento coeso.

Assim, debatemos aqui não apenas as formas de fazer cinema, mas a maneira de 
perceber e lidar com esse espaço urbano. Para isso, a imagem-tempo proposta por De-
leuze (1985), em diálogo com Henri Bergson (2013)1, reaparece como o principal dispo-
sitivo técnico e estético. Como um cinema que não busca resolver a ação, mas prolon-
gar o instante. Mais do que uma progressão linear, ela evoca a finitude de um tempo 
que nos lembra da passagem irrevogável entre “o que foi” e “o que ainda não é”. Fazer 
do intervalo um acontecimento significa suspender o fluxo do capital e das narrativas 
hegemônicas, apostando na potência política da hesitação. É nesse sentido que vere-
mos como tal regime de imagem assimila as sucessivas crises urbanas para chegar à 
contemporaneidade como um eco da crise do projeto urbano moderno, mas que agora 
parece se desdobrar em outra crise, policêntrica, da experiência urbana e do próprio 
espaço-tempo.

Vale notar que a ideia de cidade que emerge dessa relação carrega um carácter fun-
damentalmente transnacional. Não no sentido de uma homogeneidade de espaços, 
mas na resposta estética à precarização, aceleração e desorientação normativa produ-
zidas pelo mesmo vetor global do sistema socioeconômico que opera em escala mun-
dial. Veremos, então, como obras de geografias distintas — como Xiao Wu (1997), Uzak 
(2002) ou Stray Dogs (2013) — revelam a tensa negociação entre essa força globalizante 
e as múltiplas e específicas formas de ser e estar no mundo. O transnacional reside, as-
sim, nessa tensão compartilhada, uma geografia não-centralizada que se expressa por 
ritmos, pausas e sobretudo corpos. 

Fala-se, portanto, de um cinema-mundo2. Um cinema realista, que coloca no centro 

1	 Deleuze argumenta que Bergson, em Matéria e Memória, forneceu a filosofia que o cinema, como 
prática, viria a materializar. Ele argumenta que o cinema é essencialmente bergsoniano pois sua 
matéria-prima fundamental não é apenas o movimento, mas a própria duração (durée). A imagem-
tempo, especificamente, é o dispositivo estético que expõe essa relação revelando a coexistência 
complexa entre a percepção e a memória. (Deleuze 1983;1985)

2	 O termo “cinema-mundo” (world cinema) é tradicionalmente usado para categorizar de forma ampla 
o cinema “não-Hollywoodiano” ou filmes de arte que circulam em festivais internacionais. Lúcia 
Nagib, entretanto, critica essas definições por se pautarem excessivamente em limites geográficos 
ou em lógicas de mercado. Buscando uma redefinição, ela leva o “mundo” a sério, tratando-o como a 
própria realidade material e física que a câmera captura. Em sua defesa do realismo como uma “ética 
do real”, e não apenas um estilo ou gênero, Nagib aponta um compromisso filosófico de cineastas em 
se engajar com o mundo físico, permitindo que a realidade (com suas pessoas, paisagens e objetos) 
se imprima no filme. Embora ela defenda a utilização do “cinema realista” (realist cinema) como o 
termo principal, sua argumentação fornece um novo e potente contorno para a própria noção de 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

187

a vida urbana em si, longe dos eixos hegemônicos e de narrativas centralizadas. Lúcia 
Nagib (2020) comenta como essa visão evoca a construção de um realismo expandido, 
onde o cinema deixa de ser representação para se tornar experiência presentificada. O 
plano cinematográfico, que por vezes se alonga no gesto mínimo, atua como dispositivo 
de diálogo global, conectando olhares de diferentes lugares geográficos pela intensida-
de no instante vivido. E nesse movimento, do esforço de representar o agora, o esvazia-
mento do tempo íntimo e a precariedade como paisagem constante tornam-se zonas de 
contágio entre o espaço urbano e o tempo da imagem. 

É nesse gesto de abertura, e não de síntese, que esta introdução se encerra. O que 
se seguirá será um retorno às bases conceituais da imagem-movimento e da imagem-
-tempo, conforme formuladas por Gilles Deleuze, não como uma cronologia fechada, 
mas como um espelho crítico de como o cinema se articulou, historicamente, às for-
mas hegemônicas de pensar e representar o urbano. Da ação à duração, do sujeito ao 
intervalo, da cidade como projeto à cidade como processo. É nesse deslocamento que 
começa nosso debate.

2. Do movimento ao tempo: o cinema em diálogo com o urbano

A emergência da modernidade industrial no final do século XIX não apenas re-
configurou o espaço urbano, mas também forjou novos regimes temporais. Enquanto 
a produção em série exigia a sincronização dos corpos às lógicas fabris, o urbanismo 
funcionalista, gestado nas primeiras décadas do século XX, convertia a cidade em um 
organismo técnico. Le Corbusier (1977), em sua defesa da “máquina de morar”, não 
propunha somente uma estética arquitetônica, mas codificava um projeto civilizatório 
onde a eficiência mecânica se tornava paradigma existencial. Como se nota logo na de-
claração do CIAM I3 , realizado em 1928, identificava-se a “necessidade de um novo con-
ceito de arquitetura” que “satisfaça as exigências materiais, sentimentais e espirituais” 
da vida moderna (CIRPAC 1950).

Paralelamente, o cinema clássico, aquele consolidado como linguagem na década de 
1920, operava sua própria racionalização do real. A montagem, ao fragmentar o tempo 
em planos justapostos, impunha uma lógica causal que espelhava a disciplina mecânica 
da modernidade. Se o relógio era o dispositivo que sincronizava corpos nas fábricas, a 

cinema-mundo. Se aqui o “world cinema” é definido por uma ética e não por um lugar, o modelo 
de “centro-periferia” (Hollywood vs. o resto) é desmantelado. Em vez disso, ela propõe um mapa 
policêntrico do cinema, no qual filmes de qualquer região podem ser centros de produção realista, 
conectados por essa ética compartilhada e não apenas por sua oposição a um eixo hegemônico 
(Nagib 2011; 2020).

3	 CIAM (Congrès Internationaux d’Architecture Moderne / Congressos Internacionais de Arquitetura 
Moderna) foi uma associação fundada em 1928 que organizou congressos periódicos (1928–1959) 
para debater e reformular os princípios da arquitetura e do urbanismo modernos.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

188

montagem cinematográfica tornava-se o mecanismo que sincronizava olhares. Assim, 
a metrópole moderna, com sua estratificação de espaços, encontrou no cinema clássico 
seu duplo técnico e estético. Em Metrópolis (1927), de Fritz Lang, a dicotomia entre eli-
tes em torres de cristal e operários em subterrâneos industriais evocava uma estrutura 
narrativa que espelha o discurso de modernidade. Mesmo a mediação entre “cabeça e 
mãos” pelo “coração”, resolvida no clímax do filme, reproduzia, em certa medida, a re-
tórica do projeto modernista, que prometia harmonizar eficiência técnica e humanismo. 

Nesse paralelismo, podemos encontrar o que para Deleuze (1983) será a essência do 
cinema clássico, chamado por ele de imagem-movimento. Um regime de imagem que 
reproduz uma lógica de racionalização da narrativa. Em uma cadeia de causa e efeito 
fechada, cada plano era parte de uma narrativa totalizante, assim como cada zona ur-
bana, e cada corpo da cidade, era célula de um organismo que deveria funcionar em 
conjunto. Aqui novamente Metrópolis (1927), a narrativa, reproduz um projeto concilia-
dor que, ignorando o caráter segregacionista dos espaços, discursa sobre o um correto e 
racional funcionamento da cidade. 

Assim, podemos dizer que a valorização de tal poder reconciliador foi encenada 
pelo cinema da imagem-movimento como retórica resolutiva. A crença de um urbano 
que poderia se resolver pela racionalização de suas partes, revela um outro caminho 
de crença no poder de ação do homem sobre o mundo. Em O Homem Mosca (1923), de 
Fred C. Newmeyer e Sam Taylor, o jovem Harold, após se mudar para a cidade grande 
e conseguir emprego como balconista, enfrenta diversas situações conflituosas e cômi-
cas em seu novo cotidiano. Seguindo uma lógica explícita de causa e efeito rumo a uma 
resolução conclusiva, Harold age ativamente no espaço urbano, sempre modificando 
situações a seu favor e demonstrando poder para resolver os conflitos do roteiro.

O filme é, de certa maneira, metáfora do poder de resolução que o urbano moderno 
acredita possibilitar. Harold, ao escalar a torre do relógio, enfrentando obstáculos como 
janelas, pombos, ratos e ponteiros, chega ao topo como herói e tem sua coragem recom-
pensada com reconhecimento público, a admiração da noiva Mildred, e uma promoção. 
Aqui se cumpre uma promessa de sucesso, do poder da ação do sujeito no espaço que 
ele habita. 

O cinema clássico, então, parece absorver uma racionalidade moderna e transfor-
má-la em ritmo visual. Mesmo quando rompe com a linearidade narrativa, como em 
Um Homem com uma Câmera (1929), de Dziga Vertov, e Berlim, Sinfonia de uma Gran-
de Cidade (1927), de Walter Ruttmann, permanece atrelado a um imaginário urbano 
marcado pela funcionalidade. Nessas obras, a cidade é observada sob um viés quase 
documental, onde a montagem, guiada pela trilha sonora, opera como engrenagem de 
um sistema visual que espelha a organização racional do espaço urbano. Cada plano 
funciona como uma peça dentro de uma lógica produtiva. Fragmentos do cotidiano ga-
nham, assim, contornos de uma vida espacializada, revelando como o cinema constrói 
e reproduz os signos da modernidade.

Vemos aqui uma cidade que não é apenas habitada, mas codificada e racionalizada. 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

189

Tal qual a Carta de Atenas4 dispõe ao definir a divisão primordial do urbano entre habita-
ção, trabalho, lazer e circulação, esse cinema parece refletir pela montagem uma organi-
zação elementar. O regime da imagem-movimento ecoa uma utopia modernista de um 
espaço totalmente legível, onde até o caos aparente obedecia a uma lógica subjacente.

Apesar desta validação entre linguagens, é evidente que tanto o cinema quanto o 
projeto moderno tem suas tensões. Simmel (2005) já alertara que a metrópole moder-
na, com seu intelectualismo calculista, transformava relações humanas em trocas abs-
tratas e os próprios sujeitos pareciam resistentes a essa racionalização. No campo do ci-
nema, Bazin (1991) identifica, algumas décadas depois, como a montagem dissimulava 
a complexidade do real sob esquemas de causa e efeito. Para Deleuze (1983), inclusive, 
essa era a limitação da imagem-movimento que fez o cinema buscar outros regimes de 
imagem. Ao reduzir a narrativa a intervalos utilitários da montagem, o cinema negava o 
fluxo inconstante e irredutível da experiência do real.

Nesse sentido, a crise do projeto modernista, e a crise da imagem-movimento, já 
estava inscrita em sua própria ambivalência. Metrópolis, dependia de uma narrativa 
que resolvia conflitos estruturais com gestos simbólicos, mas paradoxalmente expu-
nha uma crítica a alienação do trabalho mecanizado. Assim, aqui o sistema mecanicista 
sensório-motor, descrito por Deleuze (1983) como o qual percepção e ação encadeiam-
-se sem hesitação, começava a ruir sob o peso de suas próprias contradições. 

Tais questões da falácia da sincronia perfeita, se fazem concretas após a Segunda 
Guerra Mundial. Se o cinema refletiu os paradigmas da cidade moderna, agora ele ab-
sorve as condições do mundo pós-guerra, cuja reconstrução era necessária, e se repro-
duz em uma imagem que não está mais necessariamente vinculada à ação do homem 
sobre o mundo. Em O Ladrão de Bicicletas (1948), de Vittorio De Sica, Antonio passa o 
dia pelas ruas de Roma com seu filho Bruno, tentando recuperar a bicicleta roubada que 
garantiria seu sustento, atravessando mercados, becos e falsas pistas que pouco a pouco 
revelam o vazio de suas tentativas. A busca, mais do que prática, encena a luta por dig-
nidade em meio à indiferença da cidade, onde o progresso promete, mas não ampara. 
No gesto final, Antonio tenta roubar outra bicicleta, é capturado e humilhado diante do 
filho. A imagem que resta é a dos dois caminhando em silêncio em cena, como quem 
carrega, juntos, a frustração de um mundo que não oferece mais amparo nem respostas. 

Aqui vemos o cinema materializar corpos incapazes de agir em um mundo des-
montado. A imagem-movimento, assim como a cidade da racionalização moderna, 

4	 Carta de Atenas foi um documento redigido por Le Corbusier com base nas conclusões do CIAM 
4 (1933), que sintetizou os princípios do urbanismo funcionalista. Defendia a reorganização das 
cidades mediante: zoneamento rigoroso das funções urbanas (habitar, trabalhar, recrear e circular); 
construção de edifícios altos isolados em áreas verdes; prioridade ao transporte motorizado; 
demolição de tecidos históricos “insalubres”. Seu modelo de “cidade racional” influenciou o 
planejamento urbano em escala global ao longo do século XX, embora fosse criticado posteriormente 
por sua rigidez. (CIRPAC 1950)

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

190

revelava-se uma ficção. A narrativa já não mirava no poder do sujeito sobre o enredo, 
assim como o urbanismo totalizante não podia apaziguar a complexidade humana da-
quele momento. Foi preciso pensar em outros regimes que dessem conta de comentar 
sobre a complexidade do viver no meio urbano.

Nesse sentido, enquanto cidades europeias reconstruíram-se sob a sombra de es-
combros, o cinema abandonava a ação resolutiva do herói clássico em favor de corpos 
que tropeçavam na indeterminação. Em O Ladrão de Bicicletas (1948) Antonio não escala 
relógios nem media conflitos de classe, mas arrasta-se por uma Roma desolada, onde a 
bicicleta roubada dialogava com a falência de um urbanismo que prometia resolução. 
Sua impotência não é um fracasso individual, mas sintoma de uma crise epistêmica. A 
cidade funcionalista, tal qual a montagem clássica, necessitava repensar seus diálogos 
com o real. Bazin (1991), inclusive, via nesse filme a essência do neorrealismo italiano, 
considerado por ele como um dos marcos fundadores do chamado cinema moderno5. 
Este foi justamente o novo regime imagético que Deleuze (1985) chamou de imagem-
-tempo. Um movimento que apresentou uma quebra no pensamento narrativo clássico e 
deu origem a um novo tipo de imagem cinematográfica, de dimensão ontológica, na qual 
a câmera se fixa em outras esferas da vida, como na espera, na hesitação e na duração. 

No pós-guerra, a “crise da ação”, como descrita por Deleuze (1985), desarticula um 
cinema baseado em circuitos sensório-motores fechados, abrindo espaço para formas 
guiadas por outras escalas que não pela ação. Em O Balão Vermelho (1956), de Albert 
Lamorisse, a câmera acompanha o balão e o menino por meio de planos contínuos, re-
cusando a fragmentação típica da montagem clássica. Bazin (1991) via nessa escolha 
técnica um outro modo de olhar, pois ao preservar a continuidade espaço-temporal, o 
plano-sequência devolvia ao espectador a possibilidade de contemplar ambivalências 
que a montagem clássica tendia a eliminar.

O urbanismo do pós-guerra, por sua vez, trocava a racionalização pelo corpo. Já era 
visível a necessidade de um novo pensamento por escritos como o manifesto de 1943, 
“Nove pontos sobre a monumentalidade”, no qual Sert, Léger e Giedion (1943) antevi-
ram a defesa da “monumentalidade” da cidade não como grandiosidade formal, mas 
como capacidade de abrigar memórias coletivas. Uma mudança que seria evidente até 
nos CIAM. Na sua oitava edição, em 1951, o tema “O Coração da Cidade” propôs um 
debate em que as zonas funcionais deveriam ser substituídas por espaços de encontro, 
onde o pedestre era medida última (Tyrwhitt, Sert e Rogers 1952). Então, essa guina-
da ecoava com o cinema moderno uma necessidade de ver a subjetividade dos cor-
pos no urbano. O balão, ao flutuar livremente pelas ruas de Paris, ou Antonio e Bruno 

5	 Vale citar que, além do Neorrealismo Italiano, o cinema moderno trouxe o florescimento de distintos 
movimentos cinematográficos como a Nouvelle Vague francesa, a Nova Onda Japonesa (Nūberu 
Bāgu), a Nova Onda Tchecoslovaca (Nová Vlna) e o Cinema Novo brasileiro. Estes movimentos 
questionavam as convenções narrativas, técnicas e estéticas do cinema clássico e exploravam outras 
formas de linguagem cinematográfica, temas existenciais e uma nova relação com o real.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

191

caminhando sem rumo por Roma, refletem uma alegoria de uma subjetividade que es-
capa aos esquemas funcionais e controlados pensamento racionalizado. Jacobs (2011), 
nos elucida essa alegoria, ao pensar o espaço da rua como lugar de uma “complexidade 
organizada”, onde o acaso, a convivência e o imprevisto desafiam a lógica do planeja-
mento centralizado. 

Nesse contexto, a imagem-tempo de Deleuze (1985) ganha sentido fundante. Nas-
cida dessa crise, não propunha mais ações resolutivas, mas “situações óptico-sonoras 
puras”. Em Il Grido (1957), de Michelangelo Antonioni, a cidade industrial se apresenta 
em ruínas tangíveis como chaminés inativas, galpões vazios, ruas onde o concreto se 
desfaz em pedaços. Aldo, o protagonista, não é herói, mas errante. Seu percurso pelo 
cinturão fabril expõe a falência de um pensamento de cidade que prometia progresso 
e harmonia social. Antonioni filma sem pressa, deixando que a montagem seque as 
transições e revele o espaço como uma sucessão de lacunas. Nessas lacunas, a noção 
de imagem-tempo se materializa. O filme não busca resolução, mas capta o peso de um 
mundo que perdeu sua narrativa de ação. E, justamente por não haver mais heróis capa-
zes de restabelecer a ordem, o gesto de caminhar assume papel central, pois o conduzir 
parece ser mais importante que o resolver.

Nesse gesto de errância, inclusive, Alemanha Ano Zero (1948), de Roberto Rosselli-
ni, opera sua construção espacial. Edmund percorre uma Berlim em ruínas, entra em 
prédios semi-erguidos e demora em portas partidas, como quem testa as fronteiras de 
um espaço que já não o reconhece. A câmera permanece imóvel, registrando cada passo 
do garoto sem oferecer um destino pré-estabelecido. Logo, o vagar torna-se método de 
leitura urbana, e o cinema, ao se recusar a indicar um ponto de chegada, transforma o 
andar sem propósito numa forma estética. Inaugura um tempo suspenso que revela as 
fissuras de uma cidade em ruínas e conduzem a uma forma abstrata de vazio espacial. 
Aqui, a “situação óptico-sonora pura” de Deleuze se concretiza, pois a câmera não re-
solve nada, mas expõe, em silêncio, a cisão entre um espaço que representa um passado 
moderno e a presença inquieta de quem nele caminha.

Trata-se de um tipo de abstração que atravessa um cinema capaz de permitir ao 
enquadramento durar o tempo necessário para que se perceba a tensão entre corpo e 
arquitetura. Mesmo em filmes que ultrapassam o neorrealismo italiano e se aproximam 
de uma ficção mais estilizada, essa absorção se mantém presente. Em Playtime (1967), 
Jacques Tati revela, por meio de planos-sequência que percorrem uma Paris fria, feita 
de vidro e concreto, um sujeito desorientado em conflito com o espaço. Monsieur Hu-
lot tropeça em portas giratórias, perde-se em placas espelhadas e presencia os colapsos 
pontuais de sistemas que tentam ordenar cada gesto urbano. Ainda que o tom seja o 
da comédia, o filme, para além da óbvia crítica ao funcionalismo arquitetônico, propõe 
um tipo de imagem atravessada por corpos indeterminados, mais interessada no pensa-
mento e na subjetividade da narrativa do que em validar qualquer forma de resolução.

Dito isso, apesar da diversidade formal e temática dos filmes mobilizados até 
aqui, há uma gênese comum que os atravessa. Todos partilham a recusa de um sujeito 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

192

plenamente consciente e resolutivo, substituído por figuras que hesitam, caminham, 
observam e sentem o espaço antes de qualquer gesto de ordenação. Apontamos ser essa 
reconfiguração do olhar que sustenta a imagem-tempo como novo regime imagético. 
Sendo que justamente por tocar em uma condição que não é exclusiva da Europa, essa 
imagem se reconfigura em outros contextos históricos, sociais e geográficos, ganhando 
contornos próprios em cinemas não centralizados.

No Brasil, por exemplo, esse gesto ressoa com força no Cinema Novo, que absorve 
o realismo europeu, mas o reinventa a partir de uma experiência radical de subdesen-
volvimento e descontinuidade social. Em Vidas Secas (Nelson Pereira dos Santos 1963), 
o que se vê não é apenas a precariedade da vida sertaneja, mas a duração como forma 
estética. Os longos deslocamentos da família em busca de sobrevivência, a aridez da 
paisagem, os silêncios prolongados. Tudo opera sob uma lógica onde o tempo não avan-
ça, mas se estende como espera e sentido.

É nesse deslocamento que a cidade também se reconfigura. Já não é o cenário fun-
cional dos filmes clássicos, nem o palco do progresso moderno. Ela aparece como mul-
tiplicidade complexa. O urbano, filmado pela imagem-tempo, se torna campo de gestos 
frágeis e territórios provisórios. O cinema, assim, ao eleger como centro o corpo que 
habita o espaço, que vagueia ou que espera, converte essas táticas em discurso. Há aqui 
um modo de ver a cidade por dentro, em escalas menores, mais porosas, mas não me-
nos políticas.

Ao final desse percurso, o que se delineia é um cinema que já não acredita na cidade 
como promessa. A imagem-tempo, que entre os anos 1945 e 1985 se consolida como 
novo regime no cinema, encontra no urbano um campo de reverberação. Longe de re-
presentar o espaço como espelho idealizado, ela tenta mostrar o real na sua densida-
de máxima. A cidade não é mais o objeto da narrativa, mas sua condição de matéria 
instável, sobreposta, fragmentada. E é justamente nesse lugar de falha que o plano se 
sustenta como tempo que se alarga e insiste no corpo como abertura sensível ao que 
permanece. Não se trata de criar um imaginário de cidade abstrato, mas de evidenciar 
as contradições da vida urbana.

3. Ao contemporâneo: corpo, duração e subjetividade

Que formas de existir persistem quando o tempo já não pertence ao corpo, mas aos 
circuitos da produção e da visibilidade? O que resta do urbano quando as experiências 
sensíveis são dissolvidas em fluxos automatizados, deslocamentos contínuos e lógicas de 
vigilância? Se a imagem-tempo, tal como pensada por Deleuze, emergia de uma crise da 
ação resolutiva e da cidade como projeto moderno, sua presença no contemporâneo pa-
rece deslocada. Mais do que suspender a ação, essa imagem sustenta o mundo em sua de-
sorganização. Ela não revela o colapso, mas insiste em acompanhar o que nele sobrevive.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

193

É nesse sentido que Lúcia Nagib e Cecília Mello (2009) propõem a noção de “retor-
no ao real” como marca de uma tendência transnacional do cinema contemporâneo. A 
partir de meados dos anos 1990, observa-se uma atualização da imagem realista, agora 
ancorada na experiência sensível do tempo cotidiano e na materialidade do viver. Dire-
tores como Abbas Kiarostami, Tsai Ming-liang, Béla Tarr, Carlos Reygadas e Jia Zhan-
gke não apenas retomam elementos técnicos do realismo moderno, como também os 
reconfiguram em relação a um presente descentrado, movente e frequentemente opa-
co. Trata-se de um cinema-mundo descentralizado que, mesmo na ficção, insiste em 
habitar o mundo em sua pluralidade.

Essa atualização da imagem realista preserva aquilo que Bazin (1991) reconhecia 
como abertura ao ambíguo e o que Deleuze (1985) via como presença da duração, mas 
assume contornos outros. Na atualidade, esse cinema trabalha com a matéria urbana 
de uma cidade consolidada pelo acúmulo de ruínas que nos são colocadas desde as lógi-
cas do pós-Segunda Guerra. Aqui, já não basta reagir à falência dos projetos modernos, 
mas apostar em uma tentativa de construir imagens dentro de um presente que colapsa 
continuamente. Afinal, a cidade, nesse movimento, não é somente um debate aberto 
sobre pertencimento, mas sobretudo um cenário de fluxos dissonantes, de relações in-
terrompidas e de territórios em suspensão. O desafio do cinema, ao se aproximar desses 
espaços instáveis, não está em reproduzi-los em sua densidade física, mas em revelá-los 
pela narrativa em seus desvios.

Essa sensibilidade não se limita a uma crítica às promessas do urbanismo, mas 
dialoga diretamente com mudanças mais amplas na configuração do espaço urbano 
e nas formas de se estar no mundo. O espaço urbano, na atualidade, passa a se confi-
gurar como um fluxo mercadológico. Como propõe David Harvey (1989), a chamada 
“condição pós-moderna” implica uma compressão espaço-tempo que desestabiliza a 
experiência local, submetendo-a a lógicas globalizadas de consumo, mobilidade e fle-
xibilidade. A cidade, que mesmo no pós-guerra ainda era palco de narrativas de perten-
cimento, é agora uma malha disforme de ritmos produtivos. Rem Koolhaas (1995), elu-
cida essa mudança como um colapso do espaço projetado. Para ele, o urbanismo como 
disciplina capaz de pensar e ordenar a cidade desapareceu, ironicamente, no exato mo-
mento em que a urbanização global triunfa. Como resultado direto, essa abdicação dis-
ciplinar resulta inevitavelmente em zonas de exclusão e os territórios em suspensão6.

Em Stray Dogs (2013), Tsai Ming-liang explora precisamente esse contexto para 
criar a espacialidade urbana da narrativa. Acompanhamos um pai e dois filhos que já 
não habitam uma cidade no sentido claro de pertencer a um território, mas sim numa 

6	 Rem Koolhaas (2010) aprofunda esse debate com seu conceito de “junkspace”, ao descrever a 
paisagem arquitetônica residual e caótica que emerge da abdicação do urbanismo com disciplina. 
Embora frequentemente ligado a interiores de consumo (shoppings, aeroportos), a sua lógica volta-
se a espaços que carecem de identidade e coerência, dialogando com outras noções contemporâneas, 
como os “não-lugares” de Marc Augé (1994) ou os “terrain vague” de Ignasi de Solà-Morales (2006).

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

194

tensão entre sobrevivência e necessidade. Em uma malha disforme de espaços urba-
nos, vivem nas bordas de Taipei, num jogo paradoxal entre deslocamentos constan-
tes por ruínas e viadutos e por uma imobilidade social imposta pela condição de seus 
corpos marginais. Aqui, a abdicação do urbanismo, que Koolhaas (1995) diagnosticou, 
é visível. Os espaços que eles habitam são campos residuais que apenas acomodam o 
processo da sobrevivência e não da plena vida urbana. A ausência de moradia fixa, o tra-
balho precarizado, os atos cotidianos como dormir e comer em espaços degradados não 
são apenas escolhas de enredo. Vemos uma cidade habitada por um viver em territórios 
que são resultados diretos da crise do espaço-tempo que atinge contemporaneamente a 
lógica global. O gesto do pai, vendendo placas publicitárias sob chuva intensa, é a ima-
gem exata de uma experiência local desestabilizada e submetida a um ritmo produtivo 
impessoal que já não oferece qualquer noção possível de pertencimento e urbanidade. 
Vemos, por essa narrativa, corpos marcados pela precariedade que carregam a cidade 
como ruína. 

Tal subjugação do corpo sobre uma urbanidade precária não se limita a um estar 
espacialmente deslocado. Afinal, estamos aqui apontando para uma crise de com-
preensão do espaço-tempo na atualidade, não apenas num regime de espacialidade. 
Jonathan Crary (2013), ao refletir sobre isso no seu livro 24/7: capitalismo tardio e os fins 
do sono, observa que a temporalidade contemporânea é marcada por uma contínua eli-
minação das pausas. A noite, o descanso, a espera; tudo tende a ser absorvido por um 
tempo contínuo e funcional do capital. Novamente, a imagem do pai em Stray Dogs é a 
materialização disso. Um corpo obrigado a operar 24/7, para o qual a pausa não é uma 
opção de fuga do regime que controla sua atuação sobre a cidade. O urbano, nesse ce-
nário, torna-se um dispositivo que opera como desempenho máxima da produtividade, 
e o corpo que atua nesse cenário reproduz as lógicas produtivas das ruas que aceleram, 
dos prédios que espelham, dos algoritmos que antecipam.

Nesse contexto, ao mirar na vida precária desses sujeitos, a câmera de Tsai Ming-
-liang não busca um drama falacioso, mas um acompanhamento atento a uma urba-
nidade em crise presentificada. Ao fazê-lo, o diretor constrói uma experiência em que 
a cidade aparece como espaço a ser decifrado frente à condição de habitar o colapso. 
É por essa via que o filme propõe ao espectador não apenas uma identificação com os 
personagens, mas uma experiência corpórea de reconhecimento. Aquilo que se vive em 
tela, sustentado pela duração extrema dos planos, já não é apenas a alegoria dessa crise 
espaço-temporal, mas sua presença sensível.

A própria insistência do cinema em sustentar tal presença pela duração surge como 
um ato de resistência ao esvaziamento da experiência. No campo dos estudos urbanos, 
Hartmut Rosa (2013; 2020), ao discutir a aceleração social como forma de dominação, 
aponta que uma forma potente de resistência a essa lógica estaria na criação de expe-
riências de ressonância. Isto é, situações em que o tempo não é funcionalizado, mas vi-
vido em relação. Essa perspectiva se alinha à maneira como o cinema realista contem-
porâneo opera, a de não oferecer uma imagem do mundo, mas de sustentar um tempo 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

195

no qual esse mundo possa reverberar. O plano cinematográfico que não se encerra, a 
cena que não evolui, a insistência na precariedade e nos gestos que se repetem sem fi-
nalidade, não são um impasse narrativo, mas uma tentativa de criar um local de relação 
entre cinema e espectador. Um local que pode ser lido como possibilidade de reflexão 
dos desdobramentos da crise espaço-temporal que atinge a contemporaneidade.

Esse local de relação que o cinema busca criar com o espectador não se restringe, 
contudo, aos corpos em extrema precariedade vistos em Stray Dogs. A mesma estraté-
gia formal se manifesta em outras realidades como em Uzak (Nuri Bilge Ceylan 2002), 
que já citamos na introdução. O filme acompanha a convivência desconfortável entre 
Mahmut, um fotógrafo solitário, e seu primo Yusuf, recém-chegado do interior. A partir 
de um apartamento em Istambul, os dois compartilham um cotidiano esvaziado de vín-
culos, ocupando o mesmo espaço sem se encontrar de fato. Embora a narrativa acom-
panhe uma realidade social completamente diferente de Stray Dogs, temos um mesmo 
tipo de aproximação fundante. O urbano, num sentido literal e material, não é centro 
da ação, mas presença constante e indiferente, atravessada pela neve, pela chuva, por 
ruídos e silêncios. As longas caminhadas e as conversas truncadas, em ambos os filmes, 
revelam um cotidiano que já não se organiza como espaço de pertencimento. 

Ainda assim, é evidente que tais obras ainda operam a partir do vivido, aquela di-
mensão da vida cotidiana que Henri Lefebvre (2001) identifica como o espaço de apro-
priação afetiva do território. Ou seja, o cinema realista utiliza das escalas ínfimas da 
vida urbana contemporânea para compor seu local de reflexão e reverberação das di-
ferentes problemáticas que esses corpos filmados vivenciam. Seja na precariedade de 
Stray Dogs ou na melancolia de Uzak, é a insistência da câmera nessa dimensão do vi-
vido que sintoniza o espectador com a crise contemporânea do espaço-tempo. Aqui, 
então, o realismo dos filmes não reside em uma denúncia direta, mas na atenção às ca-
madas menores do viver urbano. É nesse olhar que o cinema realista contemporâneo se 
ancora, não no diagnóstico da cidade, mas na observação prolongada do que nela ainda 
persiste — nos gestos mínimos, nas esperas, nos sons. 

Esse olhar focado em tais camadas menores do cotidiano tem uma consequência di-
reta na relação com o espectador. O filme deixa de ser uma narrativa assistida para se tor-
nar uma superfície de contato, abrindo a possibilidade de experienciar o espaço fílmico 
em vez de apenas assisti-lo. É o que Giuliana Bruno (2002) propõe ao encarar a imagem 
como uma superfície tátil. Para ela, o ver no cinema passa a ser uma experiência háptica 
em que o olhar não apenas vê, mas toca. A sensorialidade da imagem envolve o especta-
dor, convoca a escuta, o respiro e a permanência. Filmes como Uzak e Stray Dogs compar-
tilham esse tipo de olhar sinestésico. A câmera permanece, aproxima-se, escava os espa-
ços cotidianos como quem busca não significados ocultos, mas os rastros do que ainda 
vibra. O urbano filmado não se mostra como monumental ou legível, mas se apresenta 
em sua fragilidade, construído de sons dispersos, luzes oblíquas e silêncios partilhados. 

Na visualidade desses filmes, então, a própria materialidade do vivido, em uma 
experiência virtualizada, se faz sensível, corpóreo e, sobretudo, tátil. A espacialidade 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

196

fílmica desses cinemas é estruturada para ser sentida. O som ambiente, por exemplo, 
é fundamental nessas narrativas, mesmo que contem com cenas pontuais de trilha so-
nora. Então o som das chuvas, da neve, dos passos, ou até a permanência do silêncio, 
é sentido como um elemento espacial potente na espacialidade fílmica. Além disso, 
temos a proximidade da câmera, que por vezes acompanha de perto o personagem a 
ponto de sentirmos o movimento da respiração ou a textura da pele. Mas mesmo quan-
do adota uma distância, a forma como é filmada — o prolongamento das cenas, o en-
quadramento, a duração dos gestos — permite ao olhar migrar e explorar o terreno fíl-
mico como textura. Com isso, a forma de construir a proximidade do espectador faz o 
ambiente ganhar densidade, o ar ganhar espessura. Essa insistência nos sentidos reais 
do espaço faz dele um elemento tátil reconhecível e reverberante. Acompanhamos a 
narrativa como quem está parado ali junto ao personagem naquele mesmo cômodo, na 
mesma cidade, naquele mesmo território.

Essa é, portanto, uma medida estética recorrente, que se manifesta com maior ou me-
nor intensidade, mas que efetivamente estrutura a espacialidade fílmica desses cinemas. 
É o caso, também, de No Quarto da Vanda (2000) de Pedro Costa, que leva essa lógica tátil 
não apenas ao espaço fílmico, mas à própria estrutura da poética da narrativa. O filme se 
passa na zona de Fontainhas, bairro lisboeta em processo de demolição. Acompanhando 
a vida de Vanda e sua irmã, usuárias de drogas, a câmera permanece dentro do quarto por 
longos períodos. Não há cortes que aliviam nem elipses que suavizam. O tempo do corpo, 
entre a fala, o silêncio e a respiração ofegante, estrutura o tempo do filme. Essa insistência 
não se configura como voyeurismo, mas como gesto de atenção à densidade tátil do vivi-
do. Nesse sentido, a imagem opera como arquivo do presente, não como acúmulo, mas 
como exposição daquilo que está ali. O espectador não observa de fora, mas compartilha 
o peso do ar, a umidade das paredes, o silêncio entre as frases.

A taticidade háptica do olhar que esse cinema evoca é, também, o que comprova um 
local contemporâneo aos personagens, de uma corporeidade que se inscreve no espa-
ço. Dá-se espessura para um cotidiano em atrito com o próprio sujeito. Afinal, aqui não 
temos mais um espaço do cinema clássico que se dobra na ação do personagem, mas 
tampouco é apenas um espaço em que o personagem opera pela imobilidade. Eviden-
temente, ele carrega os traços de vidente da imagem-tempo deleuziana, mas ganha um 
contorno corpóreo que responde à crise de espaço-tempo que se vive na atualidade. Na 
relação com o real, a maneira como o corpo filmado se relaciona com o espaço é outra.

Em Stray Dogs (2013), já se delimita uma pista de como isso é reproduzido, mas é em 
Xiao Wu (1997), de Jia Zhangke, que está um dos exemplos recorrentes para pensar esse 
outro modo de relação. O filme acompanha um pequeno ladrão em uma cidade chinesa 
em processo acelerado de transformação. Xiao Wu caminha pelas ruas, rouba carteiras, 
tenta manter laços, mas tudo lhe escapa. Há nele um deslocamento constante, não ape-
nas físico, mas afetivo. Os espaços urbanos por onde passa se alteram com velocidade, 
e o personagem parece sempre à margem. A cidade transforma-se em um cenário que 
o rejeita em silêncio.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

197

A errância para Xiao Wu não é itinerário, mas modo de estar. O caminhar sem di-
reção e a espera sem horizonte expressam uma existência frágil entre afetos, vínculos 
interrompidos e lugares transitórios. É nesse deslocamento que o cinema realista or-
ganiza um gesto político. Algo de Xiao Wu que vemos em diferentes materializações 
numa extensa genealogia do realismo contemporâneo. Nas deambulações da família 
em Stray Dogs, nos conflitos silenciosos entre primos em Uzak, ou ainda, na permanên-
cia tátil em No Quarto da Vanda. Os personagens vivem na condição dupla de uma crise 
entre sobreviver e resistir, própria de corpos que não caminham em direção a algo espe-
cífico. Numa espécie de errância que encarna o que a imagem-tempo evidencia desde 
sua origem. O corpo que se move não o faz para alcançar um objetivo, mas porque pre-
cisa continuar. O espaço não estrutura a narrativa, mas se dispersa com a deambulação 
dos personagens. As ruas são longas, os enquadramentos fixos, os encontros evasivos. 
O tempo é o da desorientação. Como uma cidade que se atualiza mais rápido do que 
pode ser habitada, o plano revela o descompasso entre os fluxos do urbano e o ritmo dos 
corpos que nele sobrevivem.

Milton Santos (1996), sobre tal descompasso, afirma que o espaço urbano contem-
porâneo não é homogêneo. Ele é atravessado por múltiplas temporalidades que coexis-
tem em atrito. De maneira complementar às teses de Harvey (1989) e Crary (2013) já 
citadas sobre a crise do espaço-tempo na contemporaneidade, Santos (1996) argumen-
ta sobre a tentativa hegemônica de impor uma única lógica do tempo que não se rea-
liza plenamente. Pelo contrário, segundo ele, persistem fissuras, ruídos, resistências. 
A imagem realista contemporânea, ao se deter nos gestos que falham, nos corpos que 
resistem, nas pausas que demoram, expõe essas tensões. O plano não apenas revela o 
urbano, ele o escava. Cada cena se torna um campo onde o tempo não flui linearmente, 
mas se acumula, se contradiz, se dobra sobre si mesmo.

Esse conflito de temporalidades também atravessa os sujeitos. Santos (1996) ob-
serva que nem todos se submetem ao regime total da aceleração. Existem corpos que 
resistem, muitas vezes não por escolha deliberada, mas por sua própria condição. O tra-
balhador informal, o migrante, o corpo racializado ou precário. São sujeitos que vivem à 
margem e, por sua condição histórica e social, revelam um evidente atrito entre o tempo 
do corpo e o tempo de uma cidade mercantilizada em que não há margem para o erro, 
para o gesto hesitante, tampouco para o corpo que demora.

Paradoxalmente, o que mais se observa nesses filmes são gestos e corpos que demo-
ram. Os personagens acumulam-se em ciclos, arrastados por uma presença que não se 
resolve. E é precisamente aqui que o cinema atua em sua duplicidade fundamental. Ele 
representa um presente capturado por uma lógica urbana que esvazia o tempo e dissol-
ve os vínculos. Mas, ao mesmo tempo, ele utiliza esses conflitos entre corpo, tempo e 
espaço como linguagem. A imagem abandona o tempo da resolução e passa a observar 
o sujeito no gesto hesitante, nos instantes suspensos. Trata-se de um cinema que olha 
para a cidade por meio da escala do corpo e não do tempo global mercantilizado.

Assim, através do plano que permanece, do corte que demora, do gesto que não se 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

198

justifica narrativamente, o filme organiza uma atenção que mapeia não grandes pro-
blemáticas, mas modos de existir em meio a elas. O cinema acompanha como sujeitos 
inseridos em uma realidade saturada de estímulos e demandas se mantêm em relação 
com o mundo. Aqui a imagem faz a complexidade do urbano contemporâneo ser lida 
por escalas legíveis do cotidiano comum. Essa duplicidade entre o sujeito encenado em 
um presente esvaziado e a experiência dilatada do espectador constrói um tempo de 
percepção expandida. O gesto mínimo, a espera, a repetição ganham corpo, e revelam 
em sua insistência o custo humano de uma cidade que não espera.

Há, portanto, uma comprovação de ressonância entre essa imagem e a imagem-
-tempo do cinema do pós-guerra. O sujeito reflexivo, o corpo em deslocamento, o atrito 
com o espaço continuam a ser elementos estruturantes. No entanto, o que se vê é uma 
transformação significativa. O cinema contemporâneo atualiza essa imagem para ope-
rar dentro de um presente em que as crises já não são exceção, mas matéria contínua. 
Os elementos formais são similares, mas os sentidos se deslocam. O agora exige outras 
tensões, outros modos de expor a falência e a persistência do viver.

Esse movimento de atualização é também um eco do pensamento urbano. A cidade 
que se inscreve nesse cinema é a consolidação de um longo processo de crise. Como 
analisamos ao longo desta seção, o que era impasse no pós-guerra se torna estrutura no 
presente. A aceleração, a dissolução do espaço público, e o tempo funcionalizado não 
são mais sintomas, mas fundamentos da vida urbana. Nesse contexto, a imagem-tempo 
reaparece não apenas como índice de crise, mas como esforço para devolver à experiên-
cia sensível uma densidade perceptiva. O cinema, ao restaurar o tempo da atenção e da 
permanência, devolve ao espectador a possibilidade de sentir o presente como espes-
sura e não apenas como fluxo.

Esse gesto segue reverberando. Filmes recentes como All We Imagine as Light (2024), 
de Payal Kapadia, evidenciam a continuidade dessa imagem que se ancora no vivido. 
Ambientado em Mumbai, o filme acompanha o cotidiano de duas mulheres que divi-
dem um pequeno apartamento enquanto lidam com suas rotinas e fragilidades. A ci-
dade se mostra pela escala íntima de quem espera, de quem habita precariamente. O 
plano se detém nos gestos silenciosos, nos movimentos suspensos, nos instantes com-
partilhados sem grandes acontecimentos. O urbano não aparece como arquitetura, mas 
como espaço tenso de sobrevivência. O filme opera como continuidade dessa imagem 
que insiste em dar a ver a cidade pela matéria do vivido.

É nessa insistência que a imagem ganha força estética, e sobretudo, reflexiva. A res-
tauração da imagem-tempo de Deleuze não se dá por repetição, mas por reinvenção 
de seu princípio. O tempo já não organiza a narrativa por ações, mas pela exposição de 
situações e gestos que revelam a densidade da duração. O plano que não corta sustenta 
o corpo em sua permanência. Ao acompanhar o gesto que falha, o olhar que não encon-
tra resposta, o caminhar que não chega, o cinema afirma que ainda há tempo e ainda há 
corpos. É nesse gesto que a imagem-tempo se transforma em campo de reflexão. Não 
por propor saídas, mas por insistir na presença como forma de permanecer.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

199

4. Considerações Finais: habitar imagens que lembram

Se acompanharmos os movimentos propostos ao longo deste texto, veremos que 
entre a imagem e o espaço urbano, há um diálogo que, por décadas, não apenas se re-
fletem mutuamente, mas constroem um campo sensível compartilhado de reverbera-
ções temporais. O cinema e a cidade mantêm, nesse sentido, uma relação de diálogo 
dissonante. Não se trata de uma mimese direta, mas de um campo de reverberações 
onde o espaço urbano, em sua materialidade ou em seu imaginário, fornece ao cinema 
matéria sensível e densa. Mesmo quando o cenário é recriado, mesmo quando a cidade 
é ausente como locação física, há ali um eco do mundo vivido. O real penetra a imagem 
não apenas como registro, mas como tensão.

Essa tensão é, historicamente, o lugar onde o cinema realista constrói sua potência. 
André Bazin (1991) já havia intuído que o cinema possui um vínculo ontológico com o 
real. Um vínculo que não depende da transparência da imagem, mas da sua capacidade 
de manter a ambiguidade viva. Quando Deleuze (1985) identifica, na imagem-tempo, 
uma ruptura no modo de se pensar a narrativa e o tempo, ele está também reconhecen-
do essa mesma necessidade, de que o cinema possa dar a ver o mundo na sua comple-
xidade. A imagem, nesse caso, abre-se para outras. Imagem-pensamento, imagem-so-
nho, imagem-lembrança, tal como nos fábula Deleuze, zonas de abertura para o real.

Há, portanto, um atravessamento histórico entre cinema e cidade, não como espe-
lhamento, mas como processo reflexivo. O cinema não devolve o mundo como uma su-
perfície polida, mas o enfrenta como abismo, nas suas complexidades, ambiguidades 
e contradições. O real, nessa perspectiva realista, não aparece como evidência dada, 
mas como algo a ser decifrado. O espaço urbano filmado não é apenas registro do que 
está ali, mas presença virtual do que falta, da lacuna, do que ainda não se formulou. Um 
modo de olhar que abre a possibilidade do imaginar e do pensar.

Nessa condição, o cinema opera como testemunha. Não de uma totalidade fechada, 
mas de rastros e lacunas. Ela não apenas documenta aquilo que existe, mas acompanha 
o que muda, o que desaparece, o que falha. Num local de escuta, absorve da cidade os 
seus restos, suas falhas, suas zonas de apagamento. A cidade filmada pela imagem-tem-
po é, assim, uma cidade de vestígios. Fragmentada, contraditória, às vezes esvaziada, 
mas ainda assim presente.

Notando que a imagem-tempo tem tal característica desde sua inauguração. Como 
gesto que emerge de uma crise da falência do racionalismo moderno, ela nasce como 
testemunho do fim. Ela é, por isso mesmo, a memória ativa de uma ruptura. Ela não 
apenas representa esse colapso, mas o internaliza como forma. Quando a ação deixa 
de organizar a narrativa e o tempo se torna visível, o que se instaura é a imagem como 
memória que pensa. Ou ainda, um cinema que lembra. Sendo nesse gesto de rememo-
ração que o cinema também se aproxima da materialidade da cidade real. Nesse mo-
mento de mudança de regimes de pensamento, ambos, imagem e espaço, tornam-se 
dispositivos de sedimentação do tempo.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

200

É essa relação que reaparece na contemporaneidade. A imagem-tempo, que nasceu 
de um fim, retorna quando outro fim se anuncia. Não o fim das utopias modernas, mas 
o esvaziamento prolongado de um presente capturado por regimes de velocidade, efi-
ciência e apagamento. O corpo volta à cena, não como nostalgia do cotidiano perdido, 
mas como insistência na dimensão do vivido como matéria que ainda resta. Algo que, 
como vimos, ganha na contemporaneidade uma relação que não é apenas visual, mas 
também tátil e corpórea. A imagem-tempo, nisso, se reinventa e não celebra o passa-
do, mas reivindica o presente como espaço que ainda pulsa, reaparecendo como um 
duplo: ela mostra o fim de uma crença e, ao mesmo tempo, revela o que sobrevive a 
ela. O mundo não é mais organizado por grandes narrativas, mas por relatos mínimos, 
fragmentados, subjetivos. O cinema, nessa condição, encontra novamente sua função 
de fazer ver o que já não quer ser visto. O gesto mínimo, o corpo hesitante, o espaço em 
silêncio é aqui um modo de ver. Não se trata de representar o mundo em uma abstração, 
mas de dar lugar ao que persiste nele.

A imagem-tempo torna-se, assim, uma coleção de rastros. O que ela filma não é o 
evento, mas o que dele desdobra. Surge entre ruínas, entre restos, entre camadas que 
não se alinham. E, como procuramos demonstrar, se antes ela respondia à falência da 
ação e à ruína da cidade moderna, agora responde à saturação do presente e à dessub-
jetivação da experiência vindas da crise contemporânea do espaço-tempo. É por isso 
que a imagem-tempo se reconfigura. Ela já não filma apenas um vidente puro que mais 
registra do que age, típico de sua inauguração, mas dá a ele corpo, identidade e, sobre-
tudo dá ao espaço que ele habita densidade tátil, vivida e política. Isso, pois, filma-se o 
que persiste, o que não desapareceu completamente, que já não se enuncia com clareza. 
Incorpora a nebulosidade do ser e estar no mundo de agora.

Essa imagem, portanto, não busca resolução. Ela sustenta o que permanece. Os cor-
pos que não se encaixam, os territórios em suspensão, os tempos que se arrastam. O 
plano se recusa a cortar, não por inércia, mas por escolha. Ele precisa permanecer para 
dar forma ao que, na vida, escapa à percepção. Ao recusar o ritmo do consumo, o cine-
ma, nessa visão realista, oferece ao espectador não apenas uma narrativa, mas um lugar 
de pensamento. Um espaço de insistência.

A imagem-tempo, assim, em sua reinvenção contemporânea, carrega essa potên-
cia de instaurar presença onde tudo tende à dispersão. Ela não resolve, ela insiste. Não 
interpreta, mas escuta. E ao fazer isso, talvez seja uma das formas mais reflexivas de 
pensar a cidade hoje. Não apenas como matéria física construída, mas como camadas 
subjetivas de vivências múltiplas. Não como progresso de um sistema político-econô-
mico, mas como campo de pluralidade. Isso porque a cidade que o cinema filma já não 
se organiza por uma continuidade espacial aparente. Ela se constrói por justaposições 
de tempos que colidem. A cidade torna-se, assim, paisagem onde o passado e o presente 
se imbricam, onde a duração pulsa como gesto de reflexão.

Ver o urbano através da imagem-tempo que o cinema realista atualiza é, sobretu-
do, pensar numa espécie de cidade-tempo. Um imaginário que nasce desse percurso 

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

201

histórico entre o real e seu duplo imaginado pelo cinema, que insiste em habitar o 
mundo pela duração. A imagem, nesse movimento, reconfigura o olhar para tempos e 
modos que escapam à funcionalidade. O ordinário, a permanência do olhar, a atenção 
ao que resta transformam a cidade em matéria de pensamento. Nesse gesto comparti-
lhado entre cidade e cinema, o tempo se torna visível. E, com ele, o que ainda perma-
nece presentificado.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

202

—
Referências
Augé, Marc. 1994. Não-Lugares: Introdução a uma antropologia da supermodernidade. Campinas: Papirus.
Bazin, André. 1991. O que é o cinema? São Paulo: Cosac Naify.
Bergson, Henri. 2013. Matéria e memória: Ensaio sobre a relação do corpo com o espírito. Traduzido por Paulo Neves. 4ª 

ed. São Paulo: Martins Fontes.
Bruno, Giuliana. 2002. Atlas of Emotion: Journeys in Art, Architecture, and Film. New York: Verso.
CIAM 8. 1952. “Resumo das necessidades no núcleo (1951).” In The Heart of the City: Towards the Humanization of 

Urban Life, editado por Jaqueline Tyrwhitt, Josep Lluís Sert e Ernesto N. Rogers, 3–16. Nova York: Pelligrini and 
Cudahy.

CIRPAC. 1950. La Carta de Atenas: El urbanismo de los CIAM. Traduzido por Delfina Gálvez de Williams. Buenos 
Aires: Contempora.

Crary, Jonathan. 2013. 24/7: Capitalismo tardio e os fins do sono. São Paulo: Ubu.
Deleuze, Gilles. 1983. A imagem-movimento: Cinema 1. Traduzido por Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: Brasiliense.
Deleuze, Gilles. 1985. A imagem-tempo: Cinema 2. Traduzido por Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: Brasiliense.
Harvey, David. 1989. A condição pós-moderna. São Paulo: Loyola.
Jacobs, Jane. 2011. Morte e vida de grandes cidades. Traduzido por Carlos S. Mendes Rosa. 3ª ed. São Paulo: WMF 

Martins Fontes.
Koolhaas, Rem. 1995. “Whatever Happened to Urbanism?” Design Quarterly 164 (Primavera): 28–31.
Koolhaas, Rem. 2010. “Espaço-Lixo.” In Três Textos Sobre a Cidade, 40–64. São Paulo: Gustavo Gili Brasil.
Le Corbusier. 1977. Por uma arquitetura. Traduzido por Ubirajara Rebouças. São Paulo: Perspectiva.
Lefebvre, Henri. 2001. O direito à cidade. Traduzido por R. E. Frias. São Paulo: Centauro.
Nagib, Lúcia. 2011. World Cinema and the Ethics of Realism. Nova York: Continuum.
Nagib, Lúcia. 2020. Realist Cinema as World Cinema: Non-cinema, Intermedial Passages, Total Cinema. Amsterdam: 

Amsterdam University Press.
Nagib, Lúcia, e Cecília Mello. 2009. “Introduction.” In Realism and the Audiovisual Media, editado por Lúcia Nagib e 

Cecília Mello, xiv–xxvi. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
Rosa, Hartmut. 2013. Aceleração e alienação: Uma teoria da temporalidade na modernidade. São Paulo: Editora Unesp.
Rosa, Hartmut. 2020. Ressonância: Uma sociologia da relação com o mundo. São Paulo: Editora Unesp.
Santos, Milton. 1996. A natureza do espaço: Técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo: Hucitec.
Sert, Josep Lluís, Fernand Léger, and Sigfried Giedion. 1958. “Nine Points on Monumentality.” In Architecture, You, 

and Me: The Diary of a Development, 48–51. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Simmel, Georg. 2005. “As grandes cidades e a vida do espírito.” Mana 11 (2): 577–591.
Solà-Morales, Ignasi de. 2006. “Territórios vagos.” In Uma nova agenda para a arquitetura: Antologia teórica 1965-

1995, organizado por Kate Nesbitt, 448–461. São Paulo: Cosac Naify.
Tyrwhitt, Jaqueline, Josep Lluís Sert, and Ernesto N. Rogers, eds. 1952. The Heart of the City: Towards the 

Humanization of Urban Life. New York: Pellegrini and Cudahy.

—
Filmografia
Akerman, Chantal. 1975. Jeanne Dielman, 23, quai du Commerce, 1080 Bruxelles. Bélgica/França:  

Paradise Films. DVD.
Antonioni, Michelangelo. 1957. Il Grido. Roma: SpA Cinematografica, 2009. DVD.
Ceylan, Nuri Bilge. 2002. Uzak. Turquia: NBC Film. DVD.
Costa, Pedro. 2000. No Quarto da Vanda. Portugal: Contracosta Produções. DVD.

—
Agradecimentos 
Este texto é resultado de uma pesquisa de doutorado financiada desde março de 2023 pela Fundação de 
Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP), processo nº 2022/13772-0, sob a orientação dos 
professores Paulo César Castral da Universidade de São Paulo e Carlos Tapia Martin da Universidad de Sevilla.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

203

De Sica, Vittorio. 1948. O Ladrão de Bicicletas. Roma: Produzioni De Sica, 2007. DVD.
Jia Zhangke. 1997. Xiao Wu. China: Hu Tong Communications. DVD.
Kapadia, Payal. 2024. All We Imagine as Light. Índia: Chalk and Cheese Films.
Lamorisse, Albert. 1956. O Balão Vermelho. Paris: Films Montsouris, 2008. DVD.
Lang, Fritz. 1927. Metrópolis. Berlim: Universum Film (UFA), 2002. DVD.
Newmeyer, Fred C., e Sam Taylor. 1923. O Homem Mosca. Los Angeles: Pathé Exchange, 2005. DVD.
Pereira dos Santos, Nelson. 1963. Vidas Secas. Rio de Janeiro: Luiz Carlos Barreto Produções, 2005. DVD.
Rossellini, Roberto. 1948. Alemanha Ano Zero. Roma: Tevere Film, 2011. DVD.
Ruttmann, Walter. 1927. Berlim, Sinfonia de uma Grande Cidade. Berlim: Deutsche Vereins-Film, 2010. DVD.
Tati, Jacques. 1967. Playtime. Paris: Specta Films, 2006. DVD.
Tsai Ming-liang. 2013. Stray Dogs. Taiwan/França: Homegreen Films. DVD.
Vertov, Dziga. 1929. Um Homem com uma Câmera. Moscou: VFKO, 2004. DVD

PAUL NEWMAN DOS SANTOS
Paul Newman dos Santos é Doutorando em regime 
de dupla-titulação em Arquitetura e Urbanismo 
(IAU-USP/ETSA-US), como bolsista pesquisador 
da FAPESP. Investiga o campo da Cidade, Arte 
e Cultura, com foco nas relações entre o cinema 
contemporâneo, a imagem e a experiência urbana.
—
ORCID
0000-0003-1694-4746
—
Morada institucional
Instituto de Arquitetura e Urbanismo da 
Universidade de São Paulo (IAU-USP). Avenida 
Trab. São Carlense, 400 - Centro, São Carlos - SP, 
13566-590

PAULO CÉSAR CASTRAL
Paulo César Castral é Professor Doutor no Instituto 
de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São 
Paulo (IAU-USP). Coordena o Núcleo de Pesquisa 
em Estudos de Linguagem em Arquitetura e Cidade 
(N.ELAC), com a linha de pesquisa Percepção 
da Arquitetura e da Cidade. Explora as relações 
entre o conceito de montagem, a linguagem e as 
representações da arquitetura e da cidade.
—
ORCID
0000-0002-6329-7847
—
Morada institucional
Instituto de Arquitetura e Urbanismo da 
Universidade de São Paulo (IAU-USP). Avenida 
Trab. São Carlense, 400 - Centro, São Carlos - SP, 
13566-590

—
Declaração de conflito de interesses
O autor declara não haver potenciais conflitos de interesse em relação à investigação, autoria e/ou publicação 
deste artigo.

—
Para citar este artigo
dos Santos, Paul Newman e Paulo Cesar Castral. 2025. “Cidade-tempo: imagem, duração e as poéticas de viver 

urbano no cinema contemporâneo.” Revista de Comunicação e Linguagens (63): 183-203.  
https://doi.org/10.34619/uyfb-k0lm.

—
Recebido Received: 2025-05-31 Aceite Accepted: 2025-11-03

© 2025 Paul Newman dos Santos & Paulo Cesar Castral. Este é um artigo de acesso aberto distribuído nos 
termos da Creative Commons Attribution License, que permite o uso, a distribuição e a reprodução sem restrições, 
em qualquer meio, desde que os autores originais e a fonte sejam devidamente creditados.

PAUL NEWMAN DOS SANTOS & PAULO CESAR CASTRAL

https://orcid.org/0000-0003-1694-4746
https://orcid.org/0000-0002-6329-7847
https://doi.org/10.34619/uyfb-k0lm
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

204

This essay introduces the concept of the ”negative time-image” to explore how 
certain contemporary films from the Global South operate as cinematic ledgers 
of temporal debt. Building on Gilles Deleuze’s theory of the time-image, Jacques 
Derrida’s hauntology, Jacques Lacan’s idea of the “space between two deaths,” 
and Mark Fisher’s writings on lost futures, the negative time-image refers to a cin-
ematic articulation of time shaped by absence, spectrality, and disjointed chronol-
ogy, a ghostly temporality out of sync with the present. These films frame history 
not as resolved narrative, but as a lingering debt: past traumas and foreclosed fu-
tures continue to haunt the now, demanding recognition. Focusing on three films, 
Apichatpong Weerasethakul’s Memoria (2021), Jia Zhangke’s Still Life (2006), and 
Jayro Bustamante’s La Llorona (2019), the essay traces how each work embodies 
a distinct aspect of the negative time-image. Through detailed analysis of cine-
matic form, long takes, fractured timelines, sound design, and the visual motif of 
ruins and ghosts, it examines how these films enact a nonlinear mode of mourn-
ing. Rather than resolving grief, they remain suspended in a liminal temporality 
“between two deaths,” where the victims of historical violence persist in spectral 
form. The essay develops the idea of temporal debt as the unresolved, unpaid 
dues of history, wounds that remain unhealed, losses unmourned, and argues that 
cinema, in these cases, becomes a medium for registering that debt. Ultimately, 
it weaves together the theoretical and cinematic threads to propose cinema as a 
haunted ledger of time, extending the metaphor toward speculative terrains such 
as ecological collapse and digital afterlives. The result is a sustained argument for 
film’s capacity to visualize the ghost-time of unfinished histories.
time-image | hauntology | Global South cinema | temporal debt | ruins

—
Abstract

—
Keywords

In Between Two Deaths: 
Hauntological Negative Time-
Images in Global South Cinema
Entre duas mortes: Imagens-tempo 
negativas espectrais no cinema do Sul Global

ENXI LIU
Royal College of Art, United Kingdom 
enxi0chang@gmail.com

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

205

Este ensaio introduz o conceito de imagem-tempo negativa para explorar como 
certos filmes contemporâneos do Sul Global funcionam como regist   os cinemato-
gráficos de uma dívida temporal. Com base na teoria da imagem-tempo de Gilles 
Deleuze, na hauntologia de Jacques Derrida, na noção lacaniana de “entre duas 
mortes” e nas reflexões de Mark Fisher sobre futuros perdidos, a imagem-tem-
po negativa refere-se a uma articulação cinematográfica do tempo marcada pela 
ausência, pela espectralidade e por uma cronologia desalinhada, uma tempora-
lidade fantasmagórica fora de compasso com o presente. Esses filmes tratam a 
história, não como uma narrativa resolvida, mas como uma dívida persistente: 
traumas passados e futuros forcluídos continuam a assombrar o agora, exigindo 
reconhecimento. O ensaio concentra-se em três filmes, Memoria (2021), de Api-
chatpong Weerasethakul, Em Busca da Vida (2006), de Jia Zhangke, e La Llorona 
(2019), de Jayro Bustamante, e analisa como cada obra encarna um aspecto dis-
tinto da imagem-tempo negativa. Por meio de uma análise detalhada da forma 
cinematográfica, planos longos, linhas do tempo fragmentadas, design sonoro e o 
uso visual de ruínas e fantasmas, examina como esses filmes realizam um luto não 
linear. Em vez de resolver o luto de maneira progressiva, eles permanecem sus-
pensos numa temporalidade liminar “entre duas mortes”, onde as vítimas da vio-
lência histórica persistem em forma espectral. O ensaio desenvolve a ideia de dí-
vida temporal como os débitos não quitados da história, feridas que permanecem 
abertas, perdas ainda não choradas, e argumenta que o cinema, nesses casos, se 
torna num meio de registrar essa dívida. Por fim, o ensaio entrelaça os fios teóricos 
e cinematográficos para propor o cinema como um regist   o assombrado do tem-
po, estendendo a metáfora para terrenos especulativos como o colapso ecológico 
e   as pós-vidas digitais. O resultado é um argumento coeso sobre a capacidade do 
cinema de visualizar o tempo-fantasma de histórias inacabadas.
imagem-tempo | hauntologia | cinema do Sul Global | dívida temporal | ruínas

—
Resumo

—
Palavras-chave

Introduction

In the modern film landscape of the Global South, a notable theme can be seen: 
the remnants of history that are ghostly disrupt linear conceptions of time and force 
a kind of accounting to happen. These films do more than just tell stories; they act as 
witnesses to breakdowns in time. They pull viewers into situations where past events, 
the present moment, and future possibilities that were not realized mix together. In this 
realm, mourning ceases to follow a straightforward path. Instead, it takes on the form 
of a pause, a state of being that does not lead to a clear endpoint. This essay presents 
a concept referred to as the “negative time-image,” aiming to depict a specific filmic 
interpretation of time influenced by notions of absence, ghostly presence, and obliga-
tions that linger. The term “negative” holds a dual meaning. It suggests a likeness to 
a negative photograph, which uncovers that which tends to stay hidden: the forgotten 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

206

elements, those things that are pushed aside, or even the things completely erased from 
memory. Simultaneously, like a negative account balance, it signals something unpaid 
or unresolved in time—a kind of temporal debt1. This notion refers not just to trauma or 
injustice, but to something owed across time: events or lives left unmourned, futures 
that never materialized, and histories that resist closure. The cinematic image becomes 
a ledger2, not of completed histories, but of unfinished reckonings.

Hauntology, Between Two Deaths, and the Negative Time-Image

This concept builds upon a constellation of theoretical frameworks. Gilles Deleuze’s 
theory of the time-image offers a foundation, emerging from the modern cinema’s 
breakdown of the sensory-motor link (Deleuze 1989, 1-5). Once the image is unteth-
ered from the demands of linear action and causal narrative, time itself, in its virtual, 
non-chronological, and purely optical and auditory states, can be presented directly, 
unfolding through contemplative audiovisual rhythms. Jacques Lacan’s notion of be-
ing “between two deaths,” derived from his analysis of Antigone, helps conceptualize a 
liminal state (Lacan 1992, 270-80). In this state, characters or communities are symbol-
ically dead, yet still alive in the physical world. Such figures (or even entire societies) live 
in a suspended zone where normal time and social order are broken. 

Derrida’s notion of hauntology brings into sharper focus the lingering presence of 
past experiences and unrealized futures within contemporary contexts (Derrida 1994, 
xvii–xviii). As he puts it, spectral phenomena occupy an ambiguous space—not fully 
present nor entirely absent, existing somewhere between life and death—which dis-
turbs our conventional understanding of fixed states. This theoretical framework com-
plicates linear timelines through temporal overlaps, meaning the weight of historical 
events and potential futures that never arrived continues to shape current realities, cre-
ating what might be called a temporal dislocation. Building upon these ideas, cultural 
analyst Mark Fisher expands the discussion by framing modern culture as being haunt-
ed by what he terms vanished possibilities for progress (Fisher 2014, 8). This condition 
manifests through repetitive cultural patterns recycled from previous decades, suggest-
ing a stagnation in envisioning alternative futures. In other words, Fisher characterizes 
this phenomenon as a gradual erosion of forward momentum, where society remains 
trapped reusing outdated templates rather than generating novel trajectories .

This essay’s conceptualization of the “negative time-image” enters into dialogue 
with a significant body of scholarship extending Deleuze’s work into contexts of world 

1	 Temporal debt refers to the notion that time itself carries unresolved obligations—unacknowledged 
traumas or silenced futures—that persist as a kind of ethical residue in historical consciousness.

2	 The metaphor of the ledger reconfigures cinema as a form of recordkeeping, where the image tallies 
what has been lost, denied, or remains unsettled across time.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

207

cinema and historical trauma (e.g., Deamer 2014; Pisters 2012). It is crucial, for in-
stance, to differentiate this framework from proximate concepts, most notably David 
Martin-Jones’s (2018) Cinema Against Doublethink. Martin-Jones compellingly uses a 
Deleuzo-Derridean lens to analyze how films depicting ‘lost pasts’ create an ethical 
‘hesitation’ or doublethink in the spectator. While sharing a concern for unrepresent-
able histories (and indeed, Weerasethakul’s cinema), the ‘negative time-image’ pro-
posed here shifts the analytical focus from the spectator’s cognitive-ethical encounter 
to the formal-ontological status of the image itself. This article argues that the image 
functions as a haunted ledger, a specific visual and auditory form that registers tempo-
ral debt as an unresolved account of injustice. The ‘negative’ is thus about the image’s 
function as an active, spectral invoice.

With this theoretical groundwork laid, the essay now turns to close analyses of three 
films that exemplify negative time-images in distinct ways. Each film—Memoria, Still 
Life, and La Llorona—comes from a different cultural context (Thailand/Colombia, 
China, and Guatemala, respectively) and confronts a different kind of historical trau-
ma (political violence, disruptive modernization, genocide and injustice). Yet all three 
deploy cinematic techniques that estrange the viewer from linear time and immerse us 
in a haunted, reflective temporality. By examining how specific formal elements (sound 
design, long takes, depictions of ruins, fragmented narrative, use of supernatural fig-
ures, etc.) convey the sensation of “being between two deaths,” we can see concretely 
how theory and film form inform each other. For example, sound in Memoria becomes a 
vehicle for hauntology; the depiction of ruined landscapes in Still Life viscerally evokes 
time “out of joint”; and the ghost-story framework in La Llorona is repurposed to visu-
alize historical accountability.

Throughout the analyses, the emphasis is on absence and irresolution rather than 
on tidy narrative closure. Instead of simply labeling these films with abstract concepts, 
we will describe how, for instance, a film shows past and present coexisting in the frame 
or soundtrack and why that matters for the idea of mourning. By the conclusion, all the 
theoretical threads and filmic examples will be tied together under the thesis of cinema 
as a ledger of temporal debt. We will also suggest how this concept might extend to oth-
er contexts—such as ecological crises (which can be seen as humanity’s growing debt to 
the future) or the digital archive (which increasingly haunts our sense of the present).

The choice to concentrate on Memoria, Still Life, and La Llorona is guided by meth-
od rather than by claims to representativeness. Among many Global South films that 
address historical violence, these three works bring into focus different formal ways in 
which cinema can register temporal debt. For the purposes of this article, they mark out 
three provisional modalities of the negative time-image—auditory haunting (Memoria), 
spatial ruin (Still Life), and spectral justice (La Llorona), that together help to test and 
refine the conceptual framework developed above.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

208

—
Figure 1
Jessica (Tilda Swinton) stands alone before a glass wall in Memoria (2021). The frame’s stark 
geometry, diffused light, and stillness embody the film’s themes of suspended perception and 
hauntological time. (Memoria, dir. Apichatpong Weerasethakul, 2021 | © Kick the Machine Films, 
Burning, Anna Sanders Films, Match Factory Productions, ZDF-Arte, and Piano).

Memoria: Echoes of the Cosmic Past and Shared Memory

Apichatpong Weerasethakul’s Memoria (2021) revolves around a woman struggling 
with an unexplained auditory phenomenon that exists solely within her perception. Jes-
sica (Tilda Swinton), a foreigner living in Colombia, is awakened one night by a deep, 
low-frequency sound. The noise is powerful, inexplicable, and has no clear source. This 
peculiar acoustic occurrence manifests intermittently without pattern, effectively serv-
ing as the film’s central sensory motif. As Jessica pursues answers regarding its source, 
the narrative gradually unfolds into broader reflections on memory retention, historical 
legacies, and temporal interconnectedness. The work demonstrates unconventional 
temporal representation through auditory strategies and storytelling methods, foster-
ing an environment where individual recollections merge with societal histories. As Jes-
sica searches for an explanation, Memoria unfolds as a meditation on memory, history, 
and interconnectedness across time. Through extended sequences featuring environ-
mental sounds and delayed narrative resolutions, the director constructs a cinematic 
experience where temporal layers coexist and interact. That is to say, inviting viewers 
to perceive time not as linear progression but as overlapping vibrations echoing across 
personal and collective consciousness.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

209

Scholars of Apichatpong Weerasethakul’s work, such as May Adadol Ingawanij (2013), 
have shown how his films mobilize animist cosmologies and long-take, realist techniques 
to unsettle modernist national chronologies, opening cinema to registers of memory and 
spirit rooted in Thai lifeworlds. Memoria transposes this preoccupation into a new con-
text, using its sound design to probe the layered, disavowed histories of Colombia.

The film employs a particularly distinctive approach through its sound design. The 
mysterious noise Jessica keeps hearing functions not merely as plot device but as a kind 
of invisible presence–we experience it exactly as she does, never seeing what exactly 
causes it. This separation between sound and visible source creates a situation where 
effects exist independently from their causes, making the sound operate like a shad-
ow of some event that never fully materializes (Chion 1994, 72–73). Put differently, it 
becomes a vibration in time without clear origin point. As the story unfolds, various 
narrative elements gradually hint at possible meanings behind this phenomenon: for 
instance, Jessica’s friend Agnes, who studies ancient civilizations, talks about discover-
ing an old skeleton showing head trauma (evidence of ancient conflict); local residents 
mention plagues from generations back that made whole communities forget their 
past; and later Jessica encounters an elderly villager named Hernán whose memories 
strangely extend beyond normal human lifespan. Though these clues remain partial-
ly unexplained, they collectively suggest the noise might represent echoes from past 
tragedies–lingering reverberations of historical conflicts. Somehow, Jessica has become 
attuned to these residual waves of bygone eras through unclear mechanisms.

The idea of shared memory becomes explicit in a pivotal scene where Jessica and 
the elderly Hernán sit silently holding hands. In this extended moment—notable for 
its stillness and duration—Jessica closes her eyes and suddenly the soundscape fills 
with layered noises. We (and she) hear a cascade of sounds from different eras. It is 
as if Hernán’s mind, which carries centuries of memories (recalling Borges’s story of 
“Funes the Memorious”), is transmitting to Jessica an auditory archive of history. In 
this moment, Memoria powerfully sonifies the notion of temporal debt: the land itself 
holds memories of violence and loss (buried bones, forgotten stories) that demand to be 
heard. Jessica, who began as a solitary individual with a peculiar ailment (what a doctor 
calls “exploding head syndrome”), becomes a vessel for collective memory. The past 
invades her present — essentially, a haunting through sound.

Cinematically, Apichatpong conveys this haunting by employing extremely long 
takes and quiet, patient pacing. The camera often lingers on ostensibly empty or stat-
ic scenes—a tunnel, a courtyard, a forest—attuning us to subtle ambient sounds. The 
lack of conventional dramatic editing allows time to stretch and sag. This aligns with a 
Deleuzian time-image: the viewer is not propelled forward by plot, but invited to drift 
in a contemplative temporal space. The “negative” here lies in what we do not see: the 
film never flashes back to colonial times or shows the original violence that might have 
caused the spectral boom. Instead, it presents present-day tableaux infused with ab-
sence. We see Jessica’s face registering something invisible, or we watch her listening 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

210

intently to silence. Memoria is filled with shots of listening: characters (and even inani-
mate objects, like a car whose alarm is mysteriously triggered by the boom) reacting to 
an unseen force. The effect is eerie—viewers become hyper-aware of the off-screen and 
the invisible. This is precisely how a hauntological time is conveyed: through an acute 
sense of what is absent yet implied.

Weerasethakul’s film collapses personal, political, and cosmic scales of time into 
a poetic whole. Jessica’s private dislocation and grief (subtle hints suggest she feels 
unmoored as a Scottish woman in Colombia, and she is also coping with an ill family 
member) expand to encompass national history (the film quietly alludes to Colombia’s 
decades of civil conflict) and even planetary time. In a startling late sequence, an oth-
erworldly spacecraft is revealed glimmering behind the trees—a brief encounter with 
radical otherness that suggests a perspective beyond human history. This leap to the 
cosmic reaffirms that forces or memories far bigger than the individual are at play. The 
sudden appearance of the spaceship—never explicitly explained—can be read as an em-
bodiment of the ghost of a future: time not as linear progression but as a co-existence of 
timelines that occasionally intersect.

In Lacanian terms, one could argue that Jessica herself becomes a liminal figure 
“between two deaths.” She is alive, moving through daily life, yet her routine existence 
is interrupted by an encounter with something beyond life—the collective memory of 
the dead speaking through Hernán and through the land itself. One character, a young 
sound engineer (also named Hernán) who initially helps Jessica recreate the boom, 
even seems to vanish from reality: later, when she inquires about him, she is told no such 
person ever worked at the studio. This inexplicable disappearance (was he a figment of 
her psyche, or a double of the older Hernán?) remains unresolved. But thematically it 
reinforces that Jessica is navigating a space where normal distinctions between real and 
unreal are blurred. Memoria deploys no conventional “ghosts,” yet it makes reality itself 
eerie—a subtle estrangement of the everyday. The booming sound is a presence where 
there should be absence; conversely, the final sequences imbue natural landscapes with 
an uncanny calm, hinting at unseen presences.

The hauntological aspect of Memoria also carries political resonance. Colombia’s 
troubled history of violence and loss, and the presence of a European outsider trying 
to interpret a Latin American past, raise the idea of layered traumas that transcend any 
one culture. Jessica’s outsider status means she has no direct personal connection to 
Colombia’s historical atrocities, yet she becomes a receptacle for them—suggesting a 
kind of transpersonal or cosmopolitan mourning. In this sense, the film posits a shared 
human debt to remember and mourn, crossing boundaries of nationality and time. Der-
rida wrote that one must “learn to live with ghosts” as a form of justice to those past. 
Memoria dramatizes this learning process: over the course of the film, Jessica moves 
from being unsettled and frightened by the sound to eventually accepting and even em-
bracing it. By the end—after the overwhelming memory-transfer scene with Hernán—
she hears the boom once more but is no longer afraid. In confronting the spectral weight 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

211

of history, she has found a measure of peace or understanding. The negative time-im-
age here thus serves a purpose: by making the temporal debt audible and visceral, the 
film guides its protagonist (and the audience) toward a contemplative reconciliation 
with the ghosts of history. Memoria does not “solve” Colombia’s historical traumas, of 
course, but it ritualizes an acknowledgment of them.

In Memoria, Apichatpong has effectively “recorded” a temporal debt onto cinema—
the film itself becomes the ledger where a haunting sound is inscribed over and over. 
Jessica’s personal memory now includes memories that are not originally hers. This is 
perhaps the most literal example among our case studies of cinema carrying others’ 
memories. By using the audiovisual medium—especially sound—Memoria makes the 
audience co-experience a fragment of collective memory or historical trauma. The film 
never explicitly tells us whose trauma the boom represents; it remains evocative rather 
than didactic. Yet as viewers, we fill in the blanks with our awareness that Latin Amer-
ica’s landscape contains many “unhealed wounds.” In sum, Memoria exemplifies the 
negative time-image through an auditory hauntology and a near-cosmic perspective 
on memory. Time is portrayed as layered, resonant, and shared, rather than linear or 
private. What is absent or unknown takes center stage and, paradoxically, unites char-
acters across vast temporal and cultural distances.

Having explored how Memoria turns sound into a vehicle for spectral temporality, 
we move to a very different milieu in Still Life, where the emphasis shifts to visible ruins 
and the tempo of everyday life amid historical upheaval. If Memoria was about an om-
nipresent past intruding on an individual’s present, Still Life is about a rapidly changing 
present haunted by the recent past—the submergence of homes and the erasure of com-
munities under the waters of “progress.”

Still Life: Ruinscape and the Disjunctive Time of Development

Jia Zhangke’s Still Life (Sanxia haoren, 2006) unfolds in Fengjie, a riverside town 
undergoing transformation during the Three Gorges Dam construction. As water levels 
gradually rose, entire neighborhoods faced demolition or submersion. The film tracks 
two individuals returning during this turbulent period, each seeking a spouse who had 
disappeared. The environment itself exists in a state of continuous decay—buildings 
partially collapsed, families having to relocate, the landscape altering daily. In Still Life, 
Jia constructs a temporal landscape where different historical layers collide. The past, 
embodied by the old town and personal memories, gets erased in pursuit of progress 
and energy generation, leaving the present fractured and disorienting for those caught 
in it. This fragmented experience of time aligns with Ackbar Abbas’s observations 
regarding how rapid urban changes in places like Hong Kong foster a “culture of dis-
appearance,” where locations vanish before their stories solidify, creating an aesthet-
ic of impending loss (Abbas 1997, 7). The film serves as a prime example of depicting 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

212

temporal fragmentation through grounded narratives—employing observational, qua-
si-documentary visuals while evoking an underlying unease about time’s instability. 
Still Life demonstrates how realistic portrayals of social change can reveal deeper rup-
tures in how communities perceive their relationship to both past and future.

Jia’s work has been central to what scholars describe as a “cinema of ruins” (Braester 
2010; Schultz 2016), in which the meticulous documentation of demolition sites and 
half-collapsed domestic architecture becomes a critical method for interrogating the 
erasures and dispossessions built into China’s official narratives of modernization.

Jia’s cinematic form emphasizes patience and observation. He often employs a static 
camera or very slow pans that allow us to absorb the environment and the subtle actions 
(or inactions) of characters within it. One storyline follows Han Sanming, a miner who 
returns after 16 years to find his wife and daughter. As he wanders the crumbling streets 
asking after people, we experience with him the erosion of time: he carries an old pho-
tograph of his family, but the address on it is now underwater. The other storyline fol-
lows Shen Hong, a nurse searching for her husband who hasn’t contacted her in two years 
while working on the dam project. Both protagonists move through Fengjie like ghosts in 
search of other ghosts—their loved ones are absent presences driving their quests.

The ruins themselves function almost as characters, or at least as spectral evidence 
of what has been lost. Jia includes sequences in which workers methodically hammer 

ENXI LIU

—
Figure 2
Han Sanming stands amid the rubble of Fengjie’s 
demolished homes in Still Life (2006), visually 
encapsulating the film’s motif of living in ruins 
© Shanghai Film Studio, 2006.



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

213

down walls, revealing the empty interiors of homes; people boat through flooded 
streets that were once neighborhoods; and the camera lingers on piles of rubble where 
personal belongings (a single shoe, a teacup) peek out—intimate traces of life amid the 
wreckage. These visual details serve as mnemonic triggers: they evoke memories of the 
people who once inhabited these spaces. In this way, Still Life actively mourns the com-
munity in real time, even as it vanishes.

These visual details also serve as mnemonic triggers, evoking memories of the peo-
ple who once inhabited these spaces. Film scholar Chan Du notes that Jia combines 
observational realism with subtle moments of surreal disruption. This blend generates 
“uncanny temporal disjunctures,” opening a shared space of memory rather than rely-
ing on postmodern stylistic tricks (Du 2022). One famous surreal moment occurs when 
a large modern building suddenly launches off the ground like a rocket and flies into the 
sky, witnessed in stunned silence by Han Sanming. This startling image arrives without 
explanation, breaking the diegetic reality. The film offers no explanation. But the image 
reads like a quiet metaphor for absurdity. It’s the fantasy of progress escaping reality. Or 
it’s the soul of the town, slipping free. It is a moment of explicit negative imaging: a solid 
structure of the present is negated as it turns into an apparition and vanishes. Such mo-
ments remind us that beneath the film’s placid, neorealist surface, there is a persistent 
sense of the unreal. Still Life visualizes, in oneiric fashion, the feeling among locals that 
the stable world they knew has gone absurdly out of control.

Notably, Jia portrays nonlinear time not through flashbacks or overt time-travel but 
through pacing and juxtaposition. He presents long stretches of waiting—Han Sanming 
takes demolition jobs to bide time while searching—interrupted by abrupt transitions 
or ellipses. For example, Shen Hong finally finds her husband, only for the reunion to 
be distilled into a wordless “break-up” dance on a rooftop set to a pop ballad. The scene 
feels like an emotional time capsule from their past, surfacing into the present. The film 
eschews a tightly causal plot; instead, it accumulates encounters and vignettes. The 
structure is paratactic, placing scenes side by side with minimal explanation. The effect 
is that we as viewers assemble a temporal understanding of Fengjie’s transformation 
that is impressionistic rather than chronological. Rey Chow’s insights into sentimental 
fabulation in Chinese cinema suggest that such dislocated attachments reflect a wider 
cultural unease with national visibility and the cost of modernization (Chow 2007). We 
see children playing amid ruins, and later see them departing on a ferry; we hear old 
men reminiscing about decades past; we observe neon-lit bars for dam workers spring-
ing up alongside traditional noodle stalls. By not arranging these moments in a clear 
cause-and-effect sequence, Jia allows past, present, and impending future to cohabit in 
the film’s temporal field.

One scene poignantly encapsulates the notion of “between two deaths” in a social 
sense. Shen Hong eventually learns that her husband has emotionally moved on; by 
the time they reunite, their marriage is effectively dead. When they meet at a café, they 
share a polite but distant conversation, as if speaking through a veil of time. After their 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

214

rooftop dance—a ghostly reenactment of their younger selves—her husband remains 
behind as Shen Hong leaves. He is last seen standing at the edge of the dam, a tiny fig-
ure against a vast wall of water, and then he literally vanishes from the film. Though 
physically alive, he has ceased to exist in her life; in a sense he becomes a ghost in the 
narrative, never to be seen again.

Conversely, Han Sanming’s wife (whom he does eventually locate) is alive, but their 
16-year separation means their relationship exists only as a debt. Han offers to work to 
pay off the money her family demanded (the reason she was taken away), planning a 
reunion in the future. But within the film’s timeframe, they do not reunite. Both story 
threads thus involve connections that persist in a liminal state—neither fully alive nor 
fully severed by the story’s end. This is the human face of nonlinear mourning in Still 
Life: relationships and communities that cannot be neatly resolved or mourned because 
the people are still there, yet everything around them has irreversibly changed. The 
inhabitants of Fengjie could be seen as a population “between two deaths”—between 
the death of their former way of life and the eventual physical disappearance of their 
town—living through an in-between period of prolonged loss and anticipation.

Though subtle in its presentation, Still Life carries an implicit critique of the costs of 
progress. The temporal debt in this context can be read as the cultural and emotional 
debt incurred by China’s rapid development. The dam’s construction promises a new 
future (electricity, flood control, economic growth) but pays for it by drowning the past—
not just historical artifacts, but the lived history of communities. There is a sense that 
something has not been accounted for: the grief of those uprooted and the value of what 
was destroyed. One character mentions he is from a town upstream that is already gone; 
another describes finding old coins and keepsakes in demolished homes—fragments of 
heritage turned to debris. Such details suggest that the official ledger of “progress” has 
ignored many entries on the loss side. Still Life quietly fills in those entries by devoting 
time to them. It cannot stop the flood, but it creates a cinematic record—a ledger—of the 
transitory moment in which a landscape and its people are caught in transition.

In sum, Still Life integrally links theory and practice by showing how cinematic 
form (long takes, slow observation, punctuated by surreal ruptures) enacts the concept 
of temporal debt and nonlinear mourning. The film is a ledger of what modernization 
“owes” to those it displaces—each ruin documented and each person’s story acknowl-
edged, however briefly. The negative time-image is palpable in the film’s pervasive 
sense that the present is never just itself: it is inhabited by the traces of what was (ruins, 
memories) and by what is yet to come (the rising water, the new city planned to replace 
the old). By focusing on an in-between moment—just as Lacan’s Antigone inhabits an 
in-between state—Jia depicts the mourning process, normally relegated to the after-
math, as ongoing and unresolved.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

215

La Llorona: Haunting Justice and the Ledger of Historical Memory

Jayro Bustamante’s La Llorona (2019) reimagines a popular Latin American ghost 
legend—“the Weeping Woman”—in the context of Guatemala’s late-20th-century 
genocide. The film centers on Enrique Monteverde, a retired general (clearly modeled 
on real-life dictator Efraín Ríos Montt) who is on trial for the massacre of indigenous 
Maya people. When a guilty verdict is dramatically overturned by the courts, Monte-
verde returns home, where his family becomes besieged by angry protesters outside 
and increasingly uncanny events inside. A young indigenous maid, Alma, is hired in 
the household, and it soon becomes apparent that she is an incarnation of the avenging 
ghost La Llorona, seeking retribution for the atrocities. La Llorona deftly intertwines 
the political drama of the failed trial with the supernatural horror of the haunting, offer-
ing a clear portrayal of temporal debt: the general owes a debt of justice to his victims 
that has been deferred, and now their spirits return to collect it. The film’s narrative 
makes literal the metaphor of history’s ghosts—here, the dead appear because they 
have not been properly laid to rest by acknowledgment or justice.

From the very beginning, La Llorona cultivates an atmosphere of lingering trauma. 
In the courtroom scenes, Indigenous women speak of rape and mass murder in the Ixil 
language. Bustamante deliberately omits subtitles, aligning the viewer’s experience 
with that of the Monteverde family—who also cannot understand Ixil. The emotional 
impact of the testimonies is conveyed through tone, expression, and silence. This lack 

of translation forces non-Ixil-speaking audiences to move beyond literal comprehen-
sion, to listen and feel the pain even without understanding every word. In doing so, 
it reflects how Guatemalan society, for a long time, failed to truly hear these voices. 
This directorial decision reinforces the theme of silent spirits. The powerful have long 
ignored—or refused to translate—the experiences of the victims. Now, those voices 

ENXI LIU

—
Figure 3
An indigenous Ixil 
witness testifies with her 
face covered by a veil 
in La Llorona (2019), 
reflecting how the film 
amplifies silenced voices 
of genocide survivors 
© La Casa de 
Producción, 2019.



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

216

return in a form that demands attention. Bustamante incorporates real survivor testi-
mony, resonating with what Diana Taylor (2003) describes as “the repertoire of embod-
ied memory.” Acts of storytelling and ritual become vehicles for transmitting truth and 
pursuing justice (Taylor 2003).

Bustamante’s strategy resonates with what Struan Gray (2022) identifies, in relation 
to post-dictatorship Chilean film, as a “spectral turn,” in which ghosts and haunted 
landscapes function less as generic horror devices than as modes of political address 
that keep questions of responsibility and justice insistently open.

After Monteverde is released (free by law but clearly guilty in truth), the film largely 
confines itself to the domestic sphere of his opulent home, where hauntology comes 
alive. The once-secure mansion becomes a haunted space. At night, Monteverde hears 
the faint sound of a woman weeping—the signature cry of La Llorona—which stirs his 
guilt and fear. His family initially attributes his anxiety to age or stress, while the indig-
enous housekeepers immediately recognize the sound for what it is. This dynamic is 
telling: the oppressed understand the haunting as real, while the elites attempt to ra-
tionalize or deny it. As the nights progress, the haunting escalates: locked doors swing 
open on their own; Alma is found in trancelike states (at one point standing silently in 
the house’s pool, submerged to her waist as if communing with spirits). Monteverde’s 
wife, Carmen, begins to suffer nightmares of the crimes—she envisions indigenous 
women invading her dreams, making her relive what was done to them. Carmen, who 
had dismissively called the victims liars during the trial, gradually loses her certainty as 
these visions chip away at her denial.

The film employs classic horror techniques—dim lighting, long corridors, sudden 
apparitions—but it remains grounded in human drama and moral context. There are 
no cheap scares; instead, a suffocating sense of guilt and dread envelops the household. 
Monteverde himself increasingly resembles a man in a state of living death: he sits rig-
idly, rarely speaks, and is haunted by sights and sounds that others do not perceive. In 
Lacanian terms, Monteverde becomes a subject between two deaths. Socially and mor-
ally, he has “died” (he’s a pariah with crowds outside chanting “genocida”, and the an-
nulment of his verdict is effectively the death of justice), yet physically he remains alive, 
lingering in a kind of spiritual twilight. He is tormented by the return of the repressed, 
a concept originally formulated by Freud and central to Lacan’s ethics, where all the 
crimes he refused to acknowledge come back as hallucinations. Alma’s presence—as a 
seemingly gentle, silent maid by day and a supernatural entity by night—perfectly sym-
bolizes this threshold state; she straddles the mundane and the ghostly, life and death.

Hauntology in La Llorona is explicitly tied to the idea of justice. Derrida (1994) fa-
mously argued that we owe something to those who are no longer alive, that “the dead 
shall not be dead to us” until their dues are paid. Recent scholarship echoes this prin-
ciple: West describes an “infinite responsibility” to the past (West 2023, 65). Sociolo-
gist Avery Gordon (1997) similarly suggests that haunting is a constituent element of 
unresolved social violence, where ghosts signal persisting injustices (Gordon 1997, 5). 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

217

Guatemala’s victims were literally buried in mass graves and their stories suppressed 
for years. La Llorona ensures that the dead do not rest silently. Alma (her name tellingly 
means “soul”) embodies the nation’s unfinished business. It is even stated in the film 
that the past remains an “asunto pendiente”—an unfinished matter—haunting the coun-
try’s present. The haunting does more than punish Monteverde; it catalyzes a moral 
reckoning within his family. Monteverde’s daughter Natalia, initially defensive of her 
father, finds her certainty wavering as she hears the testimony and witnesses Alma’s 
unsettling behavior. By the end, the women of the family turn against him: Carmen, 
once his staunch defender, is moved to attempt to smother him with a pillow when she 
finally confronts the magnitude of his crimes—taking justice (or vengeance) into her 
own hands.

The climax of the haunting arrives as Alma reveals her true form. Monteverde’s 
guards either flee in terror or fall mysteriously asleep at their posts, allowing Alma to 
confront the general alone. In a tense, surreal sequence, Alma appears to Monteverde 
as an avenging mother and forces him (and us) to witness visions of his atrocities. The 
walls of the house seem to dissolve into a nighttime jungle, and Monteverde sees in-
digenous children being drowned—an inversion of the La Llorona legend (in which a 
mother drowns her own children) that underscores that it was the general who drowned 
others’ children. Past and present bleed together as the ghost brings the massacre into 
Monteverde’s drawing room. This collapse of time—essentially a ghost-induced flash-
back manifesting in the present—is a quintessential negative time-image: the past 
made viscerally present through spectral means. Bustamante pointedly stages it not as 
a discrete cutaway but as a continuous nightmare that invades the film’s “now,” keeping 
us firmly in the horror of the moment. In effect, the film forces Monteverde to reckon 
with what he did by literally showing him (and the audience) the missing pieces of his-
tory that had been denied.

Sound serves a significant role in merging timelines and helps strengthen collec-
tive memory. The chanting of protesters outside the mansion continues day and night, 
a constant auditory reminder that societal memory will not be silenced. Occasionally, 
these protest sounds transform into ghostly wails only perceptible to Monteverde or his 
family members, implying that public demands and supernatural disturbances share 
similar roots in seeking justice. As one reviewer noted, La Llorona’s sound environment 
suggests Guatemala’s history remains “unfinished”. This approach not only connects 
temporal dimensions but also emphasizes how unresolved issues linger in national con-
sciousness, manifesting through both human voices and otherworldly phenomena that 
resist being forgotten (D’Argenio 2021).

In La Llorona, the idea of being between two deaths applies on multiple levels. Mon-
teverde, as discussed, is a “dead man walking” in moral terms. Alma (La Llorona) is 
literally undead—a mother murdered along with her children, who now exists in the 
limbo between their death (which killed her spirit) and her own eventual rest (which she 
will find only when her vengeance is complete). And Guatemala as a nation is depicted 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

218

as stuck between a violent past and a just future, symbolized by a trial verdict that is left 
hanging. By the film’s end, Monteverde suffers what appears to be a stroke (or perhaps 
is supernaturally drowned by La Llorona’s embrace) during Alma’s final confrontation, 
leaving him paralyzed and catatonic. 

This is effectively his second death: he’s rendered a living corpse, incapable of 
speech or harm—a fate the ghost is content with. Carmen, who once fiercely defend-
ed him, now looks upon him with a mix of loathing and pity. Alma quietly departs the 
house, her task fulfilled, and steps outside to join the crowd of protesters. In a moving 
symbolic shot, the sea of indigenous protesters parts to let her through, acknowledg-
ing her; she then disappears among them. It is as if the spirit returns to the collective—
uniting the dead and the living in a common cause. The closing images show women 
digging in the earth for the bones of the missing and finally uncovering them (echoing 
real post-war exhumations in Guatemala), with Natalia standing alongside as a witness. 
The ledger of temporal debt is thus, in part, balanced: the truth has been acknowledged 
within the perpetrator’s own household (at least by its women—Monteverde himself 
never repents, but he is neutralized), and the process of properly mourning and honor-
ing the dead has begun.

At first glance, La Llorona might appear more straightforward compared to works 
such as Memoria or Still Life, particularly when considering its conventional narrative 
methods and genre frameworks. The film’s real achievement lies in how it links spectral 
figures to questions of ethical accountability. It demonstrates how supernatural enti-
ties can operate as tools for both recounting history and addressing societal fairness. 
By blending a traditional folk story with real historical events related to large-scale con-
flicts, such as legal disputes surrounding collective tragedies, the director repurposes 
mythology into a channel for communal memory. 

The weeping figure transitions from being merely a horror convention to serving as 
an embodiment of collective mourning and moral indignation. This approach reflects 
the notion that historical injustices left unresolved will inevitably reemerge, aligning 
with philosophical perspectives emphasizing the necessity of confronting past traumas 
through either judicial processes or shared remembrance. Such interpretations mirror 
broader cultural tendencies observed across Latin America, where fantastical elements 
frequently symbolize lingering consequences of institutionalized oppression. (One 
could mention, for example, narratives from periods of political unrest by prominent 
writers or influential cinematic works that combine imaginative elements with depic-
tions of real suffering—or even oral traditions preserving memories of displacement.)

La Llorona shows that the negative time-image can operate at a populist, narrative 
level as effectively as in art cinema. The image of Alma standing among the protest-
ers—a silent ghost within the living crowd—is a powerful negative time-image: she is 
visibly there (to us) yet, within the story, she is a spirit visible only to those attuned to 
her. The film’s final moments underscore a collective resolve not to let her story (and 
what she represents) fade away again.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

219

Conclusion: Cinema as a Ledger of Temporal Debt

Taken together, these films confirm that cinema can arrest linear time to confront 
traumas left out of official history. Each film serves as a kind of account book for a spe-
cific unresolved history: Memoria records personal and national memory in the after-
math of violence; Still Life chronicles communal loss amid the upheavals of moderniza-
tion; La Llorona registers political atrocity and a reckoning with justice deferred.

The negative time-image is seen as a convergence point for discussions, acting like 
cinema’s way of showing things that are not really present in a tangible way. These 
things could be past traumas or potential futures that are not fulfilled. For those work-
ing in film creation and analysis, focusing on negative time-images requires paying 
attention to gaps in narrative, moments without dialogue, and uneven pacing within 
visual storytelling. In this context of our case studies, examples such as silent moments 
shared between characters, deserted urban areas, or low-key emotional reactions, they 
carry importance, almost equal to the significant plot developments that happen. These 
quiet elements push viewers to think about the context beyond what is immediately vis-
ible—like historical backgrounds or shared experiences that are not verbally expressed 
but linger beneath the surface images. Watching these kinds of films turns into a joint 
effort of remembering and thinking deeply in partnership with the characters shown 
on-screen. It reflects, in several aspects, an accountable way of viewing that requires a 
sensitive understanding of the subtle meanings and the gaps that exist within the reali-
ties that have been constructed.

Looking beyond the three case studies discussed here, the idea of cinema function-
ing as a ledger of time debts can be applied more broadly. When it comes to the envi-
ronment, where the situation has become serious, some argue that we are dealing with 
a form of debt—often called carbon debt, or a debt owed to future generations. Certain 
contemporary films and visual artworks present premonitory pictures, scenes that vis-
ualize the future before it occurs, acting as early shadows of events not yet here, such as 
melting glaciers or landscapes void of animal life. These works effectively mourn future 
losses in advance, offering a kind of anticipatory grief for the planet. 

Likewise, the digital age has created a constant presence of the past in daily life—old 
photos resurface on social media, profiles of the deceased linger online, and vast online 
archives ensure that nothing is ever truly forgotten. Filmmakers are grappling with this 
digital hauntology: stories about AI recreations of lost loved ones, or documentaries 
about how traumatic events live on in online media, show how the data of the past can 
incessantly intrude upon the present. These speculative extensions suggest that nega-
tive time-images are not confined to ghost stories or historical dramas; they can emerge 
wherever time feels out of joint and a debt—whether to the dead, the environment, or 
even information—hangs over the present.

Ultimately, looking at cinema through this perspective focused on lingering echoes 
shows how impactful the medium can be in dealing with things that go beyond simple 

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

220

representation. By learning to read beyond what is visible, we begin to notice the hidden 
layers in film. We see the ghosts, hear the silences, and recognize the debts waiting to 
be acknowledged. This awareness makes us more attuned to how cinema engages with 
unresolved history. In a world still filled with unaddressed traumas and incomplete jus-
tice, this approach to filmmaking and viewing stays crucial. That is to say, these shad-
ows of history might, in a contradictory way, direct us toward a more hopeful future. 
In other words, a future where facing and mourning what the past owes could lead to 
better understanding, and possibly even reconciliation between divided groups.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

221

—
References
Abbas, Ackbar. 1997. Hong Kong: Culture and the Politics of Disappearance. Minneapolis: University of Minnesota 

Press.
Braester, Yomi. 2010. Painting the City Red: Chinese Cinema and the Urban Contract. Durham, NC:  

Duke University Press.
Chion, Michel. 1994. Audio-Vision: Sound on Screen. New York: Columbia University Press.
Chow, Rey. 2007. Sentimental Fabulations, Contemporary Chinese Films: Attachment in the Age of Global Visibility. 

New York: Columbia University Press.
D’Argenio, Maria Chiara. 2021. “The Haunting Memories of La Llorona (Jayro Bustamante 2019).” Mediático, 

March 22, 2021. https://reframe.sussex.ac.uk/mediatico/2021/03/22/the-haunting-memories-of-la-llorona-
jayro-bustamante-2019/.

Deamer, David. 2014. Deleuze, Cinema and the Thought of the World. Manchester: Manchester University Press.
Deleuze, Gilles. 1989. Cinema 2: The Time-Image. Translated by Hugh Tomlinson and Robert Galeta. Minneapolis: 

University of Minnesota Press.
Derrida, Jacques. 1994. Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning, and the New International. 

New York: Routledge.
Du, Chan. 2022. “Poetics of Still Lives: Rewalking the Ruinscape of Still Life (English Version).” Transtext(e)s 

Transcultures 17. https://doi.org/10.4000/transtexts.2145.
Fisher, Mark. 2014. Ghosts of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost Futures. Winchester: Zero Books.
Gordon, Avery F. 1997. Ghostly Matters: Haunting and the Sociological Imagination. Minneapolis: University of 

Minnesota Press.
Gray, Struan. 2022. Picturing Ghosts: Memories, Traces and Prophesies of Rebellion in Postdictatorship Chilean Film. 

Oxford: Peter Lang. 
Ingawanij, M.A. 2013. “Animism and the Performative Realist Cinema of Apichatpong Weerasethakul.” In 

Screening Nature: Cinema beyond the Human, edited by Anat Pick and Guinevere Narraway, 91–109. New York: 
Berghahn Books. 

Lacan, Jacques. 1992. The Seminar of Jacques Lacan, Book VII: The Ethics of Psychoanalysis, 1959–1960. New York: 
W.W. Norton.

Martin-Jones, David. 2018. Cinema Against Doublethink: Ethical Encounters with the Lost Pasts of World Cinema. 
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Pisters, Patricia. 2012. The Neuro-Image: A Deleuzian Film-Philosophy of Digital Screen Culture. Stanford: Stanford 
University Press.

Schultz, Corey Kai Nelson. 2016. “Ruin in the Films of Jia Zhangke.” Visual Communication 15 (4): 439–460. 
https://doi.org/10.1177/1470357216633921.

Taylor, Diana. 2003. The Archive and the Repertoire: Performing Cultural Memory in the Americas. Durham: Duke 
University Press.

West, Mark D. 2022. “Necro-Waste and Hauntology: Ghosts, Specters, and the Infinitive Responsibility of the 
Past.” Social Epistemology Review and Reply Collective 12 (10): 65–75. https://wp.me/p1Bfg0-8dX

—
Filmography
Memoria. Dir. Apichatpong Weerasethakul. Kick the Machine, Thailand/Colombia, 2021.  136 min.
Still Life (Sanxia haoren). Dir. Jia Zhangke. Shanghai Film Studio, China, 2006. 108 min.
La Llorona. Dir. Jayro Bustamante. La Casa de Produção, Guatemala, 2019. 97 min.

—
Funding
The author received no specific funding for this research. The author wishes to thank the editors of the 
special issue and the anonymous reviewers for their insightful and constructive feedback, which significantly 
improved this article.

ENXI LIU



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

222

—
Biographical note
Enxi Liu is a researcher and artist. She holds 
an MRes in Arts & Humanities from the Royal 
College of Art and a BA in Experimental Art from 
the Xi’an Academy of Fine Arts. Her practice-led 
research investigates ecological time and sensory 
engagement through performance and moving 
image.

—
ORCID
0009-0000-9543-9953
—
Institutional address
Royal College of Art, Kensington Gore, London 
SW7 2EU, United Kingdom

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, and/or 
publication of this article.

—
To cite this article
Liu, Enxi. 2025. “In Between Two Deaths: Hauntological Negative Time-Images in Global South Cinema.” 

Revista de Comunicação e Linguagens (63): 204-222. https://doi.org/10.34619/hd8l-rkt6.

© 2025 Enxi Liu. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original  
author and source are credited. 

ENXI LIU

—
Received Recebido: 2025-04-07 Accepted Aceite: 2025-11-03

https://orcid.org/0009-0000-9543-9953
https://doi.org/10.34619/hd8l-rkt6
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ENSAIOS VISUAIS
VISUAL ESSAYS



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

224

Para um habitante de Lisboa, cidade historicamente marcada por um tsunami, o 
filme “O Impossível” (J.A. Bayona, 2012) reivindica a sua imagem-cristal. É com o 
embate da grande onda do sismo de 2004 que se reativa o trauma da Lisboa devas-
tada em 1755. Cidade lazariana, assombrará agora entre o atual e o virtual, entre 
a sobrevivência e a perda. São os destroços — também os da memória — que nos 

—
Resumo

For a Lisbon inhabitant, a city historically marked by a tsunami, the film  “The 
Impossible” (J. A. Bayona, 2012) reclaims its crystal-image. With the strike of the 
great wave of the 2004 earthquake, the trauma of the devastated Lisbon in 1755 is 
reactivated. A Lazarous city, it will now haunt the interval between the actual and 
the virtual, between survival and loss. It is the wreckage — also that of memory — 
that condemns us to drift within the crystal-image of this harbour city, we inhabi-
tants made passengers of what Deleuze called “the ship of the dead.”
The hand drew — the wave, the map, and the flooded interiors recalling the phan-
tasmagoric strangeness of Max Ernst’s Une semaine de bonté, fragments of “Mon-
day,” the day of death by drowning. And the printer printed — they are crystal-
-images of “The Impossible”, recalled again near the end of the film (1 hour: 32 
minutes), when in the operating room the survivor Maria sinks into the shipwreck 
of her living-dead body.
Drawing and reprinting are the plastic methods sustaining this visual essay, along-
side the principle of montage that situates the crystal-image in its affinity with the 
anachronism of Benjamin’s “dialectical image.” The aim, therefore, is to show the 
affective resonance between trauma, repetition, and resistance — a meditation on 
the time of the crystal-image and how it constitutes itself as the “now” (Jetztzeit) 
of the experience of floating indefinitely between a disaster that has happened 
and its possible recurrence.
crystal-image | Lisbon | The Impossible | montage | dialectical image

—
Abstract

—
Keywords

The Crystal Ship: Lisbon as 
Lazarean City after The Impossible
O Navio de Cristal: Lisboa como Cidade 
Lazariana depois de O Impossível

CATARINA PATRÍCIO
Centre for Research in Applied Communication,  
Culture, and New Technologies, Lusófona University, Portugal
catarina.patricio@ulusofona.pt

CATARINA PATRÍCIO



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

225

condenam à deriva na imagem-cristal desta cidade portuária, nós, habitantes fei-
tos passageiros daquilo a que Deleuze chamou “o navio dos mortos”.
A mão desenhou — a onda, o mapa, e os interiores alagados a lembrar a estra-
nheza fantasmagórica de “Une semaine de bonté” de Max Ernst, fragmentos de 
“Segunda-feira,” o dia da morte por afogamento. E a impressora imprimiu — são 
imagens-cristal de “O Impossível”, rememoradas já perto do fim do filme (1 hora: 
32 minutos) quando, na sala de operações, a sobrevivente Maria se afunda no nau-
frágio do seu corpo morto-vivo.
Desenhar e reimprimir são os métodos que sustentam plasticamente este ensaio 
visual, a par do princípio da montagem que situa a imagem-cristal na sua afinida-
de com o anacronismo da “imagem dialética” benjaminiana. Procura-se, assim, 
mostrar a ressonância afetiva entre trauma, repetição e resistência, numa reflexão 
sobre o tempo da imagem-cristal e como esta se constitui como “agora” (Jeztzeit) 
da experiência de flutuar indefinidamente entre um desastre que já ocorreu e a 
sua possível recorrência.
imagem-cristal | Lisboa | Lo Impossible | montagem | imagem-dialética

—
Palavras-chave

CATARINA PATRÍCIO



























R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

250

—
References
Deleuze, Gilles. 1989. Cinema 2: The Time-Image. Traduzido por Hugh Tomlinson e Robert Galeta. Londres: 

The Athlone Press.
Ernst, Max. 1976.  Une Semaine de Bonté: A Surrealistic Novel in Collage. Dover Publications.
Lo Impossível. Dirigido por J.A. Bayona. 2012. Espanha/Tailândia/Estados Unidos: Warner Bros. Pictures.

—
Biographical note
Catarina Patrício (b. 1980) is a Visual Artist 
and Assistant Professor at ECATI, Lusófona 
University. She holds a Ph.D. in Communication 
Sciences from FCSH-NOVA (2014), an M.A. 
in Anthropology of Social Movements from 
FCSH-NOVA (2008), and a Bachelor’s degree in 
Painting from the Faculty of Fine Arts, University 
of Lisbon (2003). Catarina Patrício’s research 
interests span Anthropology, Artistic Practices, 
Aesthetics, Contemporary Culture, Media 
Archaeology and Philosophy of Technics. She is 
an integrated researcher at CICANT - Center for 
Research in Applied Communication, Culture 
and New Technologies. Her doctoral and post-
doctoral research were funded by the Portuguese 
Foundation for Science and Technology (FCT). 
Catarina Patrício regularly publishes essays and 
exhibits artwork, contributing to the fields of visual 
arts and Media Studies.

—
ORCID
0000-0002-1904-2775
—
CIÊNCIA ID
2318-6DDC-9A92
—
Institutional address
Campo Grande, 376, 1749-024 Lisboa, Portugal.

—
Received Recebido: 2025-05-20 Accepted Aceite: 2025-11-27

—
Declaration of conflicting interests
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the research, authorship, 
and/or publication of this visual essay. 

—
To cite this visual essay
Patrício, Catarina. 2025. “The Crystal Ship: Lisbon as Lazarean City after The Impossible.” 

Revista de Comunicação e Linguagens (63): 224-250. https://doi.org/10.34619/kpow-uzwx.

© 2025 Catarina Patrício. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided  
the original author and source are credited. 

CATARINA PATRÍCIO

https://orcid.org/0000-0002-1904-2775
https://www.cienciavitae.pt/portal/2318-6DDC-9A92
https://doi.org/10.34619/kpow-uzwx
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

251

Esta série de colagens digitais constrói uma topologia do tempo suspenso, onde 
o presente hesita, o passado insiste e a juventude se dobra sobre os seus próprios 
fantasmas. Inspirada no conceito de imagem-cristal de Gilles Deleuze, a artista 
explora fragmentos visuais em que gesto e memória se confundem, e o visível já 
transporta o que ainda não aconteceu. As figuras, humanas, sacras, ficcionais ou 
inacabadas, surgem como vestígios de desejo, ruínas de identidade ou ensaios 
de uma presença que não chegou a cumprir-se, enquanto a colagem se afirma 
como gesto arqueológico, método onírico e montagem do inconsciente. A obra 
estabelece um diálogo tácito com The Dreamers (2003), de Bernardo Bertolucci, 
evocando a juventude enquanto clausura performativa, situada entre revolução e 
rendição, entre intimidade e encenação; a casa transforma-se em palco e o afeto 
em artifício. Referências visuais portuguesas — azulejos, iconografias domésticas, 
interiores religiosos — entrelaçam-se com elementos da moda e da cultura pop, 
delineando um léxico imagético híbrido, marcado por fendas e reverberações 
mais do que por continuidade narrativa. Estas colagens não retratam a juventude: 
interrogam-na enquanto campo de variação, onde o que pulsa não é a força de um 
momento exaltado, mas o ritmo tênue dos gestos, das suspensões e das possibili-
dades ainda em latência.
juventude dilatada | colagens oníricas | tempo dobrado | cinematografia afetiva | 
azul como afeto cristalizado

—
Resumo

—
Palavras-chave

This series of digital collages constructs a topology of suspended time, where the 
present hesitates, the past insists, and youth folds back onto its own phantoms. 
Inspired by Gilles Deleuze’s concept of the crystal-image, the work explores vi-
sual fragments in which gesture and memory intermingle, and the visible already 
carries what has not yet occurred. The figures—human, sacred, fictional or unfi-
nished— emerge as traces of desire, ruins of identity, or rehearsals of presences 

—
Abstract

Juventude irresoluta:  
entre o devaneio e o ecrã
Unresolved Youth: Between Reverie  
and the Screen

GISELLE HINTERHOLZ
Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias,  
Faculdade de Comunicação, Arquitetura, Artes e Tecnologias  
da Informação, Lisboa, Portugal
mail@gisellehinterholz.com

GISELLE HINTERHOLZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

252

that never fully materialised. In this context, collage is not mere juxtaposition: it 
operates as an archaeological gesture and an oneiric method, reconfiguring the 
unconscious that infiltrates the image. The project also establishes a tacit dialo-
gue with Bernardo Bertolucci’s The Dreamers (2003), evoking youth as a state of 
performative enclosure, suspended between intimacy and enactment. Portugue-
se visual references— tiles, domestic iconographies and religious interiors—inter-
twine with elements of fashion and pop culture, generating a hybrid and fractured 
visual lexicon. These collages do not depict youth; they interrogate it as a field of 
variation, where what pulses is not the force of an exalted moment, but the subtle 
rhythm of gestures, suspensions, and possibilities still in latency.
expanded youth | oneiric collages | folded time | affective cinematography | blue 
as crystallised affect

Nesta série de colagens, a juventude não é apenas representada: é interrogada. O 
que significa construir imagens onde o tempo não avança, mas se inclina sobre si mes-
mo? Que corpo emerge quando o movimento hesita e a promessa permanece por cum-
prir? Como pode a colagem, enquanto técnica de rasura e deslocação, gerar um espaço 
onde o passado e o presente se tocam sem se estabilizarem? São estas as questões que 
orientam o ensaio visual e o modo como ele pensa, simultaneamente, a matéria do tem-
po e a matéria do corpo.

Estas colagens constroem um território onde o tempo não se mede por cronologias, 
mas por vibrações afetivas e desvios perceptivos. Cada imagem opera como o fragmen-
to de um sonho que não se cumpriu, um desejo saturado à nascença, um gesto alongado 
no intervalo entre ação e consciência. O corpo não se inscreve: hesita. A juventude aqui 
apresentada não avança, permanece suspensa, dobrada entre aquilo que prometeu ser 
e o que nunca chegou a acontecer.

Inspirada pelo conceito de imagem-cristal, formulado por Gilles Deleuze em Ci-
nema 2: A Imagem-Tempo, a série propõe que esta juventude não se situa numa tempo-
ralidade linear, mas numa dobra contínua, onde presente e passado coexistem como 
espelhos. Diz Deleuze: “A imagem-cristal é a junção do actual e do virtual num único 
instante visível” (Deleuze 2006, 111–112). Neste lugar de fusão, os corpos não evo-
luem: reverberam.

A obra dialoga ainda com The Dreamers (2003), de Bernardo Bertolucci, evocando 
uma juventude enclausurada entre a promessa da revolução e a repetição íntima do 
quotidiano doméstico. Os protagonistas habitam o apartamento como palco privado, 
onde a intimidade se converte em encenação e o gesto libertário se transforma em nos-
talgia performativa. Há, nessa juventude, uma cisão: os que acreditam protagonizar 
uma mudança que nunca sai do quarto e os que observam o mundo como se fosse um 

—
Keywords

GISELLE HINTERHOLZ



R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

253

filme, imóveis diante do ecrã, à espera de uma vida que não chega. Ambas permanecem 
suspensas, encantadas, retidas na superfície do que poderia ter sido.

Portugal manifesta-se nestas colagens não como cenário, mas como dobra sensível 
do tempo; um território onde o passado não se dissolve no presente, antes se deposita 
em camadas visuais, tácteis e emocionais. Azulejos, interiores domésticos e iconogra-
fias religiosas emergem como interfaces do que Deleuze descreve enquanto imagem-
-cristal: o ponto onde o virtual e o actual se refletem mutuamente.

A pragmática deste ensaio visual assenta numa operação de desmontagem e reins-
crição: cada fragmento é deslocado do seu contexto original para ativar outras tempo-
ralidades e modos de afeção. A colagem não se limita a compor imagens; experimenta 
relações com aquilo que nelas permanece passivo — o corpo recortado, o gesto inter-
rompido, o olhar sem destinatário. Esta passividade, longe de significar inércia, torna-
-se dispositivo ético e estético: em vez de exigir ação, a imagem acolhe o que resiste em 
silêncio, permitindo que a suspensão se torne matéria de pensamento.

Este regime de passividade desloca a juventude do imperativo contemporâneo da 
exaltação, não para a reduzir, mas para revelar um campo de variações subtis onde o sen-
tido emerge menos do impulso do que das suas modulações. Em vez de exigir que o corpo 
avance, a imagem acolhe aquilo que nele permanece suspenso: o gesto interrompido, o 
movimento que quase acontece, a possibilidade que ainda não se cumpre. A juventude 
deixa de ser pensada como força em aceleração e passa a ser percebida como espaço de 
ritmos delicados, onde o que pulsa não é a intensidade de um momento exaltado, mas o 
ritmo ténue dos gestos, das hesitações e das possibilidades ainda em latência.

No cruzamento entre desejo, espectralidade e memória, estas colagens ensaiam 
modos de habitar um tempo que não progride, mas reverbera. Mais do que reconstruir 
a juventude — sempre fugidia, sempre projetada —, propõem um território onde o corpo 
pode permanecer em suspensão, livre das exigências narrativas que o querem coerente, 
pleno ou definitivo. A imagem torna-se, assim, lugar para o intervalo, para a falha e para 
a delicada persistência do que não se resolve.

GISELLE HINTERHOLZ



























R
C

L —
 Revista de C

om
unicação e Linguagens Journal of C

om
m

unication and Languages          N
.6

3
 (2

0
2

5
)          ISS

N
 2

18
3

-719
8

278

—
Financiamento
A autora declara que este trabalho não recebeu apoio financeiro específico de agências de financiamento, 

públicas, comerciais ou sem fins lucrativos.

—
Agradecimentos
A autora expressa o seu reconhecimento às pessoas e instituições que, direta ou indiretamente, contribuíram 

para o amadurecimento deste trabalho.

—
Referências
Deleuze, Gilles. 2006. A Imagem-Tempo — Cinema 2. Tradução de Rafael Godinho. Lisboa: Assírio & Alvim.
Bertolucci, Bernardo. 2003. The Dreamers. França, Reino Unido, Itália: Fox Searchlight Pictures.

—
Nota biográfica
Artista visual e investigadora em fotografia, 
radicada em Lisboa. A sua prática, desenvolvida 
entre a fotografia e a colagem, explora as 
relações entre imagem, memória e inteligência 
artificial. Frequenta o Mestrado em Fotografia na 
Universidade Lusófona.

—
ORCID
0009-0004-1303-5453
—
Morada institucional
Universidade Lusófona de Humanidades 
e Tecnologias
Faculdade de Comunicação, Arquitetura, Artes
 e Tecnologias da Informação 
Campo Grande 376, 1749-024 Lisboa, Portugal

—
Recebido Received: 2025-06-11 Aceite Accepted: 2025-11-03

© 2025 Giselle Hinterholz. Este é um artigo de acesso aberto distribuído nos termos da Creative Commons 
Attribution License, que permite o uso, a distribuição e a reprodução sem restrições, em qualquer meio, desde  
que o autor original e a fonte sejam devidamente creditados.

—
Declaração sobre ferramentas de Inteligência Artificial
As obras apresentadas foram criadas exclusivamente a partir de colagens digitais realizadas  
com imagens de arquivo e recortes de revistas, editadas no software Adobe Photoshop. Não foram utilizadas 
ferramentas de geração automática de imagem ou sistemas de Inteligência Artificial.

—
Declaração de conflito de interesses
A autora declara não haver potenciais conflitos de interesse em relação à investigação, autoria e/ou publicação 
deste artigo.

—
Para citar este ensaio visual
Hinterholz, Giselle. 2025. “Juventude irresoluta: entre o devaneio e o ecrã.” Revista de Comunicação  

e Linguagens (63): 251-278. https://doi.org/10.34619/agi3-bahm.

GISELLE HINTERHOLZ

https://orcid.org/0009-0004-1303-5453
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.34619/agi3-bahm


This work is funded by national funds through the FCT — Foundation for Science  
and Technology, I.P., within the scope of project UID/5021/2025.




