


 
 

N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

 
Director | Chief Editor 
Luís Filipe Oliveira – UAlg e IEM / NOVA FCSH 
 
Subdirector | Co-Editor in Chief 
João Luís Inglês Fontes – IEM / NOVA FCSH e CEHR-UCP 
 
Redacção | Associate Editors 
Adelaide Millán da Costa – UAb e IEM / NOVA FCSH 
Adelaide Miranda – IEM / NOVA FCSH 
Bernardo de Vasconcelos e Sousa – IEM / NOVA FCSH 
Isabel Cristina Fernandes – IEM / NOVA FCSH e GEsOS / C. M. Palmela  
Isabel Barros Dias – UAb, IELT | IEM / NOVA FCSH 
Maria Coutinho –CITAR-EA / UCP Porto 
Pedro Chambel – IEM / NOVA FCSH 
 
Consultora técnica / Technical advisor 
Paula Ochôa – CHAM / NOVA FCSH 
 
Assistente Editorial | Editorial Assistant 
Ana Celeste Glória – IHA / NOVA FCSH 
 
Publicação | Publisher 
IEM / NOVA FCSH - Instituto de Estudos Medievais, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
Universidade Nova de Lisboa 
 
Concepção gráfica e paginação / Graphic design and layout 
Ana Celeste Glória – IHA / NOVA FCSH 
Carlos Moreira – IEM / NOVA FCSH 
 
A propriedade intelectual dos conteúdos pertence aos respectivos autores e os direitos de edição e 
publicação à Medievalista. Os conteúdos dos artigos são da inteira responsabilidade científica e ética 
dos seus autores, bem como os critérios ortográficos adoptados.  
Avaliação por double blind peer review.   
The intellectual property of the journal’s contents belongs to the authors and the editing and 
publishing rights belongs to the Medievalista. The contents of the articles are those of the scientific 
and ethical responsibility of their authors, as well as the spelling criteria adopted. 
Evaluation by double blind peer review. 

 
Esta revista é financiada por fundos nacionais através da FCT - Fundação para a Ciência e a Tecnologia, I.P., no âmbito do Projeto 
Estratégico do Instituto de Estudos Medievais, Financiamentos Base, com a referência UIDB/00749/2020 e Programático, com 
a referência UIDP/00749/2020.  
This journal is funded by national funds through the FCT –Foundation for Science and Technology, I.P., under the scope of 
Strategic Project of IEM, Fundings Base, with reference UIDB/00749/2020 and Programmatic with reference 
UIDP/00749/2020. 



 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                           3 

 
ÍNDICE 

 
Contents 

 
 
Editorial | Editorial 

Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos Medievais            
Making and Communicating Science: The Field of Medieval Studies 

             Luís Filipe Oliveira, João Luís Fontes                                                                           7 
 
 
DESTAQUE | HIGHLIGHT 

José Mattoso ou a contemplação como exaltação 
José Mattoso or contemplation as exaltation 
Hermenegildo Fernandes                                                15 

 
 
DOSSIER TEMÁTICO | THEMATIC DOSSIER 
“Intercâmbios Peninsulares” 
“Peninsular Exchanges” 

 
Apresentação do Dossier Temático “Intercâmbios Peninsulares” 
Thematic Dossier “Peninsular Exchanges” presentation 
Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias                   35 
 
 
Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras na Hispânia 
medieval 
Fidalgos and miles Christi. Borderless lives in medieval Hispania 
José Augusto de Sottomayor- Pizarro, Paula Pinto Costa                                   45  
 
 
Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza: posibles 
semejanzas entre las catedrales de Tui y Braga 
Artistic exchanges in a cross-border diocese: possible similarities 
between the cathedrals of Tui and Braga 
Marta Cendón Fernández                                                                                                                            73 

 

  
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 



 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                           4 

 
 
Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) 
Galician Monks and Monasteries in Portugal (12th – 15th Centuries) 
Francisco Javier Pérez Rodríguez                                                                                121 
 
 
El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) y las relaciones cortesanas 
luso-castellanas en tiempos de crisis dinásticas 
Count D. Enrique Manuel (c.1343-1414) and Portuguese-Castilian court 
relations in times of dynastic crisis  
César Olivera Serrano                                                                                                          151 
 
 
Escitia y Escancia (o Escandia), el fabuloso pasado nórdico del 
neogoticismo cuatrocentista hispánico 
Escitia and Escancia (or Escandia), the fabulous northern past of the 
hispanic neogoticism of the fifteenth century 
Óscar Perea Rodríguez                                                                                                185 

 
  
ARTIGOS | ARTICLES 
 
 

El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales 
Phocas’s coup d’état (602): its social origins 
Carlos Martínez Carrasco                                                                                          217 
 
 
Delving into the Magdalene’s vase: the ointment jar from the Middle 
Ages to Early Modernity 
Investigando o Vaso de Madalena: A evolução do vaso da unção desde a 
Idade Média aos inícios dos tempos modernos 
Vicki-Marie Petrick                                                                                                      235 

 
 

Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion: Identidad 
entre ser y verdad 
God's nominations in the Proslogion argument: Identity between being 
and truth 
José Luis Gaona Carrillo                                                                                               291 

 
 

“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido”: Decifrar 
o termo gibanete 
“A very precious piece of yet unknown meaning”: Deciphering the term 
gibanete 
António Conduto Oliveira                                                                                                                     317 
 

 
 



 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                           5 

 
RECENSÕES | BOOK REVIEWS 
 
 

TORRES PRIETO, Susana – Los Antiguos Eslavos. Madrid: Editorial 
Sintesis, 2020 (213 pp.). 
Paulo Catarino Lopes                                                                                                                   353                              
 
 
WHITAKER, Cord J. – Black Metaphors. How Modern Racism Emerged 
from Medieval Race-Thinking. Philadelphia: University of Pennsylvania 
Press, 2019 (247 pp.)  
Cynthia Maciel Regalado                                                                                            363 
 
 

APRESENTAÇÕES DE TESES | DISSEMINATION OF ACADEMIC THESIS 
 

 
A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249. Tese de 
doutoramento em História, especialidade de História Medieval, 
apresentada à Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da 
Universidade Nova de Lisboa, em Julho de 2021. Orientação da 
Professora Doutora Amélia Aguiar Andrade e do Professor Doutor 
Miguel Gomes Martins 
Carlos Filipe Afonso                                                                                                    373 
 
 
Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da 
Idade Média. Tese de doutoramento em História apresenta em regime 
de cotutela entre a Universidade do Porto e a Université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne, em 25 de junho de 2021. Orientação do Professor 
Doutor José Augusto de Sottomayor-Pizarro e do Professor Doutor 
Joseph Morsel  
Miguel Aguiar                                                                                                                 385 
 
 
Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e 
XV). Tese de doutorado em História, apresentada à Universidade 
Estadual Paulista, em Abril de 2021. Orientação da Professora Doutora 
Susani Silveira Lemos França 
Thiago Henrique Alvarado                                                                                        393 
 
 
A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495). 
Tese de doutoramento em História apresentada à Universidade do 
Porto, em Junho de 2021. Orientação do Professor Doutor Luís Miguel 
Duarte (Universidade do Porto) e coorientação do Professor Doutor 
Armando Luís de Carvalho Homem e do Professor Doutor Stéphane 
Péquignot 
Diogo Faria                                                                                                                     401 



 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                           6 

VARIA | VARIA 
 
 
Carta Por se assim é … breves notas 
Letter Por se assim é … short notes 
Maria José Mexia                                                                                                             413 
 
 
Cistercian Worlds. Conferência Internacional 
Cistercian Worlds. International Conference 
Catarina Fernandes Barreira                                                                                       425 
 
 
GEsOS – Curso das Ordens, Congresso Associação Ibérica de História 
Militar, Caminhos de Santiago 
Scientific Activity of GEsOS in 2021 
Isabel Cristina Fernandes                                                                                             435 
 
 
Em ano de peste muito ficou por renovar 
In a year of plague, much remained to Renew 
Luís Urbano Afonso                                                                                                        445 
  
 
 

 
 

 

 



 

 

 

 
Editorial – Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos 

Medievais 
 

Editorial – Making and Communicating Science: The Field of 
Medieval Studies 

 
 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5054 
 
 

Traz esta Medievalista em destaque um ensaio de Hermenegildo Fernandes sobre a 

História Contemplativa de José Mattoso. A distinção justifica-se por inteiro e a vários 

títulos. Desde logo, porque nele se recenseia o mais recente livro de um professor e 

de um investigador com um papel central na renovação da historiografia portuguesa 

e na formação das gerações mais novas, e que foi, também, director da Medievalista 

ao longo de muitos anos. Mas aquele livro, e, sobretudo, o ensaio que lhe deu o nome, 

é mais do que um testemunho da prática historiográfica de José Mattoso, na 

sequência das reflexões que este já publicara sobre a escrita da história. Apesar de 

uma linguagem mais poética, que insiste na dimensão contemplativa da disciplina e 

na forma como esta desvela o passado, o discurso do autor apresenta-se neste ensaio 

com uma maior dose de abstracção, facto pouco comum na sua produção anterior. 

Situa-se, assim, de forma evidente, no campo da teoria do conhecimento histórico, 

com observações importantes sobre a natureza do objecto conhecido e sobre as 

operações intelectuais necessárias para o circunscrever e para o captar, num diálogo 

crítico e informado com as tendências actuais da investigação. Tudo excelentes 

motivos, portanto, para que o ensaio tenha o destaque merecido nas páginas desta 

revista. 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

https://doi.org/10.4000/medievalista.5054


Editorial – Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos Medievais ● Luís Filipe Oliveira & João Luís Fontes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        8 

O desafio lançado pela Medievalista e aceite por Hermenegildo Fernandes fica agora 

à disposição dos leitores. O resultado apresenta-se como uma sentida homenagem 

a José Mattoso, feita por um dos seus antigos alunos e concretizada da melhor forma, 

através de um conjunto de glosas, como ele próprio as designa, que comentam e 

avaliam as reflexões originais, mas que as ampliam, também, em múltiplos sentidos. 

Sobretudo no que respeita às relações entre as diferentes escalas de observação e à 

impossibilidade de analisar o concreto e o individual fora de quadros interpretativos 

mais globais, sob pena de cair na tirania do efémero e do circunstancial. Ou ainda no 

que toca, mas já noutro plano, às ameaças que hoje se acumulam sobre a prática dos 

historiadores, em resultado dos paradigmas impostos por outras ciências e que 

reforçam o peso crescente da técnica, do imediato e da utilidade, tanto no 

financiamento da investigação, como na produção e na comunicação de saberes 

sobre o passado. Importa sublinhar, por isso, que ambos os autores, seja o 

comentador, seja o comentado, adoptaram um género textual hoje pouco comum, o 

ensaio. Sem notas e com escassas referências bibliográficas, mas ricos em leituras e 

em remissões, os dois textos afastam-se dos cânones com que se procura formatar, 

e em parte deformar, toda a actual comunicação em ciência. Esta tendência já foi 

certeiramente caracterizada como a ideologia do paper, privilegiando a publicação 

imediata e de tema circunscrito, com dados com um recorte técnico cada vez mais 

acentuado e de preferência em revistas de maior renome, mas de circulação restrita 

e que cobram taxas de processamento demasiado altas. Tudo isto prejudica o 

diálogo e a partilha, e, em particular, a síntese e a explicação, quer dizer, a construção 

de quadros interpretativos mais gerais, necessários para apontar as lacunas e para 

abrir novos caminhos à investigação. Os géneros mais bem adaptados a estas 

funções, por permitirem reflexões mais longas e mais articuladas, como o livro e o 

ensaio, são objecto de um descrédito crescente, quando não são substituídos por 

outras modalidades mais expeditas, como o malfadado “estado da arte”, que ora 

preenche com menor proveito o serviço prestado pelos velhos balanços 

historiográficos. Abrir a Medievalista ao ensaio de Hermenegildo Fernandes sobre a 

História Contemplativa de José Mattoso é outra forma de marcar presença neste 

combate e de resistir a estas tendências. 

 



Editorial – Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos Medievais ● Luís Filipe Oliveira & João Luís Fontes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        9 

De um modo ou de outro, as restantes peças do presente número não são alheias a 

estas preocupações. Integra ele, de novo, outro dossier temático, coordenado por 

dois editores externos, Isabel Beceiro Pita e César Olivera Serrano, e por outro 

interno, Isabel Barros Dias, e dedicado à recuperação e à análise dos intercâmbios 

entre os vários reinos da Hispânia, com o objectivo de interrogar as formas de 

manutenção, ou de ruptura, de uma identidade colectiva peninsular. Sem prejuízo 

da apresentação feita pelos coordenadores, importa notar a multiplicidade de temas 

e de perspectivas disciplinares, congregando os olhares da História, da História da 

Arte e da Literatura. A par de fenómenos mais conhecidos, como a circulação de 

fidalgos e de cavaleiros, ou o papel que os senhorios fronteiriços tinham nessas 

andanças, aí se revalorizaram as formas da mobilidade religiosa e as permutas de 

modelos artísticos e culturais que tinham lugar apesar das fronteiras dos reinos. 

 

Aos cinco artigos do dossier temático, juntam-se outros quatro, todos reveladores 

da abertura da Medievalista ao diálogo e à partilha entre áreas disciplinares 

diferentes. Um deles é o estudo que Carlos Martínez Carrasco dedicou a um 

levantamento político e social na Bizâncio do século VII, uma geografia e uma 

cronologia com escassa presença nas páginas da revista. Os restantes abordam 

fenómenos com uma cronologia mais tardia e mais habitual. É o caso do trabalho em 

que José Luis Gaona Carrillo analisou os nomes de Deus no Proslogion de Santo 

Anselmo, para discutir as relações da fé com a razão e do ser com a verdade, 

sugerindo, a partir daí, uma identidade entre aquela obra e o De Veritate do mesmo 

autor. O vaso da unção que identifica Maria Madalena na pintura medieval italiana 

foi o objecto explorado por Vicki-Marie Petrick. Conjugando textos e imagens, 

analisam-se em detalhe a forma, os materiais e as funções daquele vaso, alvitrando-

se a capacidade de ele significar a essência da condição feminina e até o papel da 

conversão das mulheres na história da redenção. Por fim, António Conduto Oliveira 

recupera o sentido perdido de uma antiga protecção do corpo, o gibanete, num texto 

que é, além do mais, um estimulante exercício de história comparada. 

 

As apresentações de teses dão testemunho de recentes investigações académicas. 

Duas delas defendidas na Universidade do Porto. A de Miguel Aguiar, que tem o 

mérito de se afastar dos estudos de casos particulares e de procurar esclarecer a 



Editorial – Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos Medievais ● Luís Filipe Oliveira & João Luís Fontes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        10 

lógica e a coerência do funcionamento da aristocracia cortesã, a partir da análise dos 

mecanismos sociais da herança, da sucessão e da aliança. E a de Diogo Faria, que 

recuperou as práticas, os rituais e os agentes da diplomacia dos reis de Portugal 

durante boa parte do século XV, mas com observações importantes para os séculos 

anteriores, trazendo dados decisivos sobre a existência de uma cultura diplomática 

comum no Ocidente, e, também, sobre a crescente especialização dos agentes 

diplomáticos. Procede da Universidade Estadual de S. Paulo, o trabalho de Thiago 

Henrique Alvarado sobre a ordenação social da alimentação e do vestuário nos 

reinos de Castela e de Portugal dos séculos XIV e XV, estudados a partir de um vasto 

leque de fontes e que mostram a circulação de rituais e de modelos de conduta entre 

os dois reinos. Por fim, Carlos Filipe Afonso defendeu na Universidade Nova de 

Lisboa os resultados de uma investigação panorâmica sobre as operações militares 

entre 1128 e 1249, com dados novos sobre a coerência dos sistemas de defesa do 

território, sobre a diversidade militar da cavalaria-vilã, ou sobre as formas de 

tratamento dos vencidos, um tema corrente entre os juristas do Islão peninsular. 

 

Nas recensões, ora mais escassas, Cynthia Maciel Regalado apresenta e comenta um 

livro sobre as raízes medievais da noção de raça e do moderno racismo, que 

recupera a importância das implicações morais que na Idade Média se atribuíam ao 

contraste entre o branco e o negro. Por outro lado, Paulo Catarino Lopes recenseia 

um livro sobre os primeiros séculos da história dos eslavos, quando estes 

abandonaram as planícies asiáticas e se instalaram na Europa Central e Oriental, 

processo ainda hoje pouco ou nada conhecido, sobretudo no Ocidente, mas com 

consequências determinantes para a história da Europa e para a relação desta com 

o continente asiático. 

 

A Varia integra, por fim, um conjunto de notas mais breves, ora sobre investigações 

em curso, ora sobre os resultados que foram recentemente apresentados em 

colóquios e em outras realizações científicas. No trabalho que se publica, Maria José 

Mexia valoriza uma tipologia documental frequente e há muito conhecida – a carta 

de graça ou de doação condicional –, mas à qual não se prestou a melhor atenção, 

embora ela viesse a ser incorporada nas Ordenações Manuelinas. Por seu lado, Isabel 

Cristina Fernandes apresenta um conjunto de três encontros organizados pelo 



Editorial – Fazer e comunicar ciência: O campo dos Estudos Medievais ● Luís Filipe Oliveira & João Luís Fontes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        11 

Gabinete de Estudos sobre a Ordem de Santiago, do Município de Palmela, que 

reuniram um número significativo de investigadores nacionais e estrangeiros, ao 

passo que Catarina Fernandes Barreira dá conta das intervenções da meia centena 

de investigadores que se juntaram durante os dois dias de trabalho dos Cistercian 

Worlds, uma iniciativa de dois jovens investigadores do Centre for Medieval Studies, 

da Universidade de York. A secção encerra com uma estimulante reflexão de Luís 

Urbano Afonso sobre os méritos e as lacunas da exposição sobre a Arte em tempos 

de Manuel I, que esteve patente no Museu Nacional de Arte Antiga, até finais de 

Setembro de 2021. 

 

No conjunto, esta Medievalista dá a conhecer um número muito significativo de 

textos, de iniciativas e de investigações em curso, com as mais distintas 

proveniências, que são outros tantos testemunhos dos diferentes modos de fazer e 

de comunicar ciência no campo dos estudos medievais. Espera-se que, com eles, a 

revista se consolide como um espaço de difusão, de debate e de partilha de saberes, 

de dúvidas e de interrogações, de acesso livre e aberto à participação de todos, sem 

custos de qualquer tipo, nem para os leitores, nem para os investigadores. Como 

sempre se fez na Medievalista e se fará no futuro. 

 

Luís Filipe Oliveira, João Luís Fontes 
 

 
 
 
 
 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

OLIVEIRA, Luís Filipe; FONTES, João Luís – “Editorial – Fazer e comunicar ciência: O 

campo dos Estudos Medievais”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 7-11. 

Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt . 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 
 

 
 
 

DESTAQUE 
HIGHLIGHT  



 



 

 

 

 
José Mattoso ou a contemplação como exaltação 

 
José Mattoso or contemplation as exaltation 

 

 
Hermenegildo Fernandes 

Universidade de Lisboa, Faculdade de Letras, Centro de História 
1600-214 Lisboa, Portugal 

 
hermenegildo.f@letras.ulisboa.pt 

https://orcid.org/0000-0003-0760-2429 
 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 6 de Dezembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5064 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:hermenegildo.f@letras.ulisboa.pt
https://orcid.org/0000-0003-0760-2429
https://doi.org/10.4000/medievalista.5064


José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        16 

 
Este texto vem do Ensaio “A História Contemplativa”, que abre a mais recente 

colectânea de estudos de José Mattoso. Vem ainda, indirectamente, de um convívio 

de décadas com a sua obra e também do privilégio especial que decorre de uma 

experiência insubstituível, a de ter sido seu aluno. No caso, isso significou estar lá no 

ano anterior ao da publicação da Identificação de um País, nas aulas de História de 

Portugal, nesse ano lectivo de 1983-1984, organizadas informalmente em 

semestres, o primeiro a cargo de José Mattoso, o segundo de Iria Gonçalves. Estou 

bastante seguro do impacto dessa experiência, e de outras simultâneas, na decisão 

que tomei pouco depois de me tornar medievalista. Antes disso, no entanto, decidira 

já que queria ser historiador. As glosas que se seguem são mais do ponto de vista da 

História lato sensu que da medievística. E constituem tanto uma homenagem, muito 

curta e insuficiente, ao autor do artigo que as origina, como uma tentativa de pensar 

as operações oficinais identificadas na “História Contemplativa”, à luz da crise 

contemporânea do trabalho do historiador. Porque são glosas, seguirei muito de 

perto a exposição de José Mattoso e abster-me-ei de notas ou referências. Os 

números dizem respeito às páginas do texto original. 

 

I 

“A História Contemplativa” é, mais do que qualquer outro texto prévio de José 

Mattoso, o fio de Ariadne através do qual o autor se orientou no labirinto da sua 

própria obra enquanto indivíduo e, por extensão, da História-escrita enquanto 

actividade de um colectivo. Com isso quero dizer que resulta de uma reflexão a 

posteriori feita no termo de um longo exercício na condição de historiador activo, 

em busca de chaves interpretativas que expliquem um posicionamento e uma 

prática. É, pois, de um mergulho vertical na própria actividade enquanto historiador 

que advém a definição de uma metodologia e, fundamentalmente, de uma visão do 

ofício. Por isso e porque o processo é reconstrutivo a partir do seu próprio caso, o 

autor começa por considerar o seu posicionamento num momento historiográfico 

que vai da afirmação da Escola dos Annales às “controvérsias do fim do milénio”, 

anunciando desde logo o método da explicitação, assente na utilização de símbolos 

e metáforas e em particular da metáfora da construção enquanto representação da 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        17 

acção de historiar. Está aqui um primeiro leit-motiv ao qual haveremos de voltar 

mais tarde, dado tratar-se de um elemento-chave para perceber a relação proposta 

entre a realidade e representação, ou entre História vivida e História escrita.  

 

Por ora interessaria reter a posição de José Mattoso face aos debates historiográficos 

do último quartel do século XX e dos inícios do novo milénio, o que tem não só um 

valor por assim dizer biográfico, mas nos remete ao mesmo tempo para o que ele 

entende ser o que faz, o que deve fazer, um historiador. Tendo em vista o que se 

conhece sobre a ligação do Autor à Escola dos Annales, já por ter trabalhado com L. 

Génicot em Louvaina (ainda que este tenha tido um percurso algo marginal face ao 

main-stream da historiografia francesa do pós-guerra), já pela constante referência, 

notória por exemplo na ligação dos “Ricos Homens Infanções e Cavaleiros” aos 

“Guerreiros e Camponeses”, a Georges Duby, várias vezes assumida em entrevistas, 

não deixa de ser revelador o distanciamento crítico que aqui se evidencia, 

particularmente em relação à “segunda geração” da Escola: “A este pujante conjunto 

de tendências e de experiências sem metodologia própria, sem objectivos definidos, 

e de valor científico muito desigual, com estudos inovadores ao lado de verdadeiras 

mistificações [...] chamou-se a Nova História” (pp. 13-14). De passagem havia-se 

sublinhado a mutação resultante da eclosão dos novos objectos (ou talvez antes a 

sua ascensão a estrelas no campo historiográfico, visto muitos deles não serem 

verdadeiramente novos), à qual, anote-se à margem, o próprio José Mattoso não 

deixou de ser episodicamente sensível. Ou ainda o triunfo de uma abordagem 

estruturalista que se considera aqui menos no seu impacto metodológico do que nas 

consequências sobre a periodização clássica. A este respeito, aliás, reconhecendo-se 

o carácter artificioso de qualquer periodização (uma periodização, diria, é um 

artefacto classificatório que nos serve para inteligir e por essa razão só pode ser 

construído, como todos os instrumentos ordenadores), sublinha-se o seu valor 

pedagógico, ficando uma reticência implícita acerca da “nova forma de marcação das 

épocas” (p. 13) contraditória com aquela que o Iluminismo havia decidido. A esse 

respeito refere-se o problema da confusa e incipiente recepção das transformações 

da historiografia no ensino da História, tomando justamente como exemplo a 

resiliência da periodização em épocas, capaz de sobreviver a todas as mutações no 

campo (p. 15), resultante diria, quer da sua utilidade pedagógica, quer da própria 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        18 

estruturação académica e funcional do campo historiográfico, quer da resistência de 

uma espécie de meta discurso capaz de atravessar gerações (daí resultando aliás a 

sua eficácia social) e de se constituir como uma narrativa socialmente reconhecida 

por todos, capaz de explicar a totalidade do passado. Anotaria, ainda, como a eficácia 

dessa narrativa fica demonstrada pela procura da sua extensão a passados não 

europeus. Penso por exemplo no artifício da identificação de Idades Médias globais. 

Aliás o grande desafio de uma História Global contemporânea estará precisamente 

em subtrair-se a essa tentação. 

 

De tudo isto decorreria, por fim, a ambição da “História Total”, cujas derivas 

nihilistas aqui se debatem, sem, no entanto, podermos deixar de a pensar como uma 

decorrência da percepção da “conexão entre os vários campos do agir humano” (p. 

12) e uma superação aos modelos historicistas responsáveis por uma 

compartimentação artificiosa de campos. A hesitação, acrescentaria, está entre a 

necessidade de separar o objecto em tranches manuseáveis para o ensinar e para o 

estudar, e o imperativo de o considerar no todo, operação necessária para a 

restituição da inteligibilidade que cada historiador procura. 

 

II 

Na observação da Nova História enquanto deriva está, creio, um dos pontos mais 

interessantes da argumentação inicial do Autor, o da articulação entre essa Escola e 

a instalação de uma pós-modernidade historiográfica. É na revisão radical da ideia 

de progresso que orientara as concepções iluministas da História (lembremos 

sobretudo o Esboço de um Quadro Histórico dos Progressos do Espírito Humano de 

Condorcet) mas que sobrevive nos caminhos diversos da historiografia romântica e 

pós-romântica (por exemplo nas metáforas vitalistas spenglerianas, sob a forma de 

reversão do progresso, ou ainda, claro, nas várias formas do materialismo 

dialéctico), é nessa revisão radical da ideia de progresso, que José Mattoso encontra 

as matrizes de uma erosão nihilista que esvazia o sentido e conduz ao cepticismo. A 

“amálgama a que se chamou pós-modernidade” (p. 14) é assim uma espécie de 

resultante, nihilista e esvaziadora de sentido da própria Nova História que a teria 

engendrado tal como o Aufklaerung, diria, gerou o Sturm und drang. A reacção, que 

imediatamente se segue, surge através do neo-positivismo, que aliás nunca havia 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        19 

abandonado completamente as fileiras do medievalismo, porque o estudo das 

vanguardas historiográficas apresenta muitas semelhanças com o das artísticas, 

tomando-se amiúde a excepcionalidade das correntes dominantes ou da moda, com 

a prática comum (quase) universal; surge também através dos estudos de caso (as 

“monografias de âmbito reduzido”) que podem ser uma decorrência do neo-

positivismo e uma opção voluntária pela consideração do particular resultante quer 

de uma opção de fundo pela intangibilidade do real global, quer, mais chãmente, de 

uma incapacidade de ver mais além da árvore, ou visto de outra forma, uma opção 

metodológica para chegar por outros caminhos ao mesmo global; revela-se, ainda, 

na utilização crescente das “técnicas laboratoriais das ciências exactas” (p. 14), isto 

é, numa crescente procura de legitimidade social e metodológica fora do campo 

historiográfico, procura essa tornada obsessiva nos últimos anos.  

 

III 

Retomarei alguns desses fins condutores nas glosas finais. Por ora interessar-me-ia 

reter um aspecto particular da argumentação, o da crítica aos estudos de caso: “As 

sínteses foram desvalorizadas ou até proscritas. Multiplicaram-se as monografias de 

validade epistemológica limitada. Reduziram-se os objectos de estudo. Praticou-se 

a micro-história” (p. 14). A crítica ao programa monográfico é, parece-me, muito 

certeira. Não porque as monografias não tenham um papel essencial na produção 

historiográfica, mas porque esse papel deverá estar condicionado pela capacidade 

de a observação local responder a questões globais. Julgo que aqui José Mattoso 

visava, no entanto, mais longe e mais alto do que a redução, de resto bastante 

conservadora e tradicionalista, do objecto à esfera local. Em causa está antes uma 

renúncia à síntese e à explicação, substituída nalgumas abordagens pós-modernas 

por uma observação analítica e descritiva de situações, por isso sempre ao nível 

micro, que se entende falarem por si, da mesma forma que a história crítica de 

matriz oitocentista entendia poderem falar sozinhas as compilações documentais a 

que dedicaram (e bem) um tão grande afã publicista. Vista desta perspectiva de 

redução não só dos objectos de estudo, mas da própria intenção interpretativa, 

entende-se a crítica de uma racionalidade micro-histórica empreendida aqui pelo 

Autor.  

 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        20 

Parece-me possível, no entanto, resgatar a operação, talvez aquela saída da oficina 

da pós-modernidade com mais potencial de operacionalidade metodológica e 

conceptual. Primeiro, porque a micro-história deve partir de problemas gerais para 

no particular responder a eles e através dessa operação voltar ao global. Nesse 

sentido não me parece possível qualquer interrogação de situações concretas fora 

de um quadro interpretativo e conceptual global e das perguntas precisas que ele 

suscita. Fora disso, estamos perante uma narrativa ou uma sequência de narrativas 

sem intenção explicativa e por isso, do ponto de vista deste outro autor, fora da 

esfera histórica propriamente dita. Essa premissa não pode ser confundida, creio, 

com a rejeição da situação e do fragmento enquanto local de exercício da operação 

histórica, por razões que se podem esclarecer numa segunda linha de observações. 

De facto, e em segundo lugar, se a micro-história pode resultar de uma recusa das 

sínteses, também pode bem servir de lugar de observação, isto é, de desvelação, no 

sentido que mais adiante José Mattoso dá ao termo. Quero com isto dizer que a 

observação de situações precisas constitui uma forma de restituir a totalidade tão 

ambicionada pelos Annales e que constitui o principal desiderato das operações 

propostas pelo Autor na segunda parte do artigo, porque permite ver e 

compreender, as duas operações aparentemente tão simples que estão por detrás 

da acção de historiar. Pelo que, ao invés da renúncia à explicação que tão 

apressadamente alguns seguidores fizeram derivar da micro-História, o método 

conduz à explicação e à reconstrução de uma visão integral, isto é, da síntese. 

 

Essa mesma aproximação poderá resolver os riscos de fragmentação disciplinar a 

que o Autor alude (p. 15). Esta, é verdade, mergulha as suas raízes na própria 

tradição da História académica e antecede em muito por isso a pós-modernidade, 

que dificilmente será apontada como causadora de uma visão da realidade às fatias. 

Creio, nesse sentido, que não se pode confundir uma segmentação do campo 

historiográfico por áreas disciplinares, que embora prática sempre impediu de ver 

o todo, com a renúncia à explicação ou, pior, a reconstrução da explicação a partir 

de áreas precisas parcelares, falsamente autonomizáveis (penso por exemplo em 

tentações a partir do domínio da História Económica). No caso preciso da micro-

História, pelo contrário, pode cumprir-se o programa proposto por José Mattoso 

quando fala da “perspectiva totalizante da visão contemplativa” enquanto forma de 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        21 

“ver a realidade de um ponto fixo a partir do qual pudesse abranger todo o passado” 

(p. 16). Dito de outra forma, do meu ponto de vista, o estudo de caso é esse ponto 

fixo cuja reiterada observação constitui o lugar de manifestação da visão 

contemplativa que leva à compreensão e à explicação, o particular sendo o ponto de 

“desvelação” do total. Assim, da mesma forma que, segundo o Autor a pós-

modernidade emerge da Nova História, também aquela contém em si, talvez de 

forma inesperada para os seus praticantes, contradições capazes de suscitar uma 

outra construção. 

 

IV 

O distanciamento em relação às consequências da pós-modernidade em José 

Mattoso, bem demonstrado pela rejeição de um mau exemplo desta última, as 

observações proféticas de F. Fukuyama sobre o fim da História, fica a dever-se aos 

princípios (p. 17) que o Autor reconhece como centrais à prática do historiador.  

 

É, no entanto, revelador que se inicie esta parte da exposição por um 

reconhecimento da veracidade das críticas pós-modernas à projecção de conceitos 

contemporâneos sobre o passado. Um dos pontos fulcrais será a necessidade de 

estar atento às variações semânticas e a consequente extensão do significado de 

crítica histórica. Parece-me este um dos pontos mais importantes a reter no 

conjunto de observações de José Mattoso sobre as transformações da historiografia 

nas últimas décadas: compreender implica não retroprojetar mecanicamente 

conceitos contemporâneos do observador sobre os do tempo do objecto (o advérbio 

é aqui essencial, porque qualquer esforço de inteligibilidade pressupõe a aplicação 

de conceitos provenientes do observador); isso por sua vez implica complexas 

operações de restituição de sentido, isto é, de reconstrução das variações 

semânticas que um mesmo nome sofre no decurso cronológico da sua utilização. Foi 

esse o caminho escolhido pela História Conceptual, numa abordagem que me parece 

ainda escassamente recebida pelo medievalismo. Creio, porém, que a recusa da 

aplicação acrítica de conceitos do lado do observador, visível já desde o debate dos 

anos sessenta em torno da dicotomia ordens/classes, (e lançada em Portugal com 

tantos frutos por António Manuel Hespanha através de uma operação que conduz 

da desconstrução marxista dos conceitos enquanto ideologia a uma pós-



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        22 

modernidade em que se pode correr o risco de só haver representação), não pode 

dar lugar à tentação de buscar uma reconstrução total operada do lado do objecto. 

Isto não só porque se trata de uma operação irrealizável, à imagem do mapa na 

escala 1/1 de que fala Jorge Luís Borges, mas também porque a operação de 

restituição da semântica conceptual do lado do objecto revela a imensa 

complexidade de visões que resultam da reflexão de uma sociedade sobre si própria 

e o carácter ideológico de muitas delas, como mostrou Georges Duby no livro 

seminal sobre o impacto da ideia das ordens no imaginário do feudalismo. É aliás 

evidente no texto de José Mattoso a relevância do exemplo das categorizações 

sociais (às quais dedicou uma parte importante da sua obra, ao estudar a génese da 

nobreza medieval portuguesa), para pensar as relações entre o objecto e as suas 

representações, elas próprias, acrescentaríamos, objecto (p. 19). 

 

V 

A História será sempre por isso representação. E dessa consciência resulta a 

distinção entre História-escrita e História-vivida que vai buscar a Paul Ricoeur. 

Assim, tal como recorremos a metáforas para representar o social, José Mattoso 

propõe a noção de maquete como forma de representar a relação entre realidade e 

réplica (p. 20). Porque esta metáfora é essencial e muito reveladora do percurso do 

autor, a sua aptidão pelo desenho e as artes plásticas estando-lhe na origem, e 

porque ela representa ao mesmo tempo o reconhecimento da impossibilidade do 

mapa 1/1 de que falava há pouco, valerá a pena identificar as suas componentes e 

modo de construção. 

 

O ponto de partida está na observação da “História enquanto objecto plástico”, feito 

de materiais concretos que formam a maquete, tempo e espaço, harmonizados 

funcionalmente. Essas são as coordenadas de leitura que permitem ao 

historiador/observador movimentar-se dentro da construção, mas esta faz-se a 

partir de indícios: marcas físicas, sempre discursos unilaterais porque não os 

podemos interrogar directamente (p. 21). A perspectiva aqui é claramente a de um 

medievalista, anotaríamos, e poderia ser contestada pela crescente falange de 

seguidores da História do tempo presente. Poderemos, porém, perguntar se a 

condição do historiador, assim como a sua prática, não implica uma certa distância 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        23 

em relação ao objecto, também cronológica, coisa que o separa do sociólogo ou do 

antropólogo, seus primos mais jovens.  

 

Esses indícios são interrogados através de algumas operações (como há muito 

tempo ensinou José Mattoso a um grupo de jovens aprendizes de historiador) 

bastante simples na sua essência: seriação, medida. A mensurabilidade é aliás o 

essencial, já na construção de tabelas cronológicas, já na produção de dados 

quantitativos (p. 22). A distinção, também feita por Jacques Le Goff entre 

documentos e monumentos (p. 23) é aqui essencial, porque separa as fontes que 

fornecem os indícios da construção resultante da submissão delas às operações de 

exegese. E é nesse sentido que os factos se distinguem dos indícios, resultando 

aqueles depois da submissão destes a um conjunto de procedimentos heurísticos, 

semióticos e semânticos que implicam a verificação das lacunas, a formulação de 

deduções e de hipóteses e, finalmente, a demonstração (p. 23). Estas fases conduzem 

à construção material da maquete e é essa função material que acaba por lhe dar um 

destino (p. 24). Toda a maquete concorre assim, desde os alicerces, para uma 

finalidade, a interpretação, que implica a hipótese, a síntese formulada através de 

uma narrativa. A simplicidade e ao mesmo tempo o rigor implícito nesta 

racionalização da operação em História parecem-me características de sempre da 

historiografia de José Mattoso, ainda mesmo antes de serem formuladas por escrito. 

Não podemos ter dúvidas que estiveram sempre lá antes deste momento de reflexão 

a posteriori.  

 

VI 

O aparente conforto do sistema é, no entanto, abalado por uma demonstração 

prática, à escala do social, do princípio da incerteza de Heisenberg: a maquete, que 

está ao mesmo tempo próxima e distante da História Crítica com raízes em 

Seiscentos, é flexível e move-se sem deixar de ser maquete, como a máquina de 

habitar de Le Corbusier era ainda uma casa ao mesmo tempo que estilhaçava o 

paradigma clássico das regras de habitar oitocentistas. Aliás, o que melhor 

caracteriza a maquete é a sua mobilidade em “direcção a destinos imprevisíveis” (p. 

25), isto é, a impossibilidade de determinações lineares e, no limite, da previsão. A 

crítica a Fukuyama e às filosofias da História, mesmo que mais plausíveis porque 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        24 

não cortando radicalmente com a inevitabilidade da mudança e o carácter 

incontrolável dela, vem daqui, desta assunção radical da imprevisibilidade como 

parte da História que a deve separar em método e expectativas, diria, das outras 

ciências que buscam o previsível e por isso a lei (pp. 25 e 26).  

 

Creio ser este um dos pontos mais robustos da argumentação, no que contém de 

rejeição às armadilhas da submissão da História às ideologias que congelam a 

maquete, apertando-a em sistemas interpretativos rígidos e pré-definidos, perigos 

que a deriva da pós-modernidade acentua, através do nihilismo do “tudo é 

ideologia”; e também no que implica de reconhecimento de que enquanto máquina 

de representação, a “História escrita” tem entre mãos um objecto volátil que é 

melhor descrito como uma maquete em movimento aberto. E é justamente esse 

carácter aberto que nos deve prevenir contra as armadilhas do “fascínio da 

totalidade” (p. 26), tema que já tinha aparecido a propósito da História total dos 

Annales, e que neste momento pode servir de aproximação aos limites de uma 

história global, entendida como totalidade radical em espaços/tempos que 

escapavam ao conceito da universalidade oitocentista.  

 

E justamente no domínio dos espaços/tempo reflecte-se também o tópico da 

imprevisibilidade, do não automatismo e da complexidade. Em primeiro lugar, de 

novo a propósito da periodização tradicional e das suas vantagens pedagógicas, 

resultantes da necessidade de “aquisição da noção de tempo real” (p. 27), ao mesmo 

tempo que se reconhece esta enquanto artefacto. De igual forma no que respeita ao 

espaço, sublinhando-se que “a distinção geográfica enriquece a noção de época” (p. 

27) e, acrescentaríamos, não só a enriquece como a desdobra, permitindo substituir 

a uma linearidade focada numa área regional (por exemplo o mundo romano ou a 

“Europa medieval”), múltiplos espácio-temporais potencialmente conectados, mas 

não necessariamente síncronos nem passíveis de serem submetidos a um único 

sistema explicativo. Ao artefacto contrapõe-se assim a fluidez e a variedade histórica 

que José Mattoso aproxima aos caprichos da orografia, picos mais altos, vales e rios 

(p. 28) servindo de metáfora (mais uma) à diversidade e imprevisibilidade do 

objecto que a maquete deve acomodar. 

 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        25 

VII 

Chegamos aqui ao momento fulcral do sistema, isto é, ao que fazer com a maquete, 

ou, dito de outra forma, às condições e possibilidades da sua operação. O Autor 

distingue a esse propósito duas aproximações diferentes, resumíveis na dicotomia 

technê versus poiesis (arte) (pp. 28-29). Poderíamos dizer que a oposição é matricial 

à formação do próprio conceito de História enquanto investigação e, por essa razão, 

narrativa que se distingue da épica pela procura da verificação e a referência das 

fontes. Uma vez codificadas essas regras, o que acontece em temporalidades 

diversas, na Grécia Clássica, no Islão Medieval, na Europa Humanista ou Iluminista, 

assume-se que a poiesis deve ser apoiada numa technê, mesmo se no mundo clássico 

como na latinidade medieval, a História é ensinada a propósito das artes do discurso, 

a Gramática e a Retórica. Os riscos contemporâneos, mutuamente contraditórios, de 

separação entre technê e poiesis, decorrem, por um lado de uma pós-modernidade 

radical disposta a transformar tudo em discursos, por isso mesmo sem relação 

necessária com um objecto real e, por outro, da submissão à operação 

quantitativa/métrica proveniente das ciências “exactas”. No primeiro caso tudo fica 

reduzido a uma poiesis esterilizante. No segundo a uma technê autoexplicativa que 

dispensa, no fundo, todo o imenso trabalho preliminar de construção da maquete e, 

mais ainda, a interpretação que nela se apoia.  

 

Nesse sentido creio que o domínio sobre o conjunto de técnicas a que os antigos 

chamavam “Artes” (technê) enquanto “invenzione” (poiesis) é o que no fim de contas 

distingue o bom historiador do mau. As operações preliminares enquanto “Arte” 

podem e devem aprender-se, mas os mecanismos dos quais depende a “invenzione” 

(correlações de variáveis, associação de factos, comparações e capacidade retórica, 

do ponto de vista narrativo ou enunciativo) resultam amiúde da livre associação que 

se manifesta no decurso da formulação discursiva, seja ela oral ou escrita. Pode 

assim pensar-se na analogia entre o exercício histórico diante de um público (oral) 

e a necessária fluidez para o manter vivo na versão escrita. Em ambos os casos, trata-

se de um processo imersivo e de alheamento de todo o real fora daquele que 

instantaneamente se historia. Só a imersão garante o necessário estado de alteração 

de consciência necessário para mobilizar grandes massas de informação para a 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        26 

construção de uma explicação que as organize e lhes possa garantir um sentido. 

Tudo isto só se aprende, ou não, fazendo. E fazendo durante muito tempo. 

 

O ponto que José Mattoso aqui faz não é centralmente sobre a technê, ainda que esta 

lhe mereça algumas considerações relevantes, motivadas pela retoma da metáfora 

do detective que acumula indícios e provas através de técnicas específicas (p. 29). 

Muitas delas já são utilizadas pela História Crítica, com fundamentos que vão de 

Valla a Mabillon. Juntam-se aqui alguns sublinhados. Refiro-me às dificuldades 

suplementares introduzidas pela evolução da história do pensamento e dos 

sistemas de representação (p. 30), e às armadilhas que colocam a quem procura 

centrar-se no objecto; aos perigos de um abandono radical da maquete pré-existente 

(p. 31) que derivam dessa evolução e da reinterpretação permanente (diria eu) das 

relações entre technê e poiesis. Daí o vincar da importância das cadeias de 

transmissão (no sentido em que as toma o Islão medieval, de Isnad) no lugar da 

rápida substituição de sistemas, com a finalidade de vincar o triunfo efémero de cada 

geração historiográfica sobre as anteriores. Ainda a um aspecto que o Autor reputa 

central na technê: “a escrita clara e simples” (p. 32), que é sem dúvida marca de água 

na sua historiografia. Mais uma indicação de que no fundo da technê está o estilo. 

Entendido não enquanto forma, mas como processo de inteligibilidade do objecto. 

Finalmente, o pressuposto básico de que a História escrita é narrativa e narrativa de 

mutação, do que muda, ou, como diria outro grande historiador, Jorge Borges de 

Macedo, do que vai mudando. Isso implica um reconhecimento de que os 

instrumentos conceptuais, como as estruturas, “não são seres reais mas criações” 

dos historiadores para introduzir ordem e sentido (p. 34). E, portanto, produtos da 

technê. O mesmo se poderia dizer dos instrumentos de medida criados para poder 

reduzir ao número o real (como o PIB, por exemplo). Porém, das leis históricas do 

historicismo às regularidades (as “secretas linhas de força” do estruturalismo), 

encontramo-nos também no limiar da poiesis, porque ao perceber a História viva 

como “organismo vital” encetamos uma busca do sentido das coisas (p. 33) que só 

ela pode resolver.  

 

 

 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        27 

VIII 

Chegamos aqui, por fim, ao ponto nevrálgico da concepção da actividade do 

historiador que dá título ao artigo e conexão aos diferentes pontos de observação 

que marcam a obra de José Mattoso. Creio, no entanto, que o argumento é tão largo 

que amplamente a transcende. Se a História é consciência de si colectiva 

(selbstbewusstsein), essa tomada de consciência provoca uma busca irreprimível de 

sentido. A atitude de quem busca esse sentido é a contemplação enquanto percepção 

do “sentido último do Ser” (p. 34). O argumento bebe aqui reconhecidamente nas 

concepções de História enquanto poiêsis de Paul Ricoeur e Martin Heidegger (p. 35), 

mas convoca ainda Sophia de Mello Breyner e Alberto Caeiro, de forma que é tudo 

menos ornamental. No fundo não explícito da imagem vislumbram-se as duas 

décadas beneditinas do Autor, ou talvez mais precisamente a busca da contemplação 

que o levou lá e que se terá mantido sempre nele, mesmo no século. A operação, 

porém, está fundada numa sólida argumentação epistemológica.  

 

Parte do reconhecimento de que a memória está sempre limitada pela 

fragmentaridade, só a contemplação podendo restituir a unidade (“unicidade”) que 

é o destino último e o lugar da compreensão e da inteligibilidade (p. 35). Anotaria, 

pelo meu lado, que talvez se possa encontrar o sentido precisamente nessa 

fragmentaridade, restos de restos de restos, que o tempo, como os ladrões de 

Schiller (Die Raueber) vistos pelo filme de O. Iosseliani (Os Favoritos da Lua), nos 

deixa apreender enquanto reminiscência, e no quadro que conseguimos reconstituir 

com esses fragmentos. Assim, em vez da busca da unicidade, teríamos a da 

legibilidade e a intuição do real que a contemplação consente. 

 

Dois conceitos chave são evocados por José Mattoso a propósito da contemplação: 

desvelação e exaltação. Juntos constituem a chave de acesso à forma como o autor 

entende o exercício contemplativo. O primeiro toma-o a Heidegger, sendo a 

desvelação a fruição do belo (p. 36).  O sentido não é pois estritamente histórico, 

mas poderá ser capitalizado se pensarmos a desvelação enquanto acesso à 

totalidade que é a contemplação da beleza última. Irresistível lembrar a propósito o 

poema de Álvaro de Campos, “O Teorema de Pitágoras é tão belo como a Vénus de 

Milo”. Os cépticos objectarão que estamos no domínio da Metafísica, sendo a 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        28 

História do domínio da Física ou, dito de outra forma, que o Ser é um universal e a 

História se ocupa dos particulares, ao contrário da Teologia e da Filosofia. Creio, no 

entanto, que as observações do Autor merecem ser consideradas no que têm de 

acesso a uma operação fulcral no exercício do historiador, ou aliás, no de qualquer 

outro cientista. De forma prosaica poderíamos chamar a esse momento “intuição”, 

conceito que, contudo, está longe de esgotar todas as possibilidades do momento 

(ou da sucessão de pequenos momentos) de acesso à evidência. A história da ciência 

está de resto cheia de relatos mais ou menos anedócticos desses momentos, 

podendo de entre eles a maçã de Newton servir por todos. Mas o processo nada tem 

de irrelevante. É o momento em que todas as variáveis, sequências acumuladas, 

referências múltiplas, uma complexa estratigrafia em que todo o conhecimento 

sedimentado é mobilizado para esclarecer um problema determinado. É o momento 

em que se sabe, isto é, para seguir a formulação do Autor, a totalidade nos atinge 

enquanto clarão e evidência. É Caeiro e a espantosa realidade das coisas, ou “a 

percepção do fulgor poético captado graças à inserção do instante na totalidade” 

(pp. 37- 38). 

 

Neste sentido Sophia (de Mello Breyner) prefigura no texto de José Mattoso, a busca 

de SOPHIA: a descoberta da realidade enquanto exaltação. Desvelar surge assim 

enquanto comunicação da exaltação, do momento em que o belo se revela na 

totalidade (pp. 38-39). Trabalhando sem a rede do original da maquete (p. 40) o 

historiador produz um conhecimento, a História escrita, “fruto de uma dedicação 

sustentada pela poiêsis, [que] pode desembocar na contemplação da realidade das 

coisas.” A boa História revela-se assim na “capacidade para evocar” a espantosa 

realidade das coisas: “um olhar atento, global, pacífico, não interventivo”. Essa é a 

matriz da História escrita enquanto contemplação (pp. 41-42). 

 

IX 

Nesta última frase programática, que é também o resumo de um legado, espreita no 

subtexto a recusa da aceitação voluntária do filtro das ideologias. Nela está talvez 

uma pista de resposta aos desafios maiores que se colocam à História hoje. Anoto-

os, para terminar, de forma telegráfica (a eles voltarei noutro lugar). Como muitas 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        29 

das coisas que se dizem nestas glosas são da minha estrita responsabilidade e não 

do Autor que aqui se comenta. 

 

Em primeiro lugar colocaria precisamente a renúncia nihilista a um olhar 

distanciado das ideologias (tudo é ideologia ergo a história é ideologia). A recusa 

desta posição perpassa quase subliminarmente neste texto de José Mattoso sobre a 

História Contemplativa. É hoje mais actual do que nunca, a cartilha das ideologias 

nacionalistas e das suas oposições marxistas tendo sido substituída pela dos Estudos 

pós-coloniais, pela agenda descolonizadora e pela valorização acharné dos estudos 

sobre grupos minoritários ou pseudo-minoritários. Nem as velhas agendas nem as 

novas contribuem para ver melhor. Nenhuma desvelação aqui, apenas 

obscurecimento. 

 

Em segundo lugar, anota-se a emergência de uma armadilha recente, a da 

intermutabilidade entre a technê própria da História e a das ciências exactas, que 

submete aquela a esta, diluindo o campo e, no limite, o próprio objecto de estudo e 

o sistema de interpretação. A opção é aqui mais uma vez eminentemente política e 

implica deixar de pensar historicamente para pensar tecnicamente. O triunfo das 

Ciências do Património é muitas vezes o lugar onde esta obliteração deliberada, 

alimentada pelas regras que valorizam um tipo determinado de produção e difusão 

do conhecimento, se concretiza. 

 

Em terceiro lugar, a diluição dos limites disciplinares, que não pode ser confundida 

com a interdisciplinaridade e que pelo contrário a impede, por não haver 

interdisciplinaridade se não houver disciplinas. Ela decorre parcialmente da 

operação anterior (a segunda), expondo a História à ofensiva das ciências exactas 

(sobretudo experimentais) e não aos seus benefícios, o inverso não se verificando. 

É, pois, neste caso, uma operação unilateral. Mas decorre também de um comércio 

cada vez mais difuso e pastoso com outras ciências sociais, que encontram na versão 

contemporânea da pós-modernidade um campo ilimitado de expressão. Essa 

ausência de limites tende a canibalizar o campo histórico e, o que é mais grave, a 

esvaziar o questionário da variável espaço/tempo, ou dizendo ainda de outra 

maneira, da technê e da poiesis próprias da História. 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        30 

 

Finalmente, em quarto lugar, está em curso um estreitamento míope da cronologia 

que compromete a compreensão (a exaltação), pela redução da espessura 

cronológica e a preferência pelo contemporâneo, lido aqui não como uma referência 

às tradicionais divisões cronológicas que regravam o trabalho do historiador, mas 

enquanto vocação para o imediato ou para a História do tempo presente, o que mais 

acentua a diluição de limites do campo com o das outras ciências sociais. A redução 

da espessura cronológica é em si já bastante ameaçadora, não porque se estudem 

mais umas épocas do que as outras, mas porque ver apenas na curta duração, um 

dos registos possíveis para um historiador, é amputar o campo de visão e 

comprometer por isso a exaltação que advém da consideração dos múltiplos 

temporais em que as sociedades se movimentam. 

 

Por todas estas razões a “História Contemplativa” partilha caminhos inter-

geracionais que devem ser tanto mais considerados quanto, neste momento, como 

o João Carlos no início do Cavaleiro Andante de Almeida Faria, a “História escrita” 

não sabe sequer se tem futuro.  

 

Referências bibliográficas 

DUBY, Georges – Guerreiros e Camponeses – Os primórdios do crescimento económico 
europeu, séc. VII-XII. Lisboa: Estampa, 1980. 

DUBY, Georges – As Três Ordens ou o Imaginário do Feudalismo. Lisboa: Estampa, 
1982. 

FUKUYAMA, Francis – O Fim da História e o Último Homem. Lisboa: Gradiva, 1992. 

LE GOFF, Jacques – “Documento / Monumento”. In Enciclopédia Eunaudi. Vol. I. 
Memória-História. Lisboa: INCM, 1984, pp. 95-106. 

MATTOSO, José – A Nobreza Medieval Portuguesa – A família e o poder. Lisboa: 
Estampa, 1981. 

MATTOSO, José – Ricos-Homens, Infanções e Cavaleiros – A nobreza medieval 
portuguesa nos séculos XI e XII. Lisboa: Guimarães Editora, 1982. 

MATTOSO, José – Identificação de um país - Ensaio sobre as origens de Portugal: 1096-
1325, 2 vols. Lisboa: Estampa, 1985-1986. 



José Mattoso ou a contemplação como exaltação ● Hermenegildo Fernandes 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        31 

MATTOSO, José – “A História Contemplativa – Ensaio”. In MATTOSO, José – A História 
Contemplativa – Ensaio. Lisboa: Círculo de Leitores – Temas e Debates, 2020, pp. 9-
42. 

RICOEUR, Paul – Temps et Récit. 3 vols. Paris: Seuil, 1983-1985. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

FERNANDES, Hermenegildo – “José Mattoso ou a contemplação como exaltação”. 
Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 15-31. Disponível em 
https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  
 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 
 
 

DOSSIER TEMÁTICO 
 

“Intercâmbios Peninsulares” 
 

THEMATIC DOSSIER 
 

“Peninsular Exchanges” 
 
 
 



 



Apresentação do Dossier Temático “Intercâmbios 
Peninsulares” 

Thematic Dossier “Peninsular Exchanges” presentation 

(a) Isabel Beceiro Pita, (b) César Olivera Serrano, (c) Isabel Barros Dias 

(a) (b) Instituto de Historia (CSIC), Departamento de Historia Medieval 
Calle Albasanz 26-28 

28037 Madrid, España 

(a) isabel.beceiro@cchs.csic.es 
https://orcid.org/0000-0003-1076-2335 

(b) cesar.olivera@cchs.csic.es  
https://orcid.org/0000-0001-9971-6647 

(c) Universidade Aberta 
1250-100 Lisboa, Portugal 

Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
Instituto de Estudos de Literatura e Tradição; Instituto de Estudos Medievais 

1070-312 Lisboa, Portugal 

Isabel.Dias@uab.pt  
https://orcid.org/0000-0003-3479-6660 

Data recepção do artigo / Received for publication: 14 de Setembro de 2021 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5075 

N.º31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X

mailto:isabel.beceiro@cchs.csic.es
https://orcid.org/0000-0003-1076-2335
mailto:cesar.olivera@cchs.csic.es
https://orcid.org/0000-0001-9971-6647
mailto:Isabel.Dias@uab.pt
https://orcid.org/0000-0003-3479-6660
https://doi.org/10.4000/medievalista.5112


Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        36 

 
 

O dossier temático “Intercâmbios Peninsulares” constitui um dos resultados do 

projeto "Transferencias humanas, culturales e ideológicas entre los reinos ibéricos 

(siglos XIII-XV)" (Ref. HAR2017-89398-P). Financiado pelo Ministerio de Economía, 

Industria y Competitividad, de Espanha, o projeto desenrolou-se entre 1 de janeiro 

de 2018 e 30 de junho de 2021, tendo tido dois Investigadores Principais: 

inicialmente, Isabel Beceiro Pita, do Instituto de História do CSIC, Madrid, foi a 

promotora da sua apresentação; seguidamente, em virtude da aposentação da 

primeira IR, em 2020, César Olivera Serrano, do mesmo Instituto, foi responsável 

por levar este barco a bom porto.  

 

O objetivo primordial deste projeto de investigação consistiu na análise e estudo de 

deslocações humanas e de interações culturais e ideológicas no seio da unidade e, 

simultaneamente, da diversidade constituída pelos reinos ibéricos da Baixa Idade 

Média. No que se refere às transferências humanas, foram estudados três tipos de 

problemáticas: fluxos migratórios de linhagens nobres entre Castela, Aragão, 

Navarra e Portugal, os seus vínculos clientelares e mecanismos de integração, 

relacionando-os com a conjuntura política. Uma particular atenção foi dada às zonas 

fronteiriças, com destaque para os casos em que as zonas delimitadas pelos poderes 

régios não coincidiam com os limites senhoriais. Foram também investigadas 

atividades diplomáticas entre os reinos peninsulares. O estudo dos relacionamentos 

culturais incidiu sobre a circulação de objetos e manuscritos, a receção de obras e 

de autores, o uso das diferentes línguas peninsulares, a criação artística, os 

emblemas iconográficos e o patronato régio e senhorial..., tendo sido destacados 

temas e influências mútuas ocorridas durante o período em apreço. As relações 

ideológicas abordadas centraram-se na influência que as deslocações de pessoas e 

os intercâmbios culturais, já referidos, tiveram na conceptualização do poder régio 

e das elites. A partir destas linhas de força foram examinados fenómenos e situações 

indicadores de especificidade ou de unidade, estabelecidas as suas modalidades 

cronológicas e espaciais, bem como a sua relação com conjunturas políticas, linhas 

de expansão territorial, instauração de novas dinastias e de alianças 

interpeninsulares. A finalidade última do projeto foi, portanto, demonstrar que a 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        37 

afirmação dos distintos reinos ibéricos não implicou uma ruptura relativamente à 

identidade coletiva peninsular. Pelo contrário, a circulação de linhagens e oficiais de 

corte e as inter-relações culturais e ideológicas constituíram fatores decisivos para 

uma reformulação de perspetivas, de modo a conjugar a identidade específica de 

cada reino com a identidade peninsular coletiva. É precisamente a convergência 

desta unidade e diversidade o que ressalta dos artigos que compõem o presente 

dossier e que se caracterizam, na sua maioria, por considerar interações que 

incluem Portugal. 

 

O dossier temático que agora se publica está intimamente ligado a uma atividade 

específica do projeto, o colóquio “Os intercâmbios peninsulares na Baixa Idade 

Média: as elites e a cultura” que decorreu entre 16 e 18 de outubro de 2019 na 

Faculdade de Letras da Universidade do Porto. A organização do evento foi da 

responsabilidade do projeto e da FLUP, cabendo a sua coordenação a Isabel Beceiro 

Pita (IH-CSIC), Paula Pinto Costa (FLUP) e José Augusto de Sottomayor Pizarro 

(FLUP). Na ocasião foram apresentados 16 trabalhos por 18 investigadores, 

distribuídos por cinco sessões, tendo sido abordadas questões diversificadas, ainda 

que sintonizadas no que se refere ao tema axial do colóquio, as relações 

peninsulares. Os estudos então apresentados debruçaram-se sobre linhagens 

oriundas de um reino que se fixaram noutro, movimentações ocorridas no quadro 

de confrontos bélicos, deslocações de embaixadores, de exilados e de artistas... foi 

dada particular atenção ao facto de as múltiplas deslocações físicas identificadas, 

tanto de leigos, como de eclesiásticos, terem sido, muito frequentemente, 

acompanhadas por intercâmbios culturais e artísticos.  

 

Os cinco textos que constituem o presente dossier são, na sua maior parte, fruto de 

investigações apresentadas no colóquio acima referido, agora em versões 

reformuladas e amadurecidas graças às reflexões que tiveram lugar no encontro, à 

evolução das pesquisas dos seus autores e ao diálogo construtivo e salutar que o 

processo de arbitragem cega proporciona. Aos quatro estudos elaborados por José 

Augusto de Sottomayor-Pizarro e Paula Pinto Costa, Marta Cendón Fernández, César 

Olivera Serrano e Óscar Perea Rodríguez, inicialmente previstos, veio juntar-se, por 

feliz acaso, o trabalho de Francisco Javier Pérez Rodríguez, oportunamente proposto 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        38 

à revista Medievalista e cuja integração no dossier foi considerada da maior 

pertinência. 

 

Pretende-se que os estudos agora publicados sejam representativos da 

multidisciplinaridade que caracterizou o projeto de investigação “Transferencias 

humanas, culturales e ideológicas entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV)”. Com 

efeito, os trabalhos perspetivam a questão das relações peninsulares na Baixa Idade 

Média a partir de diferentes áreas disciplinares (História, História da Arte, 

Literatura) e incidem sobre temas e objetos díspares: monges, fidalgos e freires-

-cavaleiros; as relações bélicas fronteiriças e o ultrapassar dessas mesmas fronteiras 

por pontes artísticas, culturais e religiosas; entendimentos e desentendimentos 

entre indivíduos e reinos; sem esquecer o imaginário que se cristaliza enquanto 

projeção, tanto de medos, como de anseios e de ideais.  

 

O artigo que abre o dossier foi elaborado por Augusto de Sottomayor-Pizarro e Paula 

Pinto Costa (ambos da FLUP) intitulando-se “Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem 

fronteiras na Hispânia medieval”. O estudo destaca os comportamentos a-

fronteiriços de múltiplos elementos da aristocracia portuguesa, desde a formação 

deste reino, no século XII, até à segunda metade do século XIV. No que aos fidalgos 

laicos se refere, são considerados três grandes grupos: membros da Família Real que 

casam ou que se exilam no reino vizinho (caso do Infante D. Pedro, filho de Sancho 

I, ou de Afonso Sanches e Pedro Afonso, bastardos de D. Dinis); figuras da alta 

nobreza que se deslocam por motivos políticos; e elementos de linhagens cujas 

estratégias de poder passam pelo estabelecimento de laços transfronteiriços. No que 

se refere aos fidalgos eclesiásticos, apesar de existirem Ordens Militares 

especificamente ibéricas ou portuguesas e de as Ordens mais amplas se 

subdividirem em ramos regionais, a pertença a uma destas organizações implicava 

a adoção de uma perspetiva a-fronteiriça, que ultrapassava as divisões políticas 

entre reinos. Esta diluição acentua-se ainda pelo facto de muitos destes freires-

-cavaleiros pertencerem a famílias cuja teia de relações se estendia por vários 

reinos. Assim, e com base nas pesquisas desenvolvidas, os autores do artigo 

sublinham que o entendimento da fronteira luso-castelhana pelas elites 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        39 

portuguesas se caracterizava pela fluidez, o que decorria e também estimulava a 

frequência dos contactos transfronteiriços. 

 

Seguidamente, o artigo de Marta Cendón Fernández, da Universidade de Santiago de 

Compostela, “Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza: posibles 

semejanzas entre las catedrales de Tui y Braga”, aborda também a questão do 

ultrapassar de fronteiras, se bem que agora em contexto artístico e religioso. 

Assumindo a predominância das relações diocesanas sobre as fronteiras políticas 

existentes, a autora propõe que, para além dos pontos de contacto com outras 

edificações, como a catedral de Santiago ou Santa Fé de Conques, tenham existido 

semelhanças marcantes entre os projetos arquitetónicos, primeiro da igreja 

metropolitana de Braga e, seguidamente, do que se supõe que terá sido a catedral 

medieval de Tui (iniciada cerca de 1125). Com este intuito são, por um lado, 

apresentadas as estreitas relações entre as duas dioceses, que remontam ao período 

romano e se prolongam pela Idade Média e, pelo outro lado, considerados vários 

elementos arquitetónicos que já foram objeto de estudos e de questionamentos, 

tanto relativamente à catedral tudense, como à de Braga, caso da configuração 

primitiva das plantas, as cabeceiras, a quantidade e forma das absides… Este modelo 

terá ainda sido replicado por outras catedrais sufragâneas de Braga, como Ourense 

e Lamego (para além de Tui), o que comprova o dinamismo das relações artístico-

-culturais transfronteiriças existentes no período e região em apreço. 

 

Incidindo sobre mosteiros da mesma área geográfica, se bem que trabalhando com 

fontes diferentes e adotando uma perspetiva disciplinar distinta, temos o estudo de 

Francisco Javier Pérez Rodríguez, da Universidade de Vigo, “Monges e mosteiros 

galegos em Portugal (séculos XII-XV)”. Com efeito, o estudo debruça-se sobre a 

atividade económica de um conjunto de mosteiros da Galiza meridional com 

domínio sobre territórios situados no reino português, maioritariamente entre os 

rios Minho e Lima. Os dados compulsados permitem o mapeamento destes bens e a 

identificação dos seus doadores no quadro das políticas gerais seguidas pelos reis 

portugueses, que interagem com os cenóbios galegos do mesmo modo que com os 

portugueses, até ao conflito que opôs Afonso IV de Portugal a Afonso XI de Castela, 

momento em que se opera uma viragem, tendo-se verificado confiscações. O autor 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        40 

considera ainda várias dinâmicas relacionais. Por um lado, o facto de Braga ter sido 

metropolitana de um conjunto de sedes galegas implicou frequentes deslocações de 

monges, para tratar de assuntos eclesiásticos, nomeadamente questões de justiça, 

da alçada do tribunal metropolitano. Por outro lado, três abades galegos realizaram 

missões em Portugal, por encomenda papal, e o mosteiro português de Pitões das 

Júnias foi afiliado a Santa Maria de Oseira. Retrata-se assim uma rede de 

intercâmbios e de influências transfronteiriças que, sendo primordialmente de 

caráter eclesiástico, também terão tido uma vertente cultural. 

 

O contributo de César Olivera Serrano (Instituto de História - CSIC) intitulado “El 

conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) y las relaciones cortesanas luso-castellanas 

en tiempos de crisis dinásticas”, consiste num estudo bastante específico, sobre a 

biografia e linhagem do conde Enrique Manuel, filho bastardo do famoso D. Juan 

Manuel, descendente do filho mais novo de Fernando III de Castela e Leão. Elemento 

de uma poderosa linhagem, Enrique Manuel circulou entre Portugal, onde foi conde 

de Seia (sob Fernando I de Portugal) e Castela, onde foi conde de Montealegre (sob 

Juan I, Enrique III e Juan II). Com base neste percurso, o autor do artigo perspetiva 

os contextos históricos, políticos e culturais da época, que se caracterizaram pela 

instabilidade provocada pelas crises sucessórias ocorridas, primeiro em Castela 

(com os Trastâmara) seguidamente em Portugal (com os Avis). O protagonismo 

político de Enrique Manuel em Portugal é enquadrado na linha do prestígio e da 

presença da sua linhagem nesta corte, com destaque para os casamentos de 

familiares suas com elementos da casa real portuguesa (Violante Manuel e o infante 

D. Afonso, irmão de D. Dinis; Constança Manuel e D. Pedro). Tendo também casado 

em Portugal e sendo parente e próximo dos reis D. Fernando e Leonor Teles, Enrique 

Manuel teve uma participação ativa na cena política bilateral, nomeadamente no 

quadro de negociações de paz e relativas a projetos de casamento da infanta 

herdeira de Portugal, D. Beatriz. A crise dinástica portuguesa veio abalar a posição 

de Enrique Manuel, que deixou de ser referido pelas fontes portuguesas, 

nomeadamente por Fernão Lopes. Reaparece em território castelhano, fixando-se 

numa região onde se concentraram vários exilados portugueses, comunidade com a 

qual a sua família manteve e fortaleceu laços. O percurso de Enrique Manuel e da 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        41 

sua família atravessou reinos e guerras cristalizando-se assim como um exemplo de 

flexibilidade e adaptação face às instabilidades da época. 

 

O dossier termina com o estudo de Óscar Perea Rodríguez, da Universidade de São 

Francisco, intitulado “Escitia y Escancia (o Escandia), el fabuloso pasado nórdico del 

neogoticismo cuatrocentista hispánico”. O artigo debruça-se sobre o tópico do 

“neogoticismo”, elemento fundamental do imaginário histórico medieval ibérico. 

Remontando o seu início ao Laus Spaniae de Santo Isidoro e à Crónica moçárabe de 

754, esta cosmovisão que unia o reino das Astúrias e a subsequente Reconquista ao 

anterior reino visigodo foi veiculada por diversas crónicas até se fixar, no seu 

estádio mais completo, no século XIII, com as obras dos bispos Lucas de Tuy e 

Rodrigo Jiménez de Rada. Após um período de relativa dormência, o tópico ressurge 

nos séculos XV e XVI, articulado com a valorização dos topónimos Escitia e Escancia 

que, independentemente de algumas confusões, são valorizados como locais de 

origem da epopeia dos visigodos. Se as primeiras utilizações destes tópicos tiveram 

lugar no quadro da propaganda política cristã, que procurava fomentar a coesão dos 

reinos das Astúrias e de Leão face à ocupação muçulmana, a sua recuperação 

também se encontra marcada pela propaganda política, mas agora em articulação 

com as construções ideológicas e os projetos políticos dos soberanos da dinastia 

Trastâmara em Castela e Aragão. Um destaque especial é dado à obra de Alfonso de 

Cartagena e aos laços que tece para apresentar a monarquia como “fundamento 

espiritual y trascendente de la unidad territorial hispánica”, articulando paralelos 

entre Roma e Espanha com base no binómio decadência/recuperação. Esta 

dinâmica também se estende à lírica, sendo apresentados e analisados diversos 

poemas de cancioneiro, panegíricos, alguns com apontamentos messiânicos, que se 

referem às origens godas dos Reis Católicos, entroncando a dinastia Trastâmara na 

monarquia visigoda. 

 

O conjunto de artigos agora publicado contribui para demonstrar que os estudos 

desenvolvidos no quadro do projeto "Transferencias humanas, culturales e 

ideológicas entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV)" atingiram os objetivos 

previstos, nomeadamente a reformulação de alguns pressupostos, como o ponto de 

vista das pesquisas que se centram nas coroas de Castela ou de Aragão para, a partir 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        42 

daí, observarem o conjunto peninsular. Exemplo disso é precisamente a importância 

dada a Portugal, um reino relativamente pouco abordado pela historiografia 

espanhola. A consciência da necessidade de transcender fronteiras levou à adoção 

de um ponto de vista que contraria as balizas mais usuais da historiografia atual, que 

se foca em âmbito regional ou se fragmenta ainda mais em estudos de caráter local. 

O facto de assumir uma perspetiva interdisciplinar, conjugando a História com a 

Literatura e a Arte, possibilitou centrar o projeto no âmbito da História Cultural, 

fomentando o diálogo, não só entre distintas disciplinas, mas também a aplicação de 

ferramentas e perspetivas diversas sobre múltiplas fontes (textos literários, fontes 

diplomáticas, testemunhos das artes plásticas). Foi assim possível desenvolver 

pesquisas que, sem descurar as especificidades inerentes a cada reino, privilegiaram 

o estudo da identidade hispânica global. Deste modo, o trabalho desenvolvido 

procurou abrir novas possibilidades de aproximação à complexidade do 

medievalismo hispânico, tal como espelhado no conjunto de artigos agora 

publicado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Apresentação do Dossier Temático ● Isabel Beceiro Pita, César Olivera Serrano, Isabel Barros Dias 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                        43 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

BECEIRO PITA, Isabel; OLIVERA SERRANO, César; DIAS, Isabel Barros –

“Apresentação do Dossier Temático ‘Intercâmbios Peninsulares’”. Medievalista 31 

(Janeiro – Junho 2022), pp. 35-43. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 

Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras na 
Hispânia medieval1 

 
Fidalgos and miles Christi. Borderless lives in medieval Hispania 

 
 

(a) José Augusto de Sottomayor- Pizarro, (b) Paula Pinto Costa 

(a) Universidade do Porto, Faculdade de Letras, Departamento de História e de Estudos 
Políticos e Internacionais 

CEPESE – Centro de Estudos da População, Economia e Sociedade 
4150-564 Porto, Portugal 

 
Academia das Ciências de Lisboa 

1249-122 Lisboa, Portugal 
 

Real Academia de la Historia 
28014 Madrid, Espanha  

 
(b) Universidade do Porto, Faculdade de Letras, Departamento de História e de Estudos 

Políticos e Internacionais 
 CITCEM – Centro de Investigação Transdisciplinar Cultura, Espaço e Memória  

4150-564 Porto, Portugal 
 

(a) pizarro@letras.up.pt 
http://orcid.org/0000-0002-6016-6024 

 
(b) ppinto@letras.up.pt 

http://orcid.org/0000-0002-1926-2276 
 

Data recepção do artigo / Received for publication: 1 de Junho de 2020 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 18 de Março de 2021 
 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5087 

 
1  Este artigo insere-se no projeto de investigação Transferencias humanas, culturales e ideológicas 
entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV), financiado pelo Ministerio de Economía, Industria y 
Competitividad (HAR2017-89398-P), e coordenado pela Doutora Isabel Beceiro Pita (Instituto de 
Historia-CSIC). 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:pizarro@letras.up.pt
http://orcid.org/0000-0002-6016-6024
mailto:ppinto@letras.up.pt
http://orcid.org/0000-0002-1926-2276
https://doi.org/10.4000/medievalista.5087


Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       46 

RESUMO 

Partindo da importância da fronteira luso-castelhana no quadro da Hispânia medieval e da 
sua complexidade enquanto construção política, o objetivo desta reflexão é fazer a avaliação 
do seu impacto ao nível dos grupos senhoriais, laicos ou eclesiásticos. O modo como estes 
grupos senhoriais interpretavam a fronteira é uma questão central para este estudo. A 
fidalguia e os freires das Ordens Religioso-Militares, designados de um modo simplista 
como freires-cavaleiros, decalcavam tendências semelhantes por razões compreensíveis. Os 
fidalgos e os freires-cavaleiros integraram as elites medievais que dinamizaram os 
intercâmbios peninsulares, desenvolvendo inúmeras trajetórias sem fronteiras na Hispânia 
medieval. A aristocracia e os membros das Ordens Militares, em particular os das 
internacionais, tinham uma concepção muito fluida da fronteira, à qual se sobrepunham os 
interesses familiares e institucionais. Os fidalgos encontraram na transposição fronteiriça 
um mecanismo natural para contornar problemas de natureza política, decorrentes dos 
conflitos com os monarcas, ou para materializar estratégias de poder de linhagens com 
patrimónios constituídos muito antes da criação do reino de Portugal. Por sua vez, os freires 
das Ordens Militares eram, por vezes, membros de famílias imbuídas de comportamentos 
a-fronteiriços, os quais eram reforçados quando professavam em instituições 
multinacionais, não sobreponíveis com as delimitações fronteiriças de natureza político-
diplomática.  
 
Palavras-chave: Nobreza; Ordens Militares; Idade Média; Fronteira; Hispania. 

 

ABSTRACT 

Based on the importance of the Luso-Castilian border in the context of medieval Hispania 
and its complexity as a political construction, the objective of this reflection is to assess its 
impact at the level of manorial groups, either secular or ecclesiastical. The way how these 
social groups had interpreted the frontier is a central issue for this study. Fidalgos and miles 
Christi, usually called knights in simple terms, had traced similar tendencies for 
understandable reasons. Fidalgos and miles Christi were part of the medieval elites that 
boosted the peninsular exchanges, developing frequent trajectories over borders in 
medieval Hispania. The aristocracy and the friars of the Military Orders, in particular, those 
from the international Orders, had a very fluid conception of the frontier, to which family 
and institutional interests were superimposed. The noblemen found in the border crossing 
a natural mechanism to circumvent some political problems, arising from conflicts with 
monarchs, or to materialize strategies of power of some lineages with patrimonies 
constituted long before the creation of the kingdom of Portugal itself. In turn, the friars of 
the Military Orders were sometimes members of these families, imbued with non-border 
behaviors, which were reinforced when they professed in multinational institutions, not 
overlapping with the delimitations of the political and diplomatic border. 
 
Keywords: Nobility; Military Orders; Medieval Ages; Border; Hispania. 
 

 
 
 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       47 

 
1. Os grupos senhoriais face à fronteira política 

Sem qualquer pretensão de analisar o fenómeno da fronteira no contexto da Idade 

Média peninsular, tópico da maior complexidade e de há muito dissecado pelas 

historiografias ibéricas, torna-se fundamental, para o nosso propósito, equacionar a 

importância dessas construções políticas para os grupos senhoriais, sejam laicos ou 

sejam eclesiásticos. 

 

Como facilmente se compreenderá, a abundância de dados relativa à circulação 

transfronteiriça por parte dos membros do grupo aristocrático e das instituições 

eclesiásticas, seculares como regulares, nomeadamente das Ordens Religioso-

Militares, é de tal forma abrangente que nos obriga a fazer uma selecção, tanto ao 

nível das tipologias como dos seus intervenientes concretos, tendo em vista a 

sistematização dos casos mais ilustrativos. 

 

Tema de há muito trabalhado através de inúmeros estudos de caso2, no quadro das 

diferentes monarquias peninsulares, a facilidade de circulação de nobres entre elas 

era uma das práticas mais comuns, em virtude de circunstâncias familiares e 

patrimoniais, para além das mais evidentes de natureza política. Do mesmo modo, 

também os freires das ordens militares encontravam uma variedade ampla de 

circunstâncias que, da mesma forma, estimulavam a sua mobilidade no quadro da 

Península. Se, em algumas situações, a sua origem aristocrática pode ter sido a 

circunstância determinante para explicar a sua mobilidade, noutros casos foi a 

própria natureza e dimensão da instituição em que professaram que deu origem à 

necessidade de frequentes viagens, ou mesmo à fixação em reinos distintos do da 

sua origem, para garantir práticas de gestão no âmbito de instituições de grande 

dimensão e abrangência geográfica transfronteiriça. Mas, como bem se sabe, estas 

 
2 Um extenso elenco bibliográfico sobre esta temática em SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de 
– “De e Para Portugal. A Circulação de Nobres na Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”. Anuario de 
Estudios Medievales 40/2 (julio-diciembre de 2010), pp. 889-924. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       48 

milícias foram ao mesmo tempo as instituições que mais colaboraram na definição 

da linha da fronteira, desenvolvida com o patrocínio régio3. 

 

Todavia, estas práticas estavam muito longe de se confinarem a grupos específicos, 

podendo também ser identificados noutros âmbitos, sociais como “profissionais”. 

Para o efeito, bastaria recordar a circulação dos trovadores, tão significativos no 

contexto peninsular como verdadeiros agentes da difusão das tradições culturais e 

literárias de distintas proveniências europeias, ou ainda a dos mestres responsáveis 

pela concepção arquitectónica e artística de inúmeros edifícios religiosos e 

monásticos espalhados pelos dois lados das diferentes fronteiras peninsulares. 

Neste último caso, recordem-se os templos românicos que bordejam as duas 

margens do rio Minho4. 

 

De resto, e sem abandonar a região minhota, ali se vai encontrar um dos exemplos 

mais notáveis, se não mesmo o mais representativo a nível Hispânico, de uma 

realidade eclesiástica completamente alheia à existência de uma fronteira política, 

materializada pela diocese de Tuy, que se estendeu para dentro do território 

português até ao final do século XIV, sem que nenhum dos monarcas a vissem como 

um obstáculo para a afirmação dos respectivos poderes régios português ou 

castelhano5. Numa outra perspectiva, e agora no interior transmontano, 

permeabilidades semelhantes são detectadas na zona de Bragança, onde o mosteiro 

de Castro de Avelãs mimetiza uma linguagem arquitectónica e artística claramente 

 
3 COSTA, Paula Pinto – “De la frontière a la consolidation du territoire: la contribution des Ordres 
militaires au processus de territorialisation aux XIIe-XIIIe siècles”. In BOISSELLIER, Stéphane; 
FERNANDES, Isabel Cristina (eds.) – Entre Islam et Chrétienté. La territorialisation des frontières, XIe-
XVIe siècles. Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2015, pp. 141-169. Mais recentemente, esta 
perspetiva sobre as ordens militares foi reforçada do ponto de vista da centralização do poder régio 
– cfr. SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “As Ordens Militares e a Centralização Régia 
Portuguesa (Sécs. XII-XV) – algumas reflexões”. In VIII Encontro sobre Ordens Militares. Ordens 
Militares, Identidade e Mudança (Palmela, 12 a 16 de Junho de 2019). Actas (no prelo). 
4 ROSAS, Lúcia – “A Lição dos Mosteiros nas Margens do Rio Minho. A perspectiva portuguesa”. In 
FONSECA, Luís Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza. Um olhar peninsular sobre uma região 
histórica. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2014, pp. 279-281. 
5 FERREIRA, João Paulo Martins – “Organização Diocesana. A Influência Transfronteiriça das Dioceses 
de Braga e Tuy e a Génese de Portugal”. In FONSECA, Luís Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza. 
Um olhar peninsular sobre uma região histórica. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2014, pp. 189-194. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       49 

inspirada pelo mosteiro cisterciense de Moreruela, um e outro situados na área de 

influência primordial dos Braganções6. 

 

Não se pense, porém, que é a proximidade à linha da fronteira que suscita este tipo 

de relações e de influências, uma vez que em espaços bem afastados dela se 

encontram fenómenos com algumas semelhanças. Recorde-se, a título de exemplo, 

a transferência de monjas clarissas de Zamora para o recentemente fundado 

convento de Santa Clara de Entre-os-Rios, por iniciativa de Dona Châmoa Gomes de 

Tougues e do seu marido D. Rodrigo Forjaz de Leão, em meados do século XIII7. 

 

Finalmente, e agora no âmbito régio, o último testamento de Afonso X é 

surpreendente pela forma como aliena alguns territórios de tradicional soberania 

castelhana, em benefício dos responsáveis máximos das ordens do Hospital e do 

Templo em Portugal. Isto mesmo se deduz pelo facto de a sua filha Dona Beatriz, 

poucos meses depois da morte do Rei Sábio, ter doado o castelo de Moura, tal como 

o tinham tido os Hospitalários, a D. Vasco Martins Serrão, filho do Mestre de 

Calatrava, D. Martim Rodrigues, e irmão do Mestre de Santiago, D. Pedro Martins, 

pelos muitos serviços que dele recebera8. Cedência ainda mais notável, se 

pensarmos que este foi o mesmo monarca que cerca de vinte anos antes tinha 

negociado um tratado fronteiriço com Portugal, o Tratado de Badajoz (1267), com 

condições bem restrictivas quanto à integração plena do reino do Algarve na coroa 

portuguesa. 

 

Em boa verdade, todas estas circunstâncias, sejam as de natureza política ou sejam 

as de perfil social e institucional, decorrem muitas vezes em espaços que sempre 

ficaram unidos, independentemente do maior ou menor vigor da separação político-

diplomática, por factores muito mais profundos e antigos, como sejam a língua ou as 

 
6 FONSECA, Luís Adão; et al. – “Bragança na Idade Média”. In SOUSA, Fernando de (coord.) – Bragança. 
Das Origens à Revolução Liberal de 1820. Vol. I. Bragança: Município de Bragança, CEPESE, 2019, pp. 
187-380. 
7 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto – “«Pela Morte se Conhece um Pouco da Vida». A propósito 
do testamento de Dona Châmoa Gomes de Tougues, fundadora do mosteiro de Santa Clara de Entre-
os-Rios”. In Carlos Alberto Ferreira de Almeida. In Memoriam. Vol. II. Porto: Faculdade de Letras da 
Universidade do Porto, 1999, pp. 219-233. 
8 VENTURA, Leontina; OLIVEIRA, António Resende de (eds.) – Chancelaria de D. Afonso III. Livro I. 
Vol. II. Coimbra: Imprensa da Universidade, 2006, pp. 259-260. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       50 

tradições culturais, partilhadas de forma natural até à actualidade pelas populações 

que vivem de um e do outro lado dessa linha artificial. A dimensão simbólica do 

galego-português, ou do leonês na zona transmontana e da de Riba-Côa, é por 

demais evidente dessas pervivências9. 

 

Definidas, assim, as linhas principais do enquadramento da variedade das 

realidades transfronteiriças, vamos analisar de forma mais concreta uma série de 

casos, que do nosso ponto de vista ilustram a diversidade e a riqueza de matizes com 

que a fronteira era vivida por parte da aristocracia e pelos freires-cavaleiros das 

ordens militares, situando-nos entre os séculos XII e XIV, desde a criação do reino 

português até às convulsões políticas que afectaram as duas coroas na segunda 

metade de Trezentos. 

 

2. A circulação de nobres 

O fenómeno da circulação de nobres através das fronteiras entre os distintos reinos 

peninsulares, como por certo entre as diferentes monarquias da Cristandade 

medieval, assenta numa série de circunstâncias as quais, conjugadas ou não, 

favoreciam a deslocação dos indivíduos por períodos muito variados de tempo, 

desde um par de meses ou mesmo de anos, até ao afastamento definitivo do reino 

de origem, em moldes que nem sempre configuravam um exílio, ruptura que aqui 

apenas se tomará no quadro das relações políticas10. 

 

Por outro lado, e como já tivemos a ocasião de sublinhar anteriormente, este 

fenómeno era transversal a toda a hierarquia do grupo nobiliárquico, muito embora, 

e como sempre acontece, sejam os membros da corte ou das principais linhagens 

que deixaram memória mais visível dessas movimentações. 

 

Por último, deve-se sublinhar de forma muito expressiva o facto de as saídas dos 

reinos, pelo menos no que toca a Portugal e ao nível das causas de natureza política, 

 
9 MOREIRA, Filipe Alves – “O Papel da Língua e do Bilinguismo”. In FONSECA, Luís Adão da (coord.) 
– Entre Portugal e a Galiza. Um olhar peninsular sobre uma região histórica. Porto: CEPESE e Fronteira 
do Caos, 2014, pp. 381-383. 
10 Para um enquadramento geral, cfr. SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. 
A Circulação de Nobres na Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, pp. 898-909. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       51 

terem consequências que vão evoluir ao longo da cronologia enunciada, como já 

tivemos a oportunidade de sublinhar num outro estudo: 

 
“A facilidade com que os nobres dos dois reinos circulam de um lado para o outro da 

fronteira mantém-se sem grandes alterações praticamente até ao final do século XIV, se 

bem que a partir dos meados desta centúria, e pela coincidência de dois monarcas 

particularmente violentos no trono de Castela e de Portugal, os exílios não garantam a 

segurança. 

A alteração mais evidente, porém, e directamente articulada com a questão anterior, 

prende-se sobretudo com a confiscação de bens. Com efeito, e até esta altura, um rico-

homem servia um monarca durante uma série de anos, como tenente de uma terra e 

mesmo como alferes ou mordomo, e depois, por desavenças ou outros motivos, partia 

para o reino vizinho, onde era recebido com as honras devidas ao seu estatuto, não raro 

com as mesmas funções áulicas. Meses ou poucos anos depois voltava ao reino de 

origem, e repetia-se a mesma situação sem que os seus bens fossem alvo de qualquer 

confiscação. Os casos durante os séculos XII a XIV são suficientemente abundantes para 

se perceber a sua aceitação pela sociedade cortesã e, sobretudo, pelos monarcas, sendo 

exemplar a esse título o comportamento dos Bragançãos, dos Limas ou dos Teles. A 

partir de agora, as represálias pelo desserviço e a quebra da fidelidade ao senhor 

natural pagavam-se com a vida, no pior dos casos, ou com o confisco do património; o 

que gerava situações complicadas em caso de retorno à graça régia”11. 

 

Vejamos então alguns casos, muitos deles bem conhecidos, que nos permitam 

tipificar as situações que mais frequentemente levaram a fidalguia portuguesa a 

cruzar a fronteira leonesa-castelhana em busca de refúgio e protecção, de desagravo 

ou a fortuna, ou simplesmente para viver o apelo da aventura e do desconhecido, 

que infelizmente, do nosso ponto de vista, nos marca o destino desde há séculos. 

* 
O primeiro grupo integra alguns membros da Família Real, que configuram 

situações diversificadas, desde as saídas naturais por casamento até aos exílios 

prolongados ou mesmo definitivos por motivação política. Nem todos, porém, 

tiveram uma repercussão semelhante. No século XIII destaca-se a figura do Infante 

D. Pedro, filho de D. Sancho I e de Dulce de Aragão. Desavindo com o seu irmão D. 

Afonso II, logo desde o início do reinado deste, em 1211, saiu do reino pondo-se ao 

 
11 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação de Nobres na 
Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, pp. 921-922. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       52 

serviço do seu cunhado e primo, Afonso IX de Leão, de quem foi mordomo-mor; 

ainda passou por Marrocos, ao serviço do Miramolim, de onde enviou para Portugal 

as relíquias dos Cinco Mártires franciscanos que ali tinham pregado e sofrido o 

martírio. Depois de outra temporada em Leão acabou por ir para a corte de Aragão, 

onde o seu primo Jaime I o casou com a condessa de Urgel. Após a morte desta, em 

1231, colaborou com o monarca aragonês na consolidação da conquista das 

Baleares. Conquistador de Ibiza e grande beneficiário no repartimiento de Maiorca, 

acabou por trocar aquele condado pelo senhorio das Ilhas Baleares, que deteve até 

à sua morte em 1258. 

 

Pelo final de Duzentos ganha relevo a figura do Infante D. Afonso, filho de D. Afonso 

III e de Beatriz de Castela. Também em conflito constante com o seu irmão, o rei D. 

Dinis, acabou por se refugiar na corte do avô de ambos, Afonso X, o Sábio, que o 

casou com a sua sobrinha Isabel, filha do Infante D. Manuel. Detentor de importantes 

senhorios, quer junto da fronteira com Aragão por via matrimonial, quer em 

Portugal, por doação paterna, junto da fronteira com Castela, fez guerra a seu irmão 

a partir destes, tal como ali deu guarida a inimigos de Sancho IV. As suas filhas, 

casadas com Molinas, Haros, Laras e Castros exprimem bem a influência política 

deste Infante, que por várias temporadas viveu exilado em Castela12. 

 

O caso de duas Infantas portuguesas, que por razões diversas foram viver para 

Castela, é um bom exemplo do diferente impacto que a trajectória de duas pessoas 

com a mesma origem poderia ter depois de abandonar o reino de origem; e, todavia, 

poderia pensar-se que uma, sendo rainha, se sobreporia à outra, apenas senhora de 

um mosteiro. Dona Constança, filha do rei D. Dinis de Portugal e mulher de Fernando 

IV de Castela, porém, foi porventura uma das figuras de rainha mais apagada e triste, 

subjugada pelos interesses e protagonismo político do pai e da sogra, a rainha Maria 

Molina. Pelo contrário, a sua tia Dona Branca, irmã do seu pai, foi uma das mulheres 

mais poderosas de Castela: 

 

 
12 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – Linhagens Medievais Portuguesas. Genealogias e 
Estratégias (1279-1325). Vol. I. Porto: CEGHHF, 1999, pp. 171-173. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       53 

“(…) nascida a 28 de Fevereiro de 1259, foi senhora das vilas de Montemor-o-Velho, de 

Campo Maior e de Montalvão (por troca com a anterior), e ainda do mosteiro de Lorvão. 

É, porém, no património e no prestígio que alcançou no reino castelhano que reside a 

principal singularidade biográfica desta Infanta. Com efeito, tendo acompanhado a sua 

mãe até Sevilha, para junto de Afonso X, este deixou-lhe, em testamento, 100.000 

marcos para casamento. Provavelmente, com essa quantia adquiriu a Sancho IV o 

senhorio do mosteiro das Huelgas de Burgos, à frente do qual a encontraremos a partir 

de 15 de Abril de 1295 até à sua morte, ocorrida em Abril de 1321. Ao longo desses 

dezasseis anos são inúmeros os documentos que permitem acompanhar a sua actuação, 

quer a nível individual quer como senhora do mosteiro, e ainda a sua intervenção 

directa na política entre os dois reinos. Destacando-se, também, as doações feitas à 

Infanta por Sancho IV e por Fernando IV e, mais do que outro qualquer, o seu 

testamento, onde se torna evidente a sua fortuna. Está sepultada nas Huelgas, num 

belíssimo túmulo armoriado”13. 

 

Por fim, e já para o termo do período escolhido, o caso de dois bastardos régios é 

bem exemplificativo da importância e impacto que algumas trajectórias tiveram 

além-fronteiras. Afonso Sanches, bastardo do rei D. Dinis, foi um dos mais poderosos 

senhores da corte paterna, quer pelo património quer pelo cargo de mordomo-mor 

que ocupou entre 1312 e 1323. Sendo uma das causas principais do enfrentamento 

entre o seu pai e o Infante herdeiro do trono, depois D. Afonso IV, acabou por ter que 

se exilar em Castela, onde foi vassalo do sobrinho, Afonso XI. Senhor de 

Albuquerque, por herança e por casamento, atacou Portugal desde esse domínio 

fronteiriço, quando os seus bens foram confiscados pelo meio-irmão. Foi pai do 

célebre D. João Afonso, o do Ataúde, alferes-mor de Afonso XI e mordomo-mor de 

Pedro I de Castela, e senhor de Meneses pelo casamento. 

 

Mas foi o seu irmão, o célebre D. Pedro Afonso, que melhor personificou a 

componente cultural das relações transfronteiriças: 3º Conde de Barcelos e Alferes-

mor desde 1314, viveu exilado em Castela na corte do seu sobrinho Afonso XI, entre 

1317 e 1322, também arrastado pela guerra que opôs o seu pai ao seu meio-irmão; 

foi por certo nesse período que frequentou os principais arquivos régios 

castelhanos, aí recolhendo os materiais com que depois, para além da sua produção 

poética, elaborou a Crónica Geral de Espanha de 1344 e o célebre Livro de Linhagens, 

 
13 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – Linhagens Medievais Portuguesas, vol. I, p. 171. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       54 

obras que para sempre o perpetuaram como uma das figuras cimeiras da cultura 

medieval peninsular14. 

* 
Um outro tipo de indivíduos, ainda dos níveis superiores da hierarquia nobiliárquica 

e também muito característicos, tiveram trajectórias bastante dinâmicas entre 

vários reinos, regressando embora a Portugal. O que torna interessantes estes casos 

é a facilidade com que mudam de Corte e de senhor Rei, nada parecendo afectar a 

sua posição prévia, como acima referimos. 

 

Poderíamos citar vários exemplos – muitos deles, de resto, analisados com toda a 

profundidade por Inés Calderón Medina e João Paulo Martins Ferreira, quer 

individualmente quer em conjunto15 –, protagonizados por membros de várias 

famílias de ricos-homens, como os da Maia, de Soverosa ou de Lima, mas o exemplo 

dos Braganções parece-nos a todos os títulos ilustrativo. Senhores de um vasto 

território que assentava em Trás-os-Montes e Zamora, ocuparam cargos da primeira 

ordem desde o tempo do Imperador Afonso VI de Leão e Castela: 

 
“D. Fernão Mendes de Bragança I, documentado como tenente de Chaves entre 1072 e 

1109, terá acompanhado o monarca na conquista de Toledo em 1085, servindo depois 

o conde D. Henrique até à morte deste em 1112, e depois a rainha Dona Urraca até 1118 

como tenente de Zamora e de Toro. Casado com uma filha dos Condes de Carrión, o seu 

filho mais velho, D. Mem Fernandes, confirmou alguns documentos do Imperador entre 

1097 e 1103, deteve a tenência de Bragança em nome do pai e viria a falecer em vida 

 
14 Uma biografia mais alargada destes dois bastardos régios, em SOTTOMAYOR-PIZARRO, José 
Augusto de – Linhagens Medievais Portuguesas, vol. I, pp. 187-196. 
15 CALDERÓN MEDINA, Inés - Cum magnatibus regni mei. La nobleza y la monarquía leonesas durante 
los reinados de Fernando II y Alfonso IX de León (1157-1230). Madrid: CSIC, 2011; CALDERÓN 
MEDINA, Inés - Los Soverosa: una parentela nobiliaria entre tres reinos. Poder y parentesco en la Edad 
Media Hispana (ss. XI-XIII). Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid, 2018; CALDERÓN 
MEDINA, Inés; FERREIRA, João Paulo Martins – “Os senhores de Cabreira e Ribeira. Um estudo sobre 
a sua origem e transcendência peninsular. Séculos XII- XIV”. Revista Portuguesa de História 44 (2013), 
pp. 123-152; CALDERÓN MEDINA, Inés; FERREIRA, João Paulo Martins – “Beyond the Border: The 
Aristocratic mobility between the kingdoms of Portugal and León (1157-1230)”. e-JPH [online] 12/1 
(2014), pp. 1-48. [Consultado a 3 Maio 2020]. Disponível em 
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue23/html/v1
2n1a01.html; CALDERÓN MEDINA, Inés – “Reyes, nobles y frontera. Entre la violencia y el parentesco 
en el espacio fronterizo galaico portugués (siglos XII-XIII)”. Cuadernos de Estudios Gallegos 64/130 
(2017), pp. 91-117. FERREIRA, João Paulo Martins – Entre a Consanguinidade e a Naturalidade: A 
Movimentação da Nobreza Portuguesa entre os Reinos de Portugal e Leão (1157-1230). Porto: 
Universidade do Porto. Dissertação de Mestrado. FERREIRA, João Paulo Martins – A Nobreza Galego-
Portuguesa da Diocese de Tui (915-1381). Santiago de Compostela: CSIC, 2019. 

https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue23/html/v12n1a01.html
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue23/html/v12n1a01.html


Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       55 

deste, mas foi através da sua descendência que os Braganções se afirmaram 

definitivamente no território que depois integraria Portugal. Quanto ao mais novo, D. 

Fernão Fernandes, foi o segundo marido da Infanta Dona Elvira, desde 1117, irmã 

inteira da nossa Rainha Dona Teresa, servindo do mesmo modo que o pai ao conde D. 

Henrique (1108 e 1112) e depois à Rainha Dona Urraca até ao ano da morte de ambos, 

em 1126. 

Mas a figura que verdadeiramente se destaca nesta geração é a de D. Fernão Mendes de 

Bragança II, o Braganção, primogénito de D. Mendo Fernandes, e que poderá ter tido, 

juntamente com os seus irmãos, um papel destacado para a agregação dos territórios 

que dominavam ao projecto de independência de Portugal, pois de há muito se aceita o 

seu papel decisivo para a integração de toda a região que os Bragançãos senhoreavam 

no território português, e que do ponto de vista eclesiástico também levantou 

problemas e rivalidades entre as dioceses de Braga e de Astorga. Casado primeiro com 

uma senhora dos da Maia, casou em segundas núpcias com uma irmã de D. Afonso 

Henriques, o que sublinha bem a proximidade desta estirpe às famílias reais leonesa e 

portuguesa. 

O seu filho mais velho, D. Pedro Fernandes de Bragança I, casado com uma filha dos 

Condes de Celanova, foi mordomo-mor entre 1169 e 1175 e tenente de Bragança entre 

1165 e 1192, mas em 1190 e entre 1192 e 1194 foi tenente da Estremadura ao serviço 

de Afonso IX de Leão. 

 Deste ponto de vista, porém, ninguém melhor do que o seu neto e sucessor, D. Fernando 

Fernandes de Bragança II, rico-homem na corte portuguesa entre 1191 e 1232, 

mordomo-mor de D. Afonso II (1219-1222), tenente de Bragança (1191-1204 e 1218-

1232), e de outras terras (Baião, 1197, Penaguião, 1197-1202 e, Panóias, 1195-1202, 

1218 e 1226-1229); todavia, desde 1204, Fernão Fernandes desaparece da corte 

portuguesa, surgindo a partir de então junto de Afonso IX de Leão, quer como tenente 

(1204-1205 e 1206-1222), quer como alferes-mor, em 1211, quer mesmo como 

mordomo-mor, entre 1219 e 1222. Acompanhou o monarca leonês em diversas 

ocasiões, sendo de destacar a sua participação na campanha conjunta castelhana-

leonesa de 1213 contra os almóadas, no rescaldo da fulgurante vitória cristã do ano 

anterior, nas Navas de Tolosa, por cujos serviços foi recompensado por Afonso IX, que 

em Janeiro de 1214 lhe fez uma importante doação, pro bono et grato servicio quod mihi 

fecistis in terra serracenorum et aliis multis locis. A partida para o Reino de Leão, porém, 

nunca significou um exílio definitivo de Fernão Fernandes. Com efeito, o que se passou 

foi uma permanente entrada e saída do Reino, servindo ora o monarca leonês ora o 

monarca português, obtendo assim vantagens de um e do outro lado da fronteira. Tendo 

regressado a Portugal em 1218, já com D. Afonso II, foi alferes-mor de D. Sancho II, 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       56 

conservando o governo das terras de Bragança até à sua morte, que terá ocorrido depois 

de 1232”16. 

 

Como é evidente, exemplos semelhantes poderiam ser referidos no sentido oposto, 

ou seja, o de fidalgos leoneses e castelhanos que por temporadas serviram os reis 

portugueses, como aconteceu com os Nóvoa, os Teles ou os Castro17. 

* 
Um último grupo, finalmente, o das linhagens que em determinados momentos se 

deslocaram para o reino vizinho, dando origem a ramos bem sedimentados em 

diferentes partes de Leão ou de Castela. A transposição da fronteira pode ter tido 

razões de natureza política, e a mais das vezes assim foi, mas as circunstâncias 

podem ter sido outras. Foi o caso dos de Portocarreiro: 

 
“Em linhas muito gerais, o primeiro membro da linhagem referenciado em Castela é D. 

Fernão Anes, deão de Braga, e cujo nome está associado à fundação, por Fernando III, 

do estudo geral de Salamanca, em 1243. Capelão do Papa, conselheiro de D. Afonso III e 

privado de Afonso X, o Sábio, deve ter influenciado a passagem a Castela de um seu 

sobrinho, Martim Pires de Portocarreiro, privado de Sancho IV, e pai e avô de privados 

e vassalos de Fernando IV e de Afonso XI, com bens em San Felices de los Gallegos, junto 

da fronteira portuguesa. Um sobrinho-neto de Fernão Anes, Martim Fernandes de 

Portocarreiro, foi o fundador da linha mais afortunada. Radicado em Castela desde 

1300, foi adiantado-mor de Leão e Astúrias e privado de Fernando IV. O seu filho 

homónimo recebeu de Afonso XI o senhorio de Villanueva del Fresno e casou com a 

herdeira do senhorio de Moguer (Huelva), senhorios mantidos na sua descendência, 

Marqueses de Villanueva del Fresno, Condes de Puebla e Condes de Medellín. Durante 

a crise dinástica do final do século XIV, mais um de Portocarreiro passou a Castela, agora 

um descendente de outro sobrinho do deão de Braga, João Rodrigues de Portocarreiro, 

mordomo-mor de Dona Beatriz, que acompanhou a Rainha de Portugal e Castela no seu 

longo exílio de Toro, cidade onde fundou um novo ramo desta linhagem, 

verdadeiramente peninsular”18. 

 

 
16 Uma análise recente e aprofundada desta linhagem, em SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de 
– “A Aristocracia no Território de Bragança (Séculos XI-XV). O Tempo dos Bragançãos (Sécs. XI-XIII)”. 
In SOUSA, Fernando de (coord.) – Bragança. Das Origens à Revolução Liberal de 1820. Vol. I. Bragança: 
Município de Bragança, CEPESE, 2019, pp. 192-208. 
17 Nesta perspectiva, cfr. SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação 
de Nobres na Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, pp. 915-920. 
18 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação de Nobres na 
Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, pp. 911-912. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       57 

Um outro caso singular de emigração, mas cuja saída radica em questões políticas, é 

protagonizado por um conhecido trovador, Pero Gomes Barroso: 

 
“Presente nas campanhas de Múrcia e de Sevilha, e beneficiado pelo repartimiento de 

Orihuela, acabou por se fixar em Toledo, onde casou com a filha de um anterior 

emigrado, Fernão Pires de Azevedo. Ali deu origem a uma ilustre linhagem toledana, 

muito ligada a um ramo dos de Sotomayor, sendo os ascendentes maternos do célebre 

cronista Pedro López de Ayala, sobrinho-neto materno do arcebispo de Cartagena e 

cardeal D. Pero Gomes Barroso, em tempos de Afonso XI de Castela. É curioso sublinhar 

que, num texto genealógico da autoria do pai do cronista, é altamente valorizada a 

prosápia dos Azevedo-Barroso”19. 

 

Nenhum emigrado português, porém, terá ficado tão conhecido nos anais 

peninsulares de Duzentos como o célebre Mestre de Santiago, D. Paio Pires Correia. 

A sua trajectória a partir de 1243 é bem conhecida, tanto pelo seu papel em várias 

campanhas de reconquista, como Múrcia ou Sevilha, como pela sua incondicional 

lealdade para com Afonso X de Castela. Mas também, e este aspecto é relevante, 

porque terá sido um elemento aglutinador de muitos dos seus familiares, directos 

ou colaterais, que se exilaram em Castela com D. Sancho II, nos finais de 1247: 
 

“Entre eles destacam-se os seus primos co-irmãos Gonçalo Anes e Martim Anes do 

Vinhal, presentes na conquista de Múrcia e de Sevilha. Enquanto o segundo acabou por 

regressar a Portugal, sendo rico-homem de D. Afonso III e ainda de D. Dinis, o primeiro, 

conhecido trovador, ficou em Castela, onde recebeu várias doações régias, entre as 

quais a vila e castelo de Polei; alterando o topónimo para Aguiar – o seu apelido materno 

– é a origem da actual Aguilar de la Frontera. Sepultado na capela real de San Clemente, 

que Afonso X lhe deu na Mesquita-Catedral de Córdova, foi o fundador da Casa de 

Aguilar, uma das mais importantes do entorno cordovês”20. 

 

A saída de nobres portugueses para Castela sofrerá um acentuado incremento no 

final do século XIV e durante o século XV, envolvendo famílias que ali tiveram o 

maior protagonismo, como aconteceu com os Pimentéis, os da Cunha, os Pachecos 

ou os da Fonseca, num tempo que em muito ultrapassa os limites deste trabalho. 

 
19 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação de Nobres na 
Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, p. 911. 
20 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação de Nobres na 
Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”, pp. 910-911. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       58 

Mas, pelos meados de Trezentos, é inevitável a referência aos petristas exilados em 

Portugal, depois do regicídio e fratricídio de Montiel. Quase todos galegos, seguiram 

D. Fernando Rodrigues de Castro, toda la lealtad de España, mordomo, alferes e 

adiantado-mor de Pedro I de Castela, e o último dos seus partidários. Note-se, 

contudo, que a grande maioria foi obrigada a sair de Portugal em 1373, no quadro 

do Tratado de Santarém, assinado entre D. Fernando I e Henrique II. Dos que 

ficaram, muitos eram membros da pequena nobreza, como Liras, Camões, Queiroz, 

Pinheiros ou Seabras, mas outros representavam linhagens bem mais antigas. Foi o 

caso de D. Nuno Freire de Andrade, Mestre da Ordem de Cristo e progenitor da 

maioria dos membros desta família, que ao longo do século XV manteve um estatuto 

prestigiado. Com este exemplo abre-se o caminho para a segunda vertente desta 

análise, ou seja, a realidade transfronteiriça vivida pelos freires das ordens militares. 

 

3. Os freires-cavaleiros 

De uma maneira geral, os freires das Ordens Religioso-Militares, designados de um 

modo simplista como freires-cavaleiros, decalcavam as tendências já identificadas 

para a fidalguia por razões compreensíveis. Se, por um lado, eram freires professos 

de instituições multinacionais, nas palavras de hoje em dia, que não se 

compaginavam com as delimitações fronteiriças de natureza político-diplomática, 

por outro lado, alguns deles eram, em simultâneo, membros de famílias imbuídas de 

comportamentos a-fronteiriços, como ficou demonstrado no ponto anterior deste 

texto. 

 

As primeiras Ordens Militares presentes no Portugal medieval foram o Hospital e o 

Templo, ambas disseminadas pelo espaço europeu na sequência da origem que 

tiveram na distante Terra Santa. Esta imagem de marca, sempre bastante valorizada 

no plano simbólico, foi ao longo do tempo interpretada como um elemento de 

prestígio e uma mais-valia no processo de afirmação de Portugal21. A projeção deste 

horizonte em Portugal foi constante ao longo do tempo. Homens como D. Paio, dado 

como procurador do Hospital de Jerusalém, ou como D. Raimundo, apontado como 

procurador dos Santos Pobres da Santa Cidade de Jerusalém, deixam transparecer a 

 
21 MATTOSO, José – D. Afonso Henriques. Lisboa: Círculo de Leitores, 2006, pp. 58-66, onde o autor se 
reporta ao fascínio que Jerusalém exercia. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       59 

relevância deste tipo de enquadramentos na década de 1140. Outro modo 

interessantíssimo de expressar esta realidade deteta-se ao nível da toponímia, 

domínio em que não faltam exemplos que nos remetem para espaços tão simbólicos 

como a Terra Santa22. 

 

Ao lado destas duas Ordens, em solo ibérico, foram instituídas as Ordens de 

Calatrava e de Santiago. Fruto de um movimento de expansão que ambas fizeram, 

em parte estimulado pelas próprias monarquias peninsulares, acabaram por se 

instalar em Portugal já na década de 1170, com o estatuto de ramos não autónomos 

dessas casas religiosas sediadas no reino castelhano-leonês (em Calatrava e em 

Uclés, respetivamente). Esta circunstância marcaria uma boa parte do seu percurso 

histórico em Portugal e constituiu uma variável que condicionou a sua relação com 

a coroa. Ou seja, se, por um lado, eram fundamentais ao nível da execução de ações 

centrais na política régia, muito focada na guerra e na ocupação de novos territórios, 

por outro, eram braços de instituições dependentes de outros monarcas. O paradoxo 

é inquestionável. 

 

O modelo organizativo das Ordens Militares, como é natural, previa na hierarquia 

governativa a existência de alguns cargos transfronteiriços, para dar resposta ao 

necessário desempenho de funções relacionadas com territórios amplos. Se o 

mestre era a figura máxima e tutelava a instituição no seu todo a partir do convento 

central, havia outros oficiais que tinham jurisdição sobre o conjunto das terras 

peninsulares ou sobre uma parte delas, como era o caso do grão-comendador, um 

cargo claramente ibérico. Não raras vezes, a Península parece emergir com uma 

unidade bastante acentuada nas lógicas administrativas das diversas Ordens 

Militares.  

 

A demonstração do que acabamos de afirmar leva-nos a evocar alguns exemplos 

paradigmáticos. Com efeito, o Hospitalário D. Aires era apontado como prior de 

 
22 COSTA, Paula Pinto – “História da Comenda. Comenda e território. A dimensão imaterial da 
comenda de Marmelar”. In FONSECA, Luís Adão da (coord.) - Comendas das Ordens Militares: perfil 
nacional e inserção internacional. Noudar e Vera Cruz de Marmelar, Coleção Militarium Ordinum 
Analecta. Vol. XVII. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2013, pp. 207-234. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       60 

Portugal e da Galiza, no ano de 114023. Uma associação que não é totalmente 

surpreendente, na medida em que, nessa cronologia, Portugal não existia enquanto 

tal e que a matriz do noroeste peninsular continuava presente e a justificar a 

agregação das duas referidas células que tinham em Santiago de Compostela um dos 

mais notáveis polos aglutinadores. A influência exercida por este centro religioso 

deteta-se também no território portucalense, onde, em Aboim (Braga), viria a ficar 

documentada a atuação precoce de um comendador no ano de 114524. O fluxo de 

peregrinos em direção a Santiago de Compostela foi, quase de certeza, o pretexto 

para que a Ordem do Hospital criasse em Aboim um centro de gestão e de apoio. 

 

Como dissemos há pouco, o grão-comendador expressava no quadro da Ordem um 

poder que não se compatibilizava com as fronteiras políticas. Gonçalo Pires Pereira, 

homem da prestigiada família dos Pereira, na sua génese oriunda de Vermoim 

(Famalicão) e com ascendente nos de Trastâmara, foi um deles25. Foi também, pelo 

menos em outubro de 1280, comendador de Limia, Toroño (ambas na Galiza), 

Távora (Tabuaço) e Faia (Cabeceiras de Basto), o que o fez assumir a gestão de 

propriedades de um e do outro lado do rio Minho em prol da instituição em que 

tinha professado26. Como ele, outros freires-cavaleiros foram grão-comendadores 

nos cinco reinos de Espanha, como ficou plasmado em vários documentos escritos 

por essa altura.  

 

Fr. Garcia Martins foi, igualmente, comendador nos cinco reinos de Espanha da 

Ordem do Hospital, como ficou gravado na sua epígrafe tumular que se encontra na 

igreja de Leça do Balio. Tudo indica que começou a ser envolvido em assuntos 

transfronteiriços ainda no final do século XIII, altura em que era procurador de Fr. 

Fernão Pires, dito Mosego, grão-comendador nos cinco reinos de Espanha, para 

tratar de uma contenda com o rei D. Dinis sobre diversas aldeias. Depois de ter sido 

prior do Hospital em Portugal, em 18 de agosto de 1305, ficaria documentado 

 
23 Lisboa, Torre do Tombo, Gaveta VI, mç. único, nº 29; Lisboa, Torre do Tombo, L.N., Guadiana, lv. 1, 
fols. 123v-124. Publicado em Livro dos forais, escripturas, doações, privilégios e inquirições. Vol. III. 
Lisboa: Arquivo Histórico do Ministério das Finanças, 1946-48, pp. 28-29. 
24 MARQUES, José – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Reedição melhorada e ampliada. Tomo 
II.  Braga: Arquidiocese de Braga, 2016, doc. 826, pp. 1109-1110. 
25 SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – Linhagens Medievais Portuguesas, vol. 2, pp. 293-296. 
26 Lisboa, Torre do Tombo, L.N., Extras, fols. 194 e segs. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       61 

efetivamente na qualidade de grão-comendador dessa mesma Ordem em Espanha27. 

Com certeza que o prestígio que foi alcançando, a par da sua experiência de gestão, 

foram determinantes para que ocupasse um cargo de expressão ibérica, tornando-

se um interlocutor junto da corte régia. A sua intervenção em assuntos desta 

envergadura estendia-se a outras pessoas escolhidas para o efeito sempre que se 

justificasse. Martim Rodrigues é um exemplo do que acabamos de referir, sendo 

representante do grão-comendador em questão, função que acumulou com o cargo 

que à data desempenhava, isto é, o de comendador de Santa Marta28. Por vezes, a 

distância física entre todos os territórios onde a Ordem exercia jurisdição impunha 

a escolha de alguns freires para assumirem este tipo de representação externa, como 

demonstra o exemplo de Fr. Martim Fagundes, comendador de Leça e que foi lugar-

tenente no reino de Portugal do grão-comendador nos cinco reinos de Espanha29. 

 

A par dos altos oficiais a que fizemos referência, havia outros homens seus 

dependentes na escala administrativa da Ordem, cuja atuação não era limitada pela 

existência de uma fronteira política. Alguns comendadores estrangeiros tiveram 

intervenção, direta ou por interpostas pessoas, no território português. Afonso 

Raimundo, comendador de Leão em meados de Duzentos, ombreou com João Garcia, 

comendador de Portugal, no ato de confirmação de um escambo entre a Ordem e o 

mosteiro de S. João de Pendorada30. O inverso também ficou registado, ou seja, 

comendadores portugueses com intervenção externa e que, não raras vezes, 

desempenhavam papéis do foro diplomático. Assim aconteceu com Fr. Egas Pires e 

com Fr. João “Ovezi” que, em nome do rei de Portugal, entregaram na Santa Sé o 

valor de 504 morabitinos por conta do censo anual de quatro onças de ouro que a 

bula Manisfestis probatum havia estipulado31. Outro exemplo, completamente 

distinto, é protagonizado por Fr. Álvaro Gonçalves Pereira, o homem carismático 

 
27 Lisboa, Torre do Tombo, Gaveta XII, m. 1, nº 4. 
28 Lisboa, Torre do Tombo, Mosteiro de Santa Maria de Almoster, cx. 7, mç. 2, nº 40 (doc. de 1305). 
29 AZEVEDO, Pedro A. de; FREIRE, A. Braamcamp – Livro de D. João de Portel, edição fac-simile. Lisboa: 
Edições Colibri e Câmara Municipal de Portel, 2003, doc. 50, p. 54.  
30 Ano de 1245, fac-simile. COSTA, Avelino de Jesus da – Álbum de Paleografia e Diplomática. 4ª ed.. 
Coimbra: Instituto de Paleografia e Diplomática - Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 
1983, doc. 84. 
31 1198.12.09 – COSTA, Avelino de Jesus da; MARQUES, Maria Alegria Fernandes – Bulário português 
de Inocêncio III (1198-1216). Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1989, doc. 34, pp. 
44-45. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       62 

que liderou as forças militares portuguesas que se deslocaram a território 

castelhano para travar a batalha do Salado em 134032. 

 

A situação, já de si bastante significativa, que acabamos de traçar para a Ordem do 

Hospital não esgota, de modo algum, as trajetórias sem fronteiras que alguns freires-

cavaleiros faziam no âmbito da Hispânia Medieval. Pela semelhança do seu perfil e 

dimensão territorial, a Ordem do Templo também oferece provas de desempenhos 

muito sobreponíveis aos identificados em relação à de S. João de Jerusalém. Desde 

logo, são conhecidos não só alguns mestres Templários estrangeiros que exerceram 

atividade em Portugal, como também certos mestres que tiveram jurisdição 

conjunta em Portugal, Leão e Castela. Entre os estrangeiros que governaram a 

província portuguesa estiveram aqueles que nos primórdios da instalação neste 

extremo ocidental da Península Ibérica vinham de paragens longínquas por 

representarem a instituição que se interpretava a si mesma como una, esbatendo o 

conjunto de frações de natureza nacional e delimitadas por fronteiras político-

diplomáticas. Só a partir de Gualdim Pais, documentado como mestre dos 

Templários em Portugal entre 1156 e 1195, é que os freires que aqui exerceram esta 

alta dignidade passaram a ser originários do reino. Alguns desses Templários eram 

tão só mestres de Portugal, embora outros fossem, em simultâneo, mestres em 

Portugal, Leão e Castela, ou mestres das partes de Espanha ou, ainda, mestres nos 

três reinos de Espanha33. Entre os altos dignitários do Templo há um ou outro, 

português ou estrangeiro, que é apontado, ora como mestre, ora como 

representante da cúpula da Ordem, sendo comendador-mor, procurador e/ou lugar-

tenente do mestre em Portugal, ora como representante do mestre do ultramar. 

 

A localização dos grandes territórios de senhorio Templário é mais um dado útil 

para esta reflexão. A Ordem do Templo, e mais tarde a de Cristo, possuía uma larga 

extensão de terras junto à fronteira leste, nomeadamente, entre Longroiva, na 

margem esquerda do Douro, integrada no Templo em 1145, e Vila Velha de Rodão, 

 
32 COSTA, Paula Pinto – “Álvaro Gonçalves Pereira: um homem entre a oração e a construção 
patrimonial como estratégia de consolidação familiar”. População e Sociedade 23 (Junho 2015), pp. 
45-71. [Consultado a 3 Maio 2020]. Disponível em 
http://www.cepesepublicacoes.pt/portal/pt/obras/populacao-e-sociedade-n-o-23 . 
33 COSTA, Paula Pinto – Templários em Portugal. Homens de Religião e de Guerra. Lisboa: Manuscrito, 
2019. 

http://www.cepesepublicacoes.pt/portal/pt/obras/populacao-e-sociedade-n-o-23


Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       63 

sobre o Tejo. O senhorio da Ordem do Templo em Portugal, sobretudo na Beira 

Baixa, vizinhava com as propriedades Templárias da Alta Estremadura Leonesa, 

situadas na outra margem do rio Erges. No contexto destas permeabilidades 

fronteiriças é, pois, sintomático que, em 1271, Paio Gomes Barreto seja comendador 

em simultâneo de Jerez e de Castelo Branco34. A própria atividade agro-pastoril 

desenvolvida pelos freires de Avis acentuava a sua atuação transfronteiriça35.  

 

Em Portugal houve outras duas Ordens Militares de inspiração beneditina – a de 

Avis e a de Cristo – que também contribuem para problematizar o papel de certas 

elites nos intercâmbios peninsulares. De resto, a Ordem de Avis é um ramo da de 

Calatrava e, nos primórdios da sua instalação em Portugal, os freires eram 

identificados exatamente por essa designação, que advinha da localização do 

convento central da instituição em Calatrava, ou pela localização da sua primeira 

casa em Évora. Só a partir do momento em que os freires de Calatrava ou de Évora 

receberam, em 1211, a localidade de Avis, situada a norte de Évora, é que a 

instituição assumiu a designação de Ordem de Avis36. Como é natural, o ramo 

português manteve sempre uma ligação, ou mesmo uma dependência institucional, 

ao convento calatravenho, consubstanciada na realização de visitas, mais ou menos 

regulares. A eleição do mestre era também um processo sensível nos equilíbrios 

ibéricos, nomeadamente pelo impacto que tinha ao nível da monarquia. O rei D. 

Dinis empenhou-se bastante na interrupção da ligação de Avis a Calatrava, criando 

as condições que possibilitariam, pela primeira vez, a confirmação de um Mestre por 

parte do Arcebispo de Braga, cuja autorização papal tem data de 10 de junho de 

1330, e não por representantes castelhanos37. 

 

 
34 AYALA MARTÍNEZ, Carlos de – “Frontera Castellano-Portuguesa y Órdenes Militares. Problemas de 
jurisdición (ss. XII-XIII)”. In ÁLVAREZ PALENZUELA, Vicente (ed.) – Jornadas de Cultura Hispano-
Portuguesa. Madrid: Universidad Autonoma de Madrid, 1999, pp. 51-92. 
35 COSTA, Paula Pinto – “De la frontiere a la consolidation du territoire: la contribution des Ordres 
militaires au processus de territorialisation aux XIIe-XIIIe siecles”, pp. 141-169.  
36 CUNHA, Maria Cristina Almeida – A Ordem Militar de Avis (das origens a 1329), p. 118. 
37 Há provas documentais da existência de visitas de Calatrava a Avis nos anos de 1215, 1221, 1223, 
1224, 1225, 1238, 1342 e 1346. CUNHA, Maria Cristina Almeida e – “A eleição do Mestre de Avis nos 
séculos XIII-XV”. Revista da Faculdade de Letras – História XIII (1996), pp. 103-109. Veja-se também 
CUNHA, Maria Cristina Almeida e – “A filiação da Ordem de Avis em Calatrava. Algumas notas a 
propósito da visita de 1346”. In As Ordens Militares e de Cavalaria na Construção do Mundo Ocidental 
- Actas do IV Encontro sobre Ordens Militares. Lisboa: Edições Colibri e Câmara Municipal de Palmela, 
2005, pp. 317-326. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       64 

Ao contrário de todas as outras, a Ordem de Cristo foi instituída em 1319 já com um 

marcado perfil português38. Há, no entanto, duas nuances que não podem passar 

desapercebidas. O primeiro mestre que lhe foi atribuído foi D. Gil Martins, até à data, 

mestre da Ordem de Avis. O seu currículo enquanto homem de religião professo da 

Ordem de Avis, na sua essência ligada à espiritualidade cisterciense e a Calatrava, 

tal como a de Cristo, a par da confiança que o rei depositaria na sua pessoa, terão 

sido determinantes. A outra circunstância que não podemos deixar de valorizar, é a 

opção que o rei D. Pedro I faria ao entregar o infante João, futuro D. João I, à Ordem 

de Avis para ali ser criado. Como é sabido, a nova dinastia portuguesa, instituída em 

1385, vai buscar a esta Ordem ibérica a designação com que se identifica. Ou seja, as 

ordens de Cristo e de Avis foram instrumentos fundamentais da estratégia de 

centralização política levada a cabo pelos monarcas portugueses desde meados do 

século XIII. 

 

Para o fim deixamos talvez o caso mais emblemático e que decorre em torno da 

Ordem de Santiago. Instalados em Portugal, os freires espatários estavam sob a 

tutela do convento central situado em Uclés. A análise do processo de independência 

face a Uclés revela muito bem a importância que este tipo de ligações que 

caraterizavam as Ordens Militares tinham no plano político. As ações tomadas por 

grande parte daqueles que protagonizaram a afirmação da separação dos Espatários 

portugueses em relação ao convento central são conhecidas39. 

 

Paio Peres Correia, na sequência do que já foi referido, foi um dos mais 

paradigmáticos. Basta recordar que foi comendador de Alcácer (1235-1241), 

comendador de Uclés (1241-1242) e mestre (1242-1275), e que em 1242, o infante 

Afonso (futuro Afonso X) entregou à sua Ordem o filho varão – Fernando de Lacerda 

 
38 SILVA, Luísa Morgado de Sousa e – “A Ordem de Cristo durante o mestrado de D. Lopo Dias de 
Sousa (1373?-1417)”. In Militarium Ordinum Analecta. Vol. I. Porto: Fundação Eng.º António de 
Almeida, 1997, pp. 5-126. COSTA, Paula Pinto – “Reflexos em Portugal de um ‘mundo’ em mudança: 
a origem da ordem de Cristo no século XIV”. In GUINOT, Enric; ANDRÉS, Fernando; CERDÁ, Josep; 
PARDO, Juan F. (eds.) – Santa María de Montesa. La Orden Militar del Reino de Valencia. Siglos XIV-XIX. 
Valencia: P.U.V., 2019, pp. 73-87. 
39 CUNHA, Mário Raul – A Ordem Militar de Santiago: das origens a 1327. Porto: Universidade do Porto, 
1989. Dissertação de Mestrado. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       65 

– para educar40. Os compromissos institucionais deste homem faziam-no transpor a 

fronteira permanentemente e ser uma das figuras de proa da política ibérica, a ponto 

de a sua fidelidade para com o rei de Castela ameaçar a integridade do território 

português, nomeadamente aquando da conquista definitiva do Algarve41. 

 

A partir de 1290, o capítulo espatário português elegeu mestre provincial próprio, 

embora o processo de tutela jurisdicional por parte de Uclés se mantivesse em 

aberto. Entre estes mestres provinciais portugueses esteve D. João Osório (1293-

1310)42, que muito se empenhou na causa, e que foi mordomo-mor de Fernando IV 

de Castela43. O culminar e a consolidação do processo de separação deveu-se à 

tenacidade de D. Pedro Escacho, que promulgou os Estabelecimentos no ano de 

132744. Neste documento, pela primeira vez, foi estabelecida a lista de comendas em 

Portugal, o que traduz um grande esforço de reorganização e de gestão interna. 

 

4. Conclusões 

Os fidalgos e freires-cavaleiros integraram as elites medievais que dinamizaram os 

intercâmbios peninsulares, desenvolvendo inúmeras trajetórias sem fronteiras na 

Hispânia medieval. Os exemplos documentados revelam, na perspetiva da 

aristocracia e das Ordens Militares e, em particular, das internacionais, uma 

concepção muito fluida da fronteira, à qual se sobrepõem os interesses familiares e 

institucionais. 

 

Como se viu no ponto segundo deste texto, os fidalgos portugueses, 

independentemente da sua posição na hierarquia nobiliárquica, encontraram na 

transposição fronteiriça um mecanismo perfeitamente natural para contornar 

problemas de natureza política, como quando entravam em conflito com os 

 
40 CUNHA, Mário Raul – A Ordem Militar de Santiago: das origens a 1327, pp. 69-107. LÓPEZ 
FERNÁNDEZ, M. – Pelay Pérez Correa: Historia y Leyenda de un maestre santiaguista. Badajoz: 
Diputación de Badajoz, 2010. 
41 MARQUES, José – “Os Castelos Algarvios da Ordem de Santiago no Reinado de D. Afonso III”. 
Caminiana 13 (Dezembro de 1986), pp. 9-32. 
42 CUNHA, Mário Raul – A Ordem Militar de Santiago: das origens a 1327, pp. 136-148. 
43 No exercício daqueles dois importantes cargos, é referido em 1298 e 1299 (cfr. Lisboa, Torre do 
Tombo, Chancelaria de D. Dinis, lv. 3, fols. 5vº (Mérida, 2 de Novembro de 1298) e Lisboa, Torre do 
Tombo, Mosteiro de Santos-o-Novo, cx. 1, mç. 2, nº 6 (Lisboa, 18 de Janeiro de 1299). 
44 CUNHA, Mário Raul – A Ordem Militar de Santiago: das origens a 1327, pp. 163-169. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       66 

monarcas, ou simplesmente para materializar estratégias de poder de linhagens 

com patrimónios constituídos muito antes da criação do reino de Portugal. Também 

esta era uma das explicações para que a fronteira não tivesse uma expressão real 

nas suas concepções de um espaço que não conhecia barreiras. 

 

Ainda assim, convirá sublinhar que no conjunto das situações conhecidas se podem 

reconhecer algumas tipologias mais frequentes, como se apontou no início. O caso 

dos Infantes, pela sua própria natureza, é um dos exemplos mais significativos, 

devido ao protagonismo político que inevitavelmente assumiam em qualquer lado 

da fronteira em função dos fortíssimos laços de parentesco que uniam as famílias 

reais peninsulares. Mas a outros níveis esse protagonismo também foi relevante, 

sobretudo quando se tratava de linhagens implantadas junto das fronteiras 

políticas, como ficou bem patente com os Braganções. Finalmente, não se podem 

descartar as trajectórias individuais, que são totalmente concordantes com as 

tendências já apontadas, e que muitas vezes originaram a criação de um ramo 

familiar do outro lado da fronteira. 

 

Por sua vez, e no que respeita às Ordens Militares, a integração de Portugal numa 

estrutura internacional, a sua gradual autonomização em relação à mesma e a 

necessária vigilância exercida pelos órgãos de governo central, transparecem nos 

exemplos que foram aduzidos ao longo do texto. 

 

Reflexo destes enquadramentos é o conjunto de freires que tinham uma função 

administrativa mais transversal e aplicável a todo o território português. A 

existência de comendas da mesma Ordem de um e de outro lado da fronteira, 

constituía um elemento diluidor da divisão política entre reinos e estimulava 

contactos frequentes. Todavia, todas as Ordens Militares procuraram acentuar a 

autonomia dos seus ramos portugueses, mais forçadas pelos interesses 

centralizadores da Coroa do que por iniciativa própria. Cabe, então, questionar se os 

freires-cavaleiros eram um suporte diplomático da Coroa (ou mesmo do Papado?) 

ou uma ameaça da identidade portuguesa e da integridade da fronteira do reino? A 

contradição encerrada nesta questão terá sido, por diversas vezes, motivo de 

discussão acesa nos meandros do poder. 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       67 

Poder que, da parte dos monarcas, se pretendia claramente confinado no espaço. 

Desse ponto de vista, o reinado de D. Dinis assume-se como decisivo: por um lado, 

através da definição da linha de fronteira, o que conseguiu pelo Tratado de Alcañices 

(1297); e, por outro, controlando ao máximo as Ordens Militares dentro do âmbito 

geográfico do Reino: interferindo na eleição dos Mestres de Avis, transferindo os 

bens do Templo para uma nova ordem de criação régia, a Ordem de Cristo, 

promovendo a separação do controle sobre as comendas portuguesas da Ordem de 

Santiago, e fiscalizando a acção da Ordem do Hospital. 

 

Finalmente, convém sublinhar que este fenómeno da transposição das fronteiras 

não se esgota nesta cronologia mais antiga; antes pelo contrário, prolonga-se, se não 

mesmo intensifica-se, ao longo da Idade Média tardia, com bastante expressão, em 

grande medida como consequência das convulsões dinásticas que marcaram a 

realidade da Hispânia medieval. 
 

 

Referências bibliográficas 

Fontes 

Fontes manuscritas 

Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Dinis, lv. 3. 

Lisboa, Torre do Tombo, Gaveta VI, mç. único, nº 29. 

Lisboa, Torre do Tombo, Gaveta XII, mç. 1, nº 4. 

Lisboa, Torre do Tombo, L.N., Extras. 

Lisboa, Torre do Tombo, L.N., Guadiana, lv. 1. 

Lisboa, Torre do Tombo, Mosteiro de Santa Maria de Almoster, cx. 7, mç. 2, nº 40. 

Lisboa, Torre do Tombo, Mosteiro de Santos-o-Novo, cx. 1, mç. 2, nº 6. 

 

Fontes impressas 

AZEVEDO, Pedro A. de; FREIRE, A. Braamcamp – Livro de D. João de Portel, edição 
fac-simile coordenada por Hermenegildo Fernandes. Lisboa: Edições Colibri e 
Câmara Municipal de Portel, 2003.  



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       68 

COSTA, Avelino de Jesus da – Álbum de Paleografia e Diplomática. 4ª ed. Coimbra: 
Instituto de Paleografia e Diplomática - Faculdade de Letras da Universidade de 
Coimbra, 1983. 

COSTA, Avelino de Jesus da; MARQUES, Maria Alegria Fernandes – Bulário português 
de Inocêncio III (1198-1216). Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 
1989. 

Livro dos forais, escripturas, doações, privilégios e inquirições, com um estudo de José 
Mendes da Cunha Saraiva, Subsídios para a História da Ordem de Malta, II-IV, 3 vols., 
separata de “Ocidente”, vols. 25-28. Lisboa: Arquivo Histórico do Ministério das 
Finanças, 1946-48. 

MARQUES, José – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Reedição melhorada e 
ampliada, 2 tomos. Braga: Arquidiocese de Braga, 2016. 

VENTURA, Leontina; OLIVEIRA, António Resende de (eds.) – Chancelaria de D. 
Afonso III, Livro I. Vol. 2. Coimbra: Imprensa da Universidade, 2006. 

 

Estudos 

AYALA MARTÍNEZ, Carlos de – “Frontera Castellano-Portuguesa y Órdenes 
Militares. Problemas de jurisdición (ss. XII-XIII)”. In ÁLVAREZ PALENZUELA, 
Vicente (ed.), Jornadas de Cultura Hispano-Portuguesa. Madrid: Universidad 
Autónoma de Madrid, 1999, pp. 51-92. 

CALDERÓN MEDINA, Inés – Cum magnatibus regni mei. La nobleza y la monarquía 
leonesas durante los reinados de Fernando II y Alfonso IX de León (1157-1230). 
Madrid: CSIC, 2011.  

CALDERÓN MEDINA, Inés – “Reyes, nobles y frontera. Entre la violencia y el 
parentesco en el espacio fronterizo galaico portugués (siglos XII-XIII)”. Cuadernos 
de Estudios Gallegos 64/130 (2017), pp. 91-117.  

CALDERÓN MEDINA, Inés – Los Soverosa: una parentela nobiliaria entre tres reinos. 
Poder y parentesco en la Edad Media Hispana (ss. XI-XIII). Valladolid: Ediciones 
Universidad de Valladolid, 2018. 

CALDERÓN MEDINA, Inés; FERREIRA, João Paulo Martins – “Os senhores de 
Cabreira e Ribeira. Um estudo sobre a sua origem e transcendência peninsular. 
Séculos XII- XIV”. Revista Portuguesa de História 44 (2013), pp. 123-152. 

CALDERÓN MEDINA, Inés; FERREIRA, João Paulo Martins – “Beyond the Border: The 
Aristocratic mobility between the kingdoms of Portugal and León (1157-1230)”. e-
JPH [online] 12/1 (2014), pp.1-48. [Consultado a 3 Maio 2020]. Disponível em 
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/i
ssue23/html/v12n1a01.html. 

https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue23/html/v12n1a01.html
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue23/html/v12n1a01.html


Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       69 

COSTA, Paula Pinto – “História da Comenda. Comenda e território. A dimensão 
imaterial da comenda de Marmelar”. In FONSECA, Luís Adão da (coord.) – Comendas 
das Ordens Militares: perfil nacional e inserção internacional. Noudar e Vera Cruz de 
Marmelar. Coleção Militarium Ordinum Analecta. Vol. XVII. Porto: CEPESE e 
Fronteira do Caos, 2013, pp. 207-234. 

COSTA, Paula Pinto – “Álvaro Gonçalves Pereira: um homem entre a oração e a 
construção patrimonial como estratégia de consolidação familiar”. População e 
Sociedade 23 (Junho 2015), pp. 45-71. [Consultado a 3 Maio 2020]. Disponível em 
http://www.cepesepublicacoes.pt/portal/pt/obras/populacao-e-sociedade-n-o-
23 . 

COSTA, Paula Pinto – “De la frontière a la consolidation du territoire: la contribution 
des Ordres militaires au processus de territorialisation aux XIIe-XIIIe siecles”. In 
BOISSELLIER, Stéphane; FERNANDES, Isabel Cristina (eds.) – Entre Islam et 
Chrétienté. La territorialisation des frontières, XIe-XVIe siècles. Rennes: Presses 
Universitaires de Rennes, 2015, pp. 141-169.  

COSTA, Paula Pinto – “Reflexos em Portugal de um ‘mundo’ em mudança: a origem 
da ordem de Cristo no século XIV”. In GUINOT, Enric; ANDRÉS, Fernando; CERDÁ, 
Josep; PARDO, Juan F. (eds.) – Santa María de Montesa. La Orden Militar del Reino de 
Valencia. Siglos XIV-XIX. Valencia: P.U.V., 2019, pp. 73-87.  

COSTA, Paula Pinto – Templários em Portugal. Homens de Religião e de Guerra. 
Lisboa: Manuscrito, 2019. 

CUNHA, Maria Cristina Almeida e – A Ordem Militar de Avis (das origens a 1329). 
Porto: Universidade do Porto, 1989. Dissertação de Mestrado. 

CUNHA, Maria Cristina Almeida e – “A eleição do Mestre de Avis nos séculos XIII-
XV”. Revista da Faculdade de Letras – História XIII (1996), pp. 103-109.  

CUNHA, Maria Cristina Almeida e – “A filiação da Ordem de Avis em Calatrava. 
Algumas notas a propósito da visita de 1346”. In As Ordens Militares e de Cavalaria 
na Construção do Mundo Ocidental - Actas do IV Encontro sobre Ordens Militares. 
Lisboa: Edições Colibri e Câmara Municipal de Palmela, 2005, pp. 317-326. 

CUNHA, Mário Raul – A Ordem Militar de Santiago: das origens a 1327. Porto: 
Universidade do Porto, 1991. Dissertação de Mestrado. 

FERREIRA, João Paulo Martins – Entre a Consanguinidade e a Naturalidade: A 
Movimentação da Nobreza Portuguesa entre os Reinos de Portugal e Leão (1157-
1230). Porto: Universidade do Porto, 2010. Dissertação de Mestrado.  

FERREIRA, João Paulo Martins – “Organização Diocesana. A Influência 
Transfronteiriça das Dioceses de Braga e Tuy e a Génese de Portugal”. In FONSECA, 
Luís Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza. Um olhar peninsular sobre uma 
região histórica. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2014, pp. 189-194.  

FERREIRA, João Paulo Martins – A Nobreza Galego-Portuguesa da Diocese de Tui 
(915-1381). Santiago de Compostela: CSIC, 2019. 

http://www.cepesepublicacoes.pt/portal/pt/obras/populacao-e-sociedade-n-o-23
http://www.cepesepublicacoes.pt/portal/pt/obras/populacao-e-sociedade-n-o-23


Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       70 

 

FONSECA, Luís Adão; et al. – “Bragança na Idade Média”. In SOUSA, Fernando de 
(coord.) – Bragança. Das Origens à Revolução Liberal de 1820. Vol. I. Bragança: 
Município de Bragança, CEPESE, 2019, pp. 187-380. 

LÓPEZ FERNÁNDEZ, M. – Pelay Pérez Correa: Historia y Leyenda de un maestre 
santiaguista. Badajoz: Diputación de Badajoz, 2010. 

MARQUES, José – “Os Castelos Algarvios da Ordem de Santiago no Reinado de D. 
Afonso III”. Caminiana 13 (Dezembro de 1986), pp. 9-32. 

MATTOSO, José – D. Afonso Henriques. Lisboa: Círculo de Leitores, 2006. 

MOREIRA, Filipe Alves – “O Papel da Língua e do Bilinguismo”. In FONSECA, Luís 
Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza. Um olhar peninsular sobre uma região 
histórica. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2014, pp. 381-383. 

ROSAS, Lúcia – “A Lição dos Mosteiros nas Margens do Rio Minho. A perspectiva 
portuguesa”. In FONSECA, Luís Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza. Um olhar 
peninsular sobre uma região histórica. Porto: CEPESE e Fronteira do Caos, 2014, pp. 
279-281. 

SILVA, Luísa Morgado de Sousa e – “A Ordem de Cristo durante o mestrado de D. 
Lopo Dias de Sousa (1373?-1417)”. In Militarium Ordinum Analecta. Vol. I. Porto: 
Fundação Eng.º António de Almeida, 1997, pp. 5-126.  

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – Linhagens Medievais Portuguesas. 
Genealogias e Estratégias (1279-1325), 3 volumes. Porto: CEGHHF, 1999. 

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto – “«Pela Morte se Conhece um Pouco da 
Vida». A propósito do testamento de Dona Châmoa Gomes de Tougues, fundadora 
do mosteiro de Santa Clara de Entre-os-Rios”. In Carlos Alberto Ferreira de Almeida. 
In Memoriam. Vol. II. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 1999, pp. 
219-233. 

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “De e Para Portugal. A Circulação de 
Nobres na Hispânia Medieval (Séculos XII a XV)”. Anuario de Estudios Medievales 
40/2 (julio-diciembre de 2010), pp. 889-924. 

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “A Aristocracia no Território de 
Bragança (Séculos XI-XV). O Tempo dos Bragançãos (Sécs. XI-XIII)”. In SOUSA, 
Fernando de (coord.) – Bragança. Das Origens à Revolução Liberal de 1820. Vol. I. 
Bragança: Município de Bragança, CEPESE, 2019, pp. 192-208. 

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “As Ordens Militares e a Centralização 
Régia Portuguesa (Sécs. XII-XV) – algumas reflexões”. In VIII Encontro sobre Ordens 
Militares. Ordens Militares, Identidade e Mudança (Palmela, 12 a 16 de Junho de 2019). 
Actas (no prelo). 

 
 



Fidalgos e freires-cavaleiros. Vidas sem fronteiras (…) ● José Augusto de Sottomayor- Pizarro; Paula Pinto Costa 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       71 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

SOTTOMAYOR- PIZARRO, José Augusto de; COSTA, Paula Pinto – “Fidalgos e freires-

cavaleiros. Vidas sem fronteiras na Hispânia medieval”. Medievalista 31 (Janeiro – 

Junho 2022), pp. 47-71. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza: 
posibles semejanzas entre las catedrales de Tui y Braga1 

 
Artistic exchanges in a cross-border diocese: possible similarities 

between the cathedrals of Tui and Braga 
 

 
Marta Cendón Fernández 

Universidade de Santiago de Compostela, Facultade de Xeografía e Historia, Departamento 
de Historia da Arte 

15782 Santiago de Compostela, España 
 

marta.cendon@usc.es 
https://orcid.org/0000-0002-5975-4910 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 31 de Janeiro de 2021 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 12 de Novembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5095 
 

 

 

 

 
 

 
1 Este artículo se enmarca en el proyecto de investigación Transferencias humanas, culturales e 
ideológicas entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV), financiado por el Ministerio de Economía, 
Industria y Competitividad (HAR2017-89398-P) y dirigido por la Dra. Isabel Beceiro Pita (Instituto 
de Historia-CSIC). 

 
 

      
N.º31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:marta.cendon@usc.es
https://orcid.org/0000-0002-5975-4910
https://doi.org/10.4000/medievalista.5095


Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     74 

RESUMEN 
 

La sede tudense surge en un espacio que, con el devenir del tiempo, pertenecerá a dos 
países; los ríos Miño y Limia marcan los límites de esa parte de una diócesis, cuya capital, 
Tui, poseyó un papel relevante ya desde época romana, con una vinculación fundamental 
con Braga. Ambas viven los avatares históricos de la Alta Edad Media, y sus sedes 
episcopales son restauradas casi por las mismas fechas. Tras ello intentan reconstruir sus 
edificios catedralicios: primero Braga, con un proyecto inicial en buena medida destruido 
hacia 1110 y después Tui tras un período de reubicación en el monasterio de San Bartolomé. 
La multiplicación de donaciones permite pensar que la nueva catedral de Tui se inicia hacia 
1125, con un transepto de tres naves, similar al de la catedral de Santiago y a la inicial de 
Braga, así como una cabecera de cinco ábsides semejante a la que plantea el nuevo proyecto 
bracarense. Estos poseen paralelos en otras catedrales sufragáneas de Braga: además de 
Tui, Ourense y Lamego. Junto a todo ello existen numerosos intercambios artísticos 
transfronterizos ya que la diócesis tudense irradia sus modelos a lo largo de sus límites 
diocesanos, limítrofes con los de Braga. 
 
Palabras clave: Catedral; Tui; Braga; intercambios artísticos; transfronterizo. 
 
 
 

ABSTRACT 
 
The Tudense bishopric arises in a space that, with the passing of time, will belong to two 
countries. The rivers Miño and Limia mark the limits of a diocese whose capital, Tui, had an 
important role since Roman times, with a fundamental link with Braga. Both, live the 
historical vicissitudes of the High Middle Ages, and their episcopal sees are restored around 
the same dates. After that, they tried to rebuild their cathedral buildings: first Braga, with 
an initial project largely destroyed around 1110 and then Tui after a period of relocation in 
the monastery of San Bartolomé. The multiplication of donations allows us to think that the 
new cathedral of Tui began around 1125, with a transept of three naves, similar to that of 
the cathedral of Santiago and the initial one in Braga, as well as a five-apse chevet, similar 
to the one proposed by the new bracarense project. These have parallels in other suffragan 
cathedrals of Braga: in addition to Tui, Ourense and Lamego. Along with all this, there are 
numerous cross-border artistic exchanges since the diocese of Tui radiates its models 
throughout its diocesan limits, bordering those of Braga. 
 
Keywords: Cathedral; Tui; Braga; artistic exchanges; cross border. 
 
 
  



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     75 

 
 
Una sede transfronteriza 

La sede tudense surge en un espacio que, con el devenir del tiempo, pertenecerá a 

dos países: los ríos Miño y Limia van a marcar los límites de esa parte de una 

diócesis, cuya capital, Tui, poseyó un papel relevante ya en época romana2. Ubicada 

en la vía XIX del itinerario de Antonino, que unía Braga con Astorga -con hitos 

relevantes en Bracara Augusta (Braga), Limia (Ponte de Lima), Tude (Tui), Turoqua 

(Pontevedra), Aquis Celenis (Caldas de Reyes), Iria, Lucus Augusti (Lugo) y Asturica 

Augusta (Astorga)- la mansio de Tui facilitará los contactos entre dichos enclaves3. 

 

Sobre ese espacio geográfico se superpone el cristianismo, cuyos orígenes son 

verdaderamente complejos dada la carencia de testimonios que permitan 

diferenciar restos romanos y los que se corresponden con la nueva religión, cuya 

variación se produce más en el significado que en la forma. A lo largo de la Alta Edad 

Media lo que conocemos mejor es aquello que se refiere a los asentamientos suevos, 

de los cuales cabe destacar los procedentes de las zonas urbanas del triángulo Tui-

Braga-Oporto4, con la capital en Braga5. En la segunda mitad del siglo VI es cuando 

cristaliza la estructura diocesana. En lo que hoy es Galicia, hay que hablar de cinco 

sedes: Lugo, Iria, Tui, Bretoña y Ourense6 y en el actual Portugal, Braga, Dumio, 

Oporto, Viseu, Coimbra, Lamego e Idanha7. En el Parroquial Suevo o Divisio 

 
2 PERLES FONTAO, Juan J. – “Tui dende a arqueoloxía”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ 
SOUTELO, Silvia (coords.) – Tui: pasado, presente y futuro. Pontevedra: Diputación Provincial de 
Pontevedra, 2004, pp. 15-33. PERLES FONTAO, Juan J. – “Castellum Tyde ou a existencia dun 
xacemento castrexo no conxunto histórico da cidade de Tui: elementos de valoración”. Castellum 
Tyde 1 (2007), pp. 21-39. GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia – “Arqueología de Tui: el papel del enclave 
Tude en la Antigüedad”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) – Tui: 
pasado, presente y futuro. Pontevedra: Diputación Provincial de Pontevedra, 2004, pp. 35-56.  
3 GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia – O Tui antiguo: una aproximación histórica-arqueolóxica. Noia: 
Toxosoutos, 2007, pp. 76-129. 
4 SÁNCHEZ PARDO, José – “Iglesias y dinámicas sociopolíticas en el paisaje gallego de los siglos V-
VIII”. Hispania LXXIII/ 243 (enero-abril 2013), pp. 11-50, p. 19. 
5 AMARAL, Luís Carlos – Formação e desenvolvimento do dominio da diocese de Braga no período da 
reconquista (século X-1137). Porto: Universidade do Porto, 2007. Dissertação de Doutoramento.  
6 SÁNCHEZ PARDO, José – “Iglesias y dinámicas sociopolíticas en el paisaje gallego de los siglos V-
VIII”, p. 22. 
7 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”. In LÓPEZ ALSINA, Fernando (ed.) – El 
Papado, la Iglesia Leonesa y la Basílica de Santiago a finales del siglo XI.  Santiago: Consorcio de 
Santiago, 1999, pp. 177-214; pp. 194-198. MARQUES, José – “As dioceses portuguesas até 1150”. 
Biblos 78 (2002), pp. 7-59. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     76 

Theodomiri (570-580), Tui cuenta con 17 iglesias en un área relativamente pequeña, 

de las cuales 13 se hallarían al norte del Miño y 4 al sur.  

 

Por lo que respecta a la sede tudense el primer obispo perfectamente documentado 

es Anila, quien regía la sede en el 572, cuando participa, con los restantes obispos 

del convento lucense, en el II concilio de Braga8. En realidad, la iglesia metropolitana 

era Braga si bien se había dividido en dos conventos o concilios (Lugo y Braga). Al 

primero pertenecen las sedes galaicas y Astorga, algo curioso pues Tui había estado 

siempre estrechamente vinculada a Braga9. 

 

La integración en el Reino Visigodo, a finales del siglo VI, tampoco parece 

especialmente traumática y Gallaecia no sufrirá cambios político-administrativos 

importantes hasta mediados del VII10. Sin embargo, desde el punto de vista de la 

organización religiosa Braga se refuerza como metrópoli e incluso se incorporan a 

ella sedes que habían dependido de Mérida. Por otro lado, Leovigildo amplía las 

sedes arrianas. Así en las actas del III Concilio de Toledo (589), en Tui conviven un 

obispo arriano – Gardingo – y uno católico – Neufila –, el primero tal vez en San 

Bartolomé y el segundo bajo la actual catedral11. 

 

Tras la llegada de los musulmanes se produce una desarticulación de la organización 

episcopal, de tal modo que la reorganización posterior implicará una serie de 

cambios12. Es cierto que en la mitad sur de Galicia la desarticulación fue más 

profunda; de hecho, los obispos tudenses se instalan en Iria, en las comarcas de Faro, 

Bergantiños, Nendos y Soneira (tabla 1) donde permanecen hasta el 914 según la 

mayoría de los autores13, si bien los datos son confusos.  
 

 
8 DÍAZ Y DÍAZ, Manuel C.; VILARIÑO PINTOS, Daría – “La diócesis de Tuy hasta 1100”. In GARCÍA ORO, 
José (coord.) – Historia de las diócesis españolas. Iglesias de Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. 
Madrid: BAC, 2002, p. 541.  
9 DÍAZ Y DÍAZ, Manuel C.; VILARIÑO PINTOS, Daría – “La diócesis de Tuy hasta 1100”, p. 541. 
10 SÁNCHEZ PARDO, José – “Iglesias y dinámicas sociopolíticas en el paisaje gallego de los siglos V-
VIII”, p. 20. 
11 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) – Tui: Pasado, presente 
y futuro. I Congreso de Historia de Tui. Pontevedra: Diputación Provincial, 2004, pp. 57-95, p. 66. 
12 SÁNCHEZ PARDO, José – “Iglesias y dinámicas sociopolíticas en el paisaje gallego de los siglos V-
VIII”, p. 34.  
13 DÍAZ Y DÍAZ, Manuel C.; VILARIÑO PINTOS, Daría – “La diócesis de Tuy hasta 1100”, p. 544.  



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     77 

TUI IRIA/SANTIAGO BRAGA LUGO OURENSE 
San Epitacio 
(hacia 57) * 

 San Pedro de 
Rates (45-60) * 

San Capitón 
 

 

San Evasio (hacia 
82) * 
 
 
 
 
 
 
Ceponio (440-
450) * 

 Paterno II (400-
405)14, 
Paulo (400-415?) 
Balconio (415-
447)15 
Profuturo II (537-
538) 
 

Agrestio (desde 
433) 

 

Anila 
(mencionado en 
572) 
Primero 
documentado. 

Andrés (firma las 
actas del I Concilio 
de Braga en 561 y 
del II Concilio de 
Braga en 572) 

Lucrecio (561-
562) 
San Martín de 
Braga (572-579) 
 

Nitigio, Nitigis, 
Nitigisio o 
Nitigesio (ca. 562 
- después de 589) 
 

Witimiro 
(ca. 570) 
 
 
 

Neufila 
(mencionado en 
589, católico) 
Gardingo (antes 
de 633, arriano) 

Dominicus (firma 
las actas del III 
Concilio de Toledo 
en 589) 
 

Pantardo (580-
589) 
Benigno (589-
612) * 
 

Becila (arriano 
entre 585-589, 
convertido al 
catolicismo) 

Lupato (en 
589) 
 

Anastasio 
(mencionado 
entre 633 y 638) 
 

Samuel (firma las 
actas del IV 
Concilio de Toledo 
en 633) 

Tolobeu (612-633) 
* 
 

 Teodoro 
(en 610) 
 

Adimiro 
(mencionado en 
646, en el VII 
Concilio de 
Toledo en 646) 
 

Gotomarus (firma 
las actas del VI 
Concilio de Toledo 
en 638, y las del 
VII Concilio de 
Toledo en 646) 

Julián II (633-653) Vasconio (desde 
633 a 646) 

David 
(entre 633 
y 638) 
 

Beato 
(mencionado en 
653, en las actas 
del VIII Concilio 
de Toledo) 

Vincibilis (firma 
las actas del VIII 
Concilio de Toledo 
en 653) 
 

Potamio (653-
656) 
San Fructuoso de 
Dume y Braga 
(656-660) 
Manucino (660-
661) * 

Ermefredo (desde 
653 a 656) 
 

Gaudisteo 
(entre 646 
y 650) 
Somna 
(entre 653 
y 655)b 
Alario o  

Genitivo (firma en 
675, en el III 
Concilio de Braga, 
detrás del 
metropolitano de 
Braga y llega al 
XII Concilio de 
Toledo de 681) 
Oppas 
(mencionado en 
683, en el XIII 
Concilio de 
Toledo) 

Ildulfus-Félix 
(firma las actas del 
III Concilio de 
Braga en 675, del 
XII Concilio de 
Toledo en 681, del 
XIII Concilio de 
Toledo en 683 y 
del XV Concilio de 
Toledo en 688) 
 

Pancracio (661-
675) * 
Leodegisio Julián 
(675-678) 
Liuva (678-681) 
Quirico (681-687) 
* 
 

Rectógenes 
(desde 657) 
Eufrasio (desde 
681 a 688) 
 

Hilario 
(entre 675 
y 683) 

San Adelfio 
(mencionado 

Selva (durante el 
reinado de Witiza) 

Faustino (688-
693) 

Potencio (desde 
695) 

Fructuosus 
(activo 

 
14 Primer obispo históricamente referenciado. 
15 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 197. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     78 

entre 688, XV 
Concilio de 
Toledo y 693, XVI 
Concilio de 
Toledo) 

   entre 688 
y 693) 
 

REFUGIADOS EN 
SANTIAGO (?) 

Teodesindo 
(mencionado en 
709) 

Félix (693-734), 
último obispo 
residente en Braga  

  

REFUGIADOS EN 
SANTIAGO (?) 
En Faro, 
Bergantiños, 
Nendos y 
Soneira16 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Restauración de 
Tui (850-866)17 

Emila (durante el 
reinado de Don 
Pelayo) 
Román (durante el 
reinado de Fruela 
I) 
Agustín (durante el 
reinado de Fruela 
I) 
Honorato (durante 
el reinado de 
Fruela I) 
Vincele (durante el 
reinado de 
Aurelio) 
Cresconio I 
(durante el 
reinado de Silo) 
Vaula (durante el 
reinado de 
Mauregato) 
Quendulfo I 
(durante el 
reinado de 
Bermudo I) 
Teodomiro (818-
847) (Durante su 
pontificado, en 830 
se descubrió la 
tumba del Apóstol 
Santiago en 
Compostela) 
Ataúlfo I (c. 847-
851) 
Ataúlfo II (c.851-
c.867) 

ESTABLECIDOS 
EN LUGO 
Santiago de Braga 
(734-736) 
Erónio (736-737) 
* 
Hermenegildo 
(737-738) * 
Jacobo (738-740) * 
Odoario (740-
786)18 
Ascárico (780-
811) * 
Argimundo (821-
832) * 
Nostiano (832) * 
Ataúlfo (832-840) 
Ferdizendo (840-
842) * 
Dulcídio (842-
850) * 
Gladila (850-867) 
Engomado (867-
875) * 
 
 

Odoario (ca. 750-
ca. 780) 
Adulfo (desde 
832)  
Gladilano 
(842/850-desde 
861) 
Froilán (desde 
875-883) 

Maydo (-
802) 
Adulfo (en 
820) 
 
 
 
 

No hay nombrado 
obispo (881) 
Existe la sede 
(878-886) 

Sisnando I (879-
919). 

Flaviano (875-
881) 
Flaiano (881-889) 
* 

Flaviano o 
Flayano (883-
desde 885) 

Sebastián 
(877-881) 
Genserico 
(en 884) 

 
16 DÍAZ Y DÍAZ, Manuel C.; VILARIÑO PINTOS, Daría – “La diócesis de Tuy hasta 1100”, p. 544. Soneira 
habría sido usufructuada por los obispos de Tui hasta 915, según por COSTA, Avelino de Jesus da – O 
bispo D. Pedro e a organização da Arquidiocese de Braga. 2ª ed.. Vol. I. Braga: Ed. da Irmandade de São 
Bento da Porta Aberta, 1997, p. 203. 
17 CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Episcopologio tudense, de 911 a 1024”. Tui. Museo y Archivo 
Histórico Diocesano IX (2001), pp. 99-127. 
18 Fecha del fallecimiento indicada por COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização 
da diocese de Braga”. In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional– Actas. 
Vol. 1, Braga: Universidade Católica Portuguesa/ Cabido Metropolitano e Primacial de Braga, 1990, 
pp. 379-434, p. 390. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     79 

Diego (882-900)19 
 
Hermogio (911-
hacia 920) 
 

Argimiro (889-
910) * 
Recaredo (después 
de 922) 

Recaredo (desde 
885-923/4).  
 

Sumna 
(886-890) 
Egila (en 
900) 
Esteban 
(en 905) 

Branderico (antes 
de 922-933)20 
 

Gundesindo 
Aloitez (activo en 
923), hermano del 
conde 
Hermenegildo 
Aloitez 

Teodomiro (910-
924) * 
 

Ero (924-941) 
 

Ansurio 
(909-922) 
 

Naustio (hacia 
926-hacia 932)21 

Hermenegildo 
(924-951) 

Héroe/ Hero (924-
930) 

 Martín 
(923/924) 

Oveco o Eneco 
(hacia 932-936) 

 Silvatano (930-
942) * 

 Diego I 
(938-954) 

Vimara (936-
hacia 948) 
 

 Gonçalo/ 
Gundisalvo (942-
950) 

Gonzalo/Gudesteo 
(942-950) 
 

 

Baltario (hacia 
948-951) 
 

Sisnando 
Menéndez, 
Sisnando II (951-
968) 

Hermenegildo 
(951-985) 

Hermenegildo II. 
(951-985) 
 

Fredulfo 
(956-963) 
 

Viliulfo (952-
1003) 
 

San Rosendo 
(Administrador 
apostólico entre 
970-977) 
Pelayo/Payo 
Rodríguez (977-
985), renunció 

Pelagio o Paio 
(986-1003)22  

Pelayo (985-
ca.1000) 
 

Diego II 
(967-977) 
Gonzalo 
(982-985) 
Vilulfo de 
Tui (986-
1003) 

Naustio? (post 
1003) 
Pelayo (inicios del 
siglo XI) 

San Pedro de 
Mezonzo (985-
1003) 
 

Diego (1003-
1004) 

Diego (desde 
1017) 
 

 

Alfonso (antes de 
1022)23 
 

Sisnando Díaz 
(activo en 1007) 
Vimara Díaz 
(activo en 1011) 

Flaviano (1004-
1017) 

  

Suario Bermúdez, 
de Lugo (1022-
1024) 
Sede unida a Iria 
Flavia (1024-
1069) 
 

Vistruario (1016-
1032) 
Servando (?) 
Cresconio II 
(1048–1066) 
Gudesteo (1067–
1069) 
 

Suario (1022) 
 
Pedro (1022-
1058) 
Maurelo (1058-
1060) 
Sigfredo (1060) 
 

Suario (desde 
1022) 
Pedro (1022-
1058) 
Maurelo (1058-
1060) 
 

Suario de 
Lugo 
(1022) 
Vimara 
(1042-
1045) 
 

 
19 Cronología tomada de COSTA, Avelino de Jesus da – O bispo D. Pedro, vol. I, p. 202, indica que fue 
quien suscribió el acta de deposición de reliquias en la iglesia de Santiago. 
20 Según el orden propuesto en CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Episcopologio tudense, de 911 a 1024”, 
p. 99. Otros autores los sitúan en orden inverso, COSTA, Avelino de Jesus da – O bispo D. Pedro, vol. I, 
p. 203. 
21 CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Episcopologio tudense, de 911 a 1024”, p. 99. Según este autor 
posterior a 1003. 
22 En el episcopologio de Lugo desaparecen las menciones a Braga, COSTA, Avelino de Jesus da – “O 
Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, p. 391. 
23 Consagró San Román de Neiva (Viana do Castelo) antes de 1022. Véase COSTA, Avelino de Jesus da 
– O bispo D. Pedro, vol. I, p. 203.  



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     80 

Jorge (1068-
1072)24 

Diego Peláez (o 
Diego Páez) (1075-
1088)  

Vistrario (1060-
1070) 

Vistrario (1060-
1086) 

Edoronio 
(1071-
1088) 

Auderico 
(ca.1072-hacia 
1098) 

Pedro II (1088-
1090) 
Dalmacio (1094-
1095) 

Pedro (I) de Braga 
(1070/1 - 1091) 
 

Amor (1088-
1096) 

Pedro 
(1088-
1096) 
 

Alfonso II (hacia 
1098-1130) 

Diego Gelmírez 
(Administrador 
Apostólico de 
1096-1100. Obispo 
de 1100-1120. 
Primer arzobispo 
de 1120-1140) 

San Gerardo de 
Moissac (1096 - 
1108) 
Mauricio Burdino 
(1109 - 1118) 
Paio Mendes 
(1118 - 1137) 

Pedro II (1098-
1113) 
Pedro III (1114-
1133) 
 

Diego III 
(1100-
1132) 
 

Pelayo Meléndez 
(1130-1156) 

Berenguel o 
Berengario (1140–
1142) 
Pedro Helías 
(1143-1149) 
Bernardo I (1151-
1152) 

Juan (I) Peculiar 
(1139 - 1175) 

Guido (1134-
1152) 

Martín 
(1132-
1156) 
 

 
Tabla 1 – Sedes episcopales de Tui, Iría/Santiago, Braga, Lugo y Ourense hasta mediados del 
siglo XII (elaboración propia). 
 
 
 
Flórez considera que el obispo Nausto se retiró al monasterio de San Cristóbal de 

Labruja (Ponte de Lima)25, habiendo ocupado la sede tudense hacia 925, por lo que 

el rey Alfonso al que se refiere el documento sería Alfonso IV. Sin embargo, Carriedo 

concluye que ocuparía la sede después de 1003, siendo rey Alfonso V (999-1028), 

pues los ataques normandos serían posteriores a 968 y los musulmanes serían los 

de Almanzor (997)26. Por su parte López Alsina indica que es probable que se tratase 

del obispo de Coimbra – fallecido en 912 e inhumado en el monasterio de San Andrés 

de Trobe27 – que hubiese administrado también el obispado tudense-, lo cual parece 

 
24 En agosto de 1068 fijó el censo que el monasterio de San Salvador de la Torre (Viana de Castelo) 
debía de pagar a la sede de Tui, COSTA, Avelino de Jesus da – O bispo D. Pedro, vol. I, p. 203. 
25 En un documento de 1112 se señala: “… Tuda Civitas Episcopalis, fluvium, quod Sarraceni & 
Normanni frequetious solebant intrare, & Civitatem Tudensem multis praelis undique impugnare. Qua 
propter venerabilis Naustius, Dei gratia urbis Tudensis Epicopus, Sarracenorum & Normannorum 
impugnationis de clinans ad Monasterium Labrugia diffudium fecit”, FLÓREZ, Henrique – España 
Sagrada. Madrid: Antonio Marín, tomo XXII, 1767. Ed. facs. Lugo: Alvarellos, 1992, doc.II, pp .250-
251. 
26 CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Obispos de Ourense, Obispos de Tui y Obispos de Lugo (982-1071)”. 
Diversarum Rerum 12 (2017), pp. 13-52, p. 21. 
27 En el interior de la iglesia está la lápida sepulcral de Nausto, obispo de Coimbra:  BOUZA BREY, 
Fermín – “Lauda sepulcral de Nausto, obispo de Coimbra”. In Estudios sobre la Monarquía Asturiana, 
XI centenario de Alfonso II el Casto (1942). Oviedo: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Instituto de Estudios Asturianos, 1950 (2ª ed. 1971), pp. 275-286, p. 275; SOARES, Torquato de Sousa 
– “A inscrição tumular do bispo Nausto de Coimbra (867-912)”. Revista Portuguesa de História 1 
 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     81 

corroborar el hecho de que en la Crónica Albeldense entre los obispos de época de 

Alfonso III no se menciona a ningún obispo de Tui, así como la consagración por 

parte de Nausto28 de la iglesia de Santiago de Castelo de Neiva, próxima a Labruja 

ubicada al sur del Limia, límite de la diócesis de Tui.  

 

En noviembre de 985 desaparecen los obispos de Lugo y Ourense. Esta última sede 

se vincula a Tui, y pasa a ser gobernada por el obispo Viliulfo que ocupaba la sede 

tudense desde 95129, quien sufre algunos de los ataques más crudos tanto por parte 

de musulmanes como normandos. Su episcopado se prolonga hasta 1003 (tabla 1). 

Según Mansilla se habría retirado a San Esteban de Ribas de Sil30. 

 

Los ataques de los normandos –que habrían tenido lugar entre 1008 y 1016- fueron 

tan crudos que, a pesar del intento de reorganización llevado a cabo en 1022, Tui es 

anexionada a la sede de Santiago por parte de Alfonso V, el 24 de octubre de 102431. 

En dicho documento de agregación se hablaba de la iglesia fundada en la ciudad de 

Tui bajo la advocación de san Bartolomé32, la cual, según López Alsina, no sería la 

catedral ubicada en Tude, que estaría destruida, sino la iglesia principal situada en 

Rebordáns33.  

 
(1940), pp. 144-148. Según la transcripción de NÚÑEZ RODRÍGUEZ, Manuel – “Inscripciones de la 
Galicia Altomedieval”. Revista de Guimarães LXXXIX (1979), pp. 293-320, p. 319, la lápida dice así: 
“HIC QVIE/ TVS RECV/ BAT FELICIS/ CORTE NA/VSTIA EPI/SACERDOS QUE LETVS/ CELIS MEN/TE 
INTVLIT/ ALMA FI/DES DE/GENS CVL/MINE PON/TIFICALI/ CONIM/BRIENSE SEDIS PER/ANNIS XLV 
RE/QVIES/CENS IN/ HOC TV/MVLO DIE/X CHA/L(EN)D(AS) DEC(EM)BR(I)S ERA DCCCC/L”, que él 
traduce: “Aquí descansa tranquilo el obispo Naustia de feliz suerte, sacerdote, a quien la fe 
alimentadora llevo a los cielos ... yaciendo en este sepulcro el día 22 de noviembre del año 912”.  
28 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”, pp. 58-61. 
29 CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Obispos de Ourense, Obispos de Tui y Obispos de Lugo (982-1071)”, 
p. 17. 
30 MANSILLA, Demetrio – “Restauración de las sufragáneas de Braga a través de la reconquista”. 
Revista Portuguesa de História 6 (1955), pp. 117-148, p. 132. 
31 “Post non longum uero tempus, crescentibus hominum peccatis, gens Leodemanorum pars maritima 
est dissipata et, quoniam Tudensis sedis ultima pre omnibus sedibus et infima erat, eius episcopus qui 
ibi morabatur cum omnibus suis ab ipsis inimicis captiuus duuctus est; et alios occiderunt, alios 
uendiderunt necnon et/ ipsam ciuitatem ad nichilum reduxerunt, que plurimis annis uidua atque 
lugubris permansit”, LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – Tumbo A de la catedral de Santiago. Sada, A Coruña: 
Ediciós do Castro, 1998, pp. 152-153. LÓPEZ ALSINA, Fernando “La cristalización de Tui como 
espacio de poder señorial entre 1095 y 1157”, p. 63. 
32 “…ipsum locum et civitatem Tudensem cum eclesia ibi fundata in nomine Sancti Bartholomaei 
Apostoli”, LÓPEZ FERREIRO, Antonio – Historia de la S.A.M.I. de Santiago de Compostela.  Santiago de 
Compostela: Imp. y enc. del Seminario Conciliar Central, t. II, 1899, p. 340. 
33 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”, p. 65. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     82 

 

En 1068 el rey García restaura la sede de Tui en la persona del obispo don Jorge34, 

el cual viviría en San Bartolomé35. No se conserva el documento, pero debe de ser 

similar al del 1 de febrero de 1071, cuando García dona al obispo Jorge una basílica, 

bajo las advocaciones de Apóstol Bartolomé y la Virgen María; los mártires Sixto –

obispo-, Lorenzo –arcediano- y el duque Hipólito; el mártir Jorge; el obispo y confesor 

Martín y san Juan Bautista36. Entre ellas se recogerían las advocaciones de las dos 

antiguas sedes. El documento de febrero de 1071 sería el último emanado de la 

cancillería de García, quien en mayo de este mismo año se vio privado de su reino, 

como recogió Andrade37. 

 

El 13 de junio de 1071, Urraca, hermana de García y de Alfonso VI, efectúa una 

donación a la iglesia tudense38, que fue considerada la verdadera restauración de la 

sede39, en la que insiste en que, tras las diversas invasiones, se encontraba “muy pobre, 

y acabada”. Comparando este diploma con el de 1024, López Alsina considera que 

existían muchas similitudes, que tal vez estarían presentes en el perdido diploma de 

106840. Como se ha indicado, la sede habría sido restaurada por García, y quizá no se 

 
34  IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto; MÉNDEZ CRUCES, Plácido – Evocación histórica de la ciudad de Tuy 
y sus antiguas rúas. Tui: Xuvia, 1990, p. 28, consideraban que había sido en 1070, en la persona del 
obispo Gregorio. 
35 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”, p. 66. 
36 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”, p. 70. 
37 ANDRADE CERNADAS, JOSÉ M. – “Fuentes documentales para el estudio del Rey García de Galicia”, 
Minius VI (1997), pp. 41-49, p. 47. 
38 FLÓREZ, Henrique – España Sagrada, tomo XXII, p. 246.  
39 FLÓREZ, Henrique – España Sagrada, tomo XXII, p. 65. ÁVILA Y LA CUEVA, Francisco – Historia civil 
y eclesiástica de la ciudad de Tuy y su obispado. Tomo I. Archivo de la Catedral de Tui, 1852. Ed. facs. 
Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega, 1995, p. 97. RODRÍGUEZ BLANCO, José – Apuntes 
históricos de la Santa Iglesia catedral, ciudad y antigua diócesis de Tuy.  Santiago: Imprenta de El 
Boletín Eclesiástico, 1879, pp. 127-131. MARTÍNEZ MURGUÍA, Manuel – Galicia. Ed. facs. Barcelona: 
El Albir, 1981, pp. 776-778 se refieren al mes de enero. Ya García Álvarez corrigió la mala lectura 
ofrecida por los autores que habían seguido a Flórez, y que suponían un desajuste con la cronología 
del final del reinado de don García, de tal modo que había que dificultades para la comprensión del 
inicio del episcopado de algunos prelados galleos, así como de la restauración de la sede de Braga, 
GARCÍA ÁLVAREZ, Rubén – “El diploma de restauración de la sede de Tuy por la infanta Urraca”, 
Cuadernos de Estudios Gallegos 17/52 (1962), pp. 275-292. Sin embargo en COSTA, Avelino de Jesus 
da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, pp. 379-434, p. 410, todavía se indica 
enero. Ya en los últimos años el mes que figura es junio VÁZQUEZ CORBAL, Margarita – El arte 
románico en la antigua diócesis de Tui. Santiago: Universidad de Santiago de Compostela, 2015. Tesis 
Doctoral, p. 264. 
40 LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial entre 1095 y 
1157”, p. 72. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     83 

podrá considerar la verdadera restauración hasta el momento en el que se reconstruya 

la iglesia de Santa María, es decir el traslado desde San Bartolomé. 

 

Precisamente en torno a ese año se produjo la restauración de la sede de Braga. Su 

fecha ha sido objeto de numerosas controversias, debido a que hay documentos 

interpolados donde aparece el nombre de don Pedro, que será en quien recaiga en 

primer lugar dicha sede tras el período de incorporación a la sede lucense (tabla 1). Lo 

que se puede afirmar es que se trata de uno de los firmantes de la donación de Urraca 

a la sede tudense, de ahí la importancia de fijar con claridad el mes en el que tal diploma 

fue emitido. Siguiendo el análisis documental efectuado por Avelino de Jesus da Costa, 

los primeros documentos de Braga en los que interviene este obispo, recogidos en el 

Liber Fidei41, datarían del 19 de febrero y el 27 de marzo de 107142. Sin embargo, él 

mismo es consciente de que la alusión a “Petrus episcopus et canonici Bracarenses” 

demostraban una organización muy evolucionada de la sede, lo que hacía retrotraer 

su elección al año anterior (1070) y es consciente de que son documentos de data 

posterior a abril de 107343. Su nombramiento en 1071 estaría confirmado por la 

donación a Tui en junio de 1071, pues otros documentos que él firma son las 

donaciones de la princesa doña Elvira a las sedes de Lugo y Ourense, que datan 

respectivamente del 29 y 31 de julio de 107144. 

 

Otra de las tradicionales discusiones a la hora de valorar la restauración de la sede 

bracarense se establece en torno a qué rey la propició, lo cual está vinculado con la 

fecha de su designación, pues García es depuesto por Sancho en abril, cuando lo apresa 

en Santarém. En febrero de 1071 se produjo la victoria de García frente a las tropas 

portuguesas acaudilladas por el conde Nuño Menéndez, en Pedroso, cerca de Braga45, 

lo que hace pensar que poseía problemas con sus súbditos del otro lado del Miño. La 

restauración de la metrópoli bracarense fue considerada iniciativa de García, según un 

documento recogido en el Liber Fidei46 conocido como Crónica de Braga, de fiabilidad 

 
41 COSTA, Avelino de Jesus da – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Vol. I Braga: Junta Distrital 
de Braga, 1965, doc. 61, 62, pp. 84-86. 
42 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, p. 410. 
43 COSTA, Avelino de Jesus da – O bispo D. Pedro, p. 219. 
44 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, p. 413. 
45 GARCÍA ÁLVAREZ, Rubén – GARCÍA ÁLVAREZ, Rubén – “El diploma de restauración de la sede de 
Tuy por la infanta Urraca”, pp. 277-278. 
46 COSTA, Avelino de Jesus da – Liber Fidei, doc. 20, pp. 40-42. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     84 

problemática47. Sin embargo lo más probable es que hubiese sido una iniciativa de 

Sancho II durante su breve período de control de Galicia48. En este sentido Avelino de 

Jesus da Costa concluye: “Como Sancho II aprisionou e destronou o irmão D. Garcia, 

entre o fim de Março e o 10 de Maio de 1071, a restauração da diocese e a eleição do 

bispo D. Pedro deviam ser em Maio deste ano, porque D. García já as tinha 

prometido”49. Sin embargo, como habría ocurrido en el caso tudense, en el que don 

García restaura la sede, sin una dote notable, que es la que se debe a la infanta Urraca, 

don Sancho restauraría la sede de Braga y elegiría al obispo don Pedro sin una 

aportación económica50. 

 

El final del episcopado de don Pedro fue brusco: su insistencia en la recuperación de la 

dignidad metropolitana le llevó a su destitución y reclusión en monasterio a finales de 

109151. Ciertamente Alfonso VI había nombrado a don Bernardo, abad del monasterio 

de Sahagún, como obispo de Toledo, siendo elevado el 15 de octubre de 1088 como 

primado de toda la península52. Curiosamente don Pedro no había asistido al Concilio 

de Husillos donde se había depuesto a Diego Peláez53, iniciador de la catedral 

compostelana. En marzo de 1090 se reuniría en León un concilio bajo la presidencia 

del legado apostólico Rainério de San Clemente. Sin embargo, sus deseos de recuperar 

el arzobispado para Braga se encuentran con el rechazo del legado y de Alfonso VI, 

considerándole continuador del rito hispano y no impulsor del romano. Por ello 

recurre al antipapa Clemente III, quien le habría concedido la condición de arzobispo 

metropolitano a inicios de 109154. Sin embargo, de poco le sirvió ya que los restantes 

 
47 ANDRADE CERNADAS, JOSÉ M. – “Fuentes documentales para el estudio del Rey García de Galicia”, 
p. 47. 
48 ANDRADE CERNADAS, JOSÉ M. – “Fuentes documentales para el estudio del Rey García de Galicia”, 
p. 48: “Me parece más discutible la afirmación de la Crónica de Braga en cuanto a que la restauración 
bracarense fue auspiciada y promovida por los obispos Vistruario de Lugo y Cresconio de 
Compostela, aunque fuera finalmente completada por García y Sancho II: “Ad quem accedentes 
Vistrarius episcopus Lucensis et Cresconius Yriensis cum ali is religiosis hominibus et terre militibus 
rogaverunt eum ut Ecclesiam Bracarensem juberet restaurari et episcopum in ea ordinari [...]”. El 
hipotético deseo restaurador del titular lucense Vistruario, aún sin poder negar esta posibilidad, 
parece algo extraño ya que ello supone el ver menoscabados parte de sus privilegios”. 
49 COSTA, Avelino de Jesus da – O bispo D. Pedro, vol. I, p. 223. 
50 Así lo señala la Crónica de Braga, en la que se indica: “Rex deinde Sanctius fecit ordinari Petrum 
Bracarensem episcopum sed nihil ei contulit neque de suis neque ea iam frater eius Garcia dederat”, 
COSTA, Avelino de Jesus da – Liber Fidei, doc. 20, p.40. 
51 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 206. 
52 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, pp. 396-397. 
53 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, p. 398. 
54 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, p. 399. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     85 

obispos se mantuvieron fieles a la Santa Sede, por lo que no tenía sufragáneos que le 

obedeciesen. Se suele considerar que el papa Urbano II habría enviado una bula para 

su deposición entre noviembre y diciembre de 109155. La sede bracarense se encontró 

en un largo período de vacante hasta 1099 cuando don Bernardo, que había traído a 

Geraldo de Moissac, ocho años antes, lo promovería al episcopado de Braga56. En 1101 

Geraldo obtendría por parte de Pascual II el palio arzobispal. Esto facilitaría la cohesión 

del Condado Portucalense, en manos de don Enrique, yerno de Alfonso VI, al otorgar 

como sufragáneas: Astorga, Lugo, Mondoñedo, Tui y Ourense en el lado español, Porto, 

Coimbra, Viseu y Lamego entre las portuguesas, que anteriormente se habían 

encontrado en la diócesis de la Lusitania57. A la muerte de Geraldo, en 1108, Mauricio 

Burdino fue trasladado de Coimbra a Braga58. 

 

Asimismo se había intentado la restauración de otras sedes episcopales: Fernando I, 

tras la conquista de Coimbra en 1064, intenta restaurarla. Sin embargo, los conflictos 

entre sus hijos impiden que llegue el obispo Paterno hasta 1080, permaneciendo allí 

hasta su muerte en 108859. Su sucesor será Cresconio, abad del monasterio de San 

Bartolomé de Tui60, a quien se pretendía encomendar la implantación del rito romano. 

Pero el gobernador de la ciudad, el mozárabe Sisnado se opone, promoviendo a Martín 

al episcopado -también mozárabe-, lo que retrasó la toma de posesión de Cresconio 

hasta el 23 de mayo 1092, prolongándose su mandato hasta 1098. En ese año es 

elegido el francés Mauricio Burdino61. En junio de 1071 se restaura la sede de Lamego 

con el nombramiento del obispo don Pedro, pero fue dependiente de Coimbra y no 

contó con su independencia hasta 114762.  

 

La sede de Iria, tras su traslado a Compostela, se hallaba libre de la autoridad de Braga. 

Desde 1100, con Diego Gelmírez como obispo, intenta reforzarse frente a Braga, en la 

 
55 COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”, pp. 402-403. 
56 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 207. 
57 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 208. 
58 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 208. 
59 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 207. 
60 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 207. 
61 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 207. 
62 MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”, p. 206. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     86 

que lleva a cabo el conocido como “Pio Latrocino”, en aras de aumentar sus reliquias, 

con el objeto de consolidarse como el mayor centro de peregrinación de occidente63. 

 

Por su parte, la frontera con lo que será un nuevo reino, será objeto de numerosas 

controversias que tienen en Tui uno de los principales centros de enfrentamientos64.  

 

La construcción de las catedrales de Braga y Tui 

En esta investigación se tiene en cuenta un tipo de análisis metodológico, basado en la 

circulación de artistas, obras y modelos como propuso Recht65, quien indicó que cabe 

tener en cuenta diversos aspectos: se puede producir la circulación de las obras o de 

los hombres, pues no solo se movían los artistas, sino también las obras y los 

modelos66; puede haber contactos estrechos o no con el medio local; la actividad puede 

extenderse dentro de un área geográfica incluso teniendo en cuenta el encargo de 

obras; puede existir un taller itinerante, con numerosos o pocos obreros; se debe de 

 
63 MARQUES, Maria Alegria F. – “A restauração das dioceses de Entre Douro e Tejo e o litígio Braga-
Compostela”. In 2º Congresso Histórico de Guimarães. Vol. 5. Guimarães: Câmara Municipal de 
Guimarães; Universidade do Minho, 1996, pp. 49-84. 
64 SOARES, Torquato de Sousa – “O governo de Portugal pelo Conde Henrique de Borgonha: suas 
relações com as monarquias Leonesa-Castelhana e Aragonesa”. Revista Portuguesa de História 14/3 
(1974), pp. 365-397. MATTOSO, José – “O Condado Portucalense”. In SARAIVA, José Hermano (dir.) – 
História de Portugal. Vol. 2. Lisboa: Publicações Alfa, 1983, pp. 3-52. MATTOSO, José – “A formação 
de Portugal e a Península Ibérica nos séculos XII e XIII”. In Actas das II Jornadas Luso-Espanholas de 
História Medieval. Vol. I. Porto: Instituto Nacional de Investigação científica, 1987, pp. 13-37. 
MATTOSO, José (dir.) – História de Portugal. A Monarquia Feudal (1096-1480). Vol. II.  Lisboa: 
Estampa, 1993. ANDRADE, Amélia Aguiar – Vilas, poder régio e fronteira: o exemplo do Entre Lima e 
Minho. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1994. Dissertação de Doutoramento. BARROS 
GUIMERÁNS, Carlos – “La frontera medieval entre Galicia y Portugal”. Medievalismo. Madrid: 
Sociedad Española de Estudios Medievales 4 (1994), pp. 27-39. ANDRADE, Amélia Aguiar – “Entre 
Lima e Minho e Galiza na Idade Média: uma relaçâo de amor e odio”. In Carlos Alberto Ferreira de 
Almeida In Memoriam. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 1999, pp. 77-91. 
MARQUES, José – “A Fronteira do Minho. Espaço de Convivência Galaico-Minhota, na Idade Média”. 
In Estudos em Homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Vol. II. Porto: Faculdade de Letras da 
Universidade do Porto, 2004, pp.  697-712. OLIVEIRA, António Resende de – “Do Reino da Galiza ao 
Reino de Portugal (1065-1143)”. Revista de História das Ideias 28 (2007), pp.17-37. MATTOSO, José 
– Identificação de um país. Ensaio sobre as origens de Portugal 1096-1325. 2 vols. Lisboa: Estampa, 
2008. FERREIRA, João Paulo Martins – “A Nobreza Galego-Portuguesa da Diocese de Tui (915-1381). 
Teoria e metodologia”. In MIRANDA, Flávio; SEQUEIRA, Joana; FARIA, Diogo (coords.) – Incipit 2: 
Workshops de Estudos Medievais da Universidade de Porto 2011-2012. Porto: Universidade de Porto, 
2012, pp. 41-50. SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “O nascimento do reino de Portugal: 
uma perspectiva nobiliárquica (1096-1157/1300)”. Revista Portuguesa de História 44 (2013), pp. 29-
58. FLÓREZ DÍAZ, Javier – En busca de una frontera entre Galicia y Portugal: Las tierras miñotas en los 
siglos XI-XII. Santander: Universidad de Cantabria, 2016-2017.  
65 RECHT, Roland – “La circulation des artistes, des oeuvres, des modèles dans l’Europe médiévale”. 
Revue de l’Art 120 (1998), pp. 5-10. 
66 RECHT, Roland – “La circulation des artistes, des oeuvres, des modèles dans l’Europe médiévale”, 
p. 8. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     87 

valorar la duración y naturaleza de la influencia ejercida entre diversos talleres67. 

Todo ello sin olvidar que los artistas medievales no inventan, en el sentido moderno 

que se da a este término, sino que se apropian de un repertorio que transforman y 

transmiten a su vez, lo que no les impide ser creadores68. Por su parte Guillouët 

profundiza en el análisis de hasta qué punto las transferencias artísticas siguen siendo 

una herramienta útil para la historia del arte medieval69.  La identificación de los 

movimientos y circulación de artistas no puede obviar sus modalidades ni las 

condiciones de la disponibilidad de los artistas dentro de las redes de la sociedad. 

La permeabilidad del saber hacer y su análisis a través de la historia cultural, lleva a 

adoptar la noción de transferencias culturales, lo que permite cambiar los términos 

de la cuestión: abordarlo dentro del ámbito de los estudios históricos, puede arrojar 

luz sobre cuestiones como la recepción o difusión. Artistas, obras o modelos son los 

que constituyen el objeto de la investigación realizada en términos de transferencias 

artísticas, teniendo en cuenta el papel de estos actores y la forma en que participan 

en la reconfiguración de un determinado medio artístico; ello constituye un enfoque 

diferente, incluso en su sintaxis, una forma de ampliar la reflexión evocada por 

Recht. Es también una forma de sumar las aportaciones procedentes de otras 

disciplinas y otros horizontes historiográficos. El cambio léxico que Guillouët 

propone entre circulación y transferencia refleja expectativas historiográficas 

precisas, pues hablar de transferencias artísticas no equivale a identificar y describir 

la circulación de artistas, obras o modelos -aunque estas dos cuestiones, por 

supuesto, se superponen- si no que permite analizar la forma en la que estos 

movimientos de artistas, obras o modelos pueden reconfigurar los medios artísticos 

que les acogen o de quienes proceden70. A través de la noción de transferencias 

artísticas, se pasa de una problemática de recepción e influencia, al papel de los 

mediadores en los mecanismos de estas circulaciones y sus efectos, alcanzando más 

 
67 RECHT, Roland – “La circulation des artistes, des oeuvres, des modèles dans l’Europe médiévale”, 
pp. 6-7. 
68 RECHT, Roland – “La circulation des artistes, des oeuvres, des modèles dans l’Europe médiévale”, 
p. 7. 
69 GUILLOUËT, Jean-Marie – “Les transferts artistiques : un outil opératoire pour l’histoire de l’art 
médiéval?”. Histoire de l'art: bulletin d'information de l'Institut national d'histoire de l'art publié en 
collaboration avec l'Association des professeurs d'archéologie et d'histoire de l'art des universités 64 
(avril 2009), pp. 17-25. 
70 GUILLOUËT, Jean-Marie – “Les transferts artistiques : un outil opératoire pour l’histoire de l’art 
médiéval?”, pp. 17-18. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     88 

allá de las consideraciones vinculadas a la circulación y movimiento de artistas71. La 

historia del arte medieval revela la necesidad de estudiarla dentro de una 

globalidad, y, precisamente, hacerlo en términos de transferencias artísticas, 

circulaciones de vectores y, sobre todo, de las reconfiguraciones a las que conducen 

estos movimientos, más que en términos de difusión e influencia. Por ello Guillouët 

concluye que el método de las transferencias culturales parece especialmente 

operativo para comprender las circulaciones artísticas en la Europa de la Edad 

Media, las modalidades según las cuales operan y, en última instancia, los 

significados que se les pueden atribuir72. 

 

En nuestro caso se ha llevado a cabo un recorrido por la evolución y restauración de 

las sedes tudense y bracarense que tiene por objeto cotejar los paralelismos existentes 

entre ambas, que puedan explicar la hipótesis que en este trabajo se pretende plantear: 

las posibles similitudes entre el primer proyecto constructivo de la catedral de Braga73 

y el que consideramos que fue el de la catedral medieval de Tui74. 

 

Uno de los interrogantes que se plantean tanto sobre la catedral tudense como sobre 

la de Braga, se refiere a la configuración primitiva de sus plantas.  

 

 

 

 

 

 

 
71 GUILLOUËT, Jean-Marie – “Les transferts artistiques : un outil opératoire pour l’histoire de l’art 
médiéval?”, p. 18. 
72 GUILLOUËT, Jean-Marie – “Les transferts artistiques : un outil opératoire pour l’histoire de l’art 
médiéval?”, p.23. 
73 Como aproximaciones muy generales destacan OLIVEIRA, Eduardo Pires de – “Bibliografia artística 
sobre a Sé Catedral de Braga”. Theologica 45/1 (2010), pp. 113-126. OLIVEIRA, Eduardo Pires de – 
Guia da Sé de Braga. Vila Nova de Famalicão: Centroatlântico, 2016. 
74 Este aspecto ha sido analizado en CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Hipótesis sobre la planta 
medieval de la catedral de Tuy”. El Museo de Pontevedra XLVII (1993), pp. 101-122; CENDÓN 
FERNÁNDEZ, Marta – La catedral de Tui en época medieval. Pontevedra: Fundación Cultural Rutas del 
Románico, 1995, pp. 33-45; CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “El conjunto catedralicio en la Edad 
Media”. In SEARA MORALES, Iago (coord.) – La catedral de Tui desde su plan director. Santiago de 
Compostela: Xunta de Galicia, 2015, pp. 77-95.  En el CD anexo a dicha obra, el capítulo CENDÓN 
FERNÁNDEZ, Marta – “Memoria histórico artística. La Catedral Medieval”, en concreto pp. 47-57. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     89 

 
 

Fig. 1 – Reconstrucción de la planta de la catedral de la medieval de Tui, ca. 1230.  Plan 
director de la catedral de Tui 2001, Iago Seara Morales. 

 

 

En el caso de la tudense (Fig. 1)  se trata de una planta de cruz latina: el brazo mayor, 

muy corto, se divide en tres naves -la central más ancha-, y estas a su vez en cuatro 

tramos; su construcción pertenece al gótico, a un taller que Moralejo sitúa entre 1218-

123675, teniendo en cuenta el inicio del episcopado de don Esteban Egea en 1218. El 

brazo menor está igualmente dividido en tres naves, aun cuando en este caso los 

 
75 MORALEJO ÁLVAREZ, Serafín – Escultura gótica en Galicia (1200-1350), Santiago de Compostela: 
Universidad de Santiago de Compostela, 1975. Tesis doctoral, pp. 100-103; resumen de la tesis 
doctoral, p. 15. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     90 

tramos serán tres y más estrechos. Tradicionalmente se consideró que la catedral 

compostelana, por su amplio transepto, sería el modelo para Tui.  

 

Sin embargo, algunos historiadores del arte que analizaron el proceso constructivo de 

la catedral de Braga consideraron que esta también contó con un transepto de tres 

naves. Es el caso de Aarão de Lacerda76, quien considera la catedral de Braga como uno 

de los primeros grandes edificios levantados en románico, proponiendo un trazado 

primitivo de enormes proporciones con cinco naves y transepto de tres naves, 

siguiendo el trazado conjetural de Rogério de Azevedo (Fig. 2).  

 

 

 
Fig. 2 – Posible planta de la primitiva catedral del Braga.  

Fuente: LACERDA, Aarão de – História da Arte em Portugal, vol. I, figura 206. 
 

 
76 LACERDA, Aarão de – História da Arte em Portugal. Vol. I. Porto: Portucalense Editora, 1942, pp. 
185-190, en especial figura 206, p. 181. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     91 

Por su parte Real considera que el obispo don Pedro fue el fundador de la nueva 

catedral y su proyecto era mucho más ambicioso que el actual, “de envergadura 

europeia”, hasta el punto de que colocaba a Braga “numa posiçâo de relevo no proceso 

que condiziu à definiçâo do modelo seguido nos mais célebres santuários de 

peregrinaçâo”77. Sin embargo, desmiente que tal proyecto contase con un brazo mayor 

de cinco naves78, pero concuerda – basándose en restos rastreables en diversos 

pilares79 así como datos del Memorial del canónigo Tristão Luís, con respecto a las 

obras del episcopado de don Diogo de Sousa (1505-1532) –, con el hecho de que la 

basílica contaba con un transepto de tres naves80 (Fig. 3).  

 

 
 

Fig. 3 – Hipótesis de la planta de Braga según REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de 
Braga no século XI e as origens do Românico português”, fig. 30, p. 504. 

 

 
77 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”. In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional– Actas. Vol. 1, 
Braga: Universidade Católica Portuguesa / Cabido Metropolitano e Primacial de Braga, 1990, pp. 435-
512, p. 455. 
78 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, pp.455-456. 
79 Sobre excavaciones en la zona: RODRIGUES, Miguel Carlos L. B. Areosa; ALFENIM, Rafael A. E.; 
LEBRE, Anabela Gomes – “Escavação arqueológica de emergencia no cruzeiro do transepto da Sé de 
Braga, notícia preliminar”. In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional– 
Actas. Vol. I. Braga: Universidade Católica Portuguesa / Cabido Metropolitano e Primacial de Braga, 
1990, pp. 173-188. 
80 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, pp. 456-457. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     92 

La opinión de Real es seguida por Miranda y Vieira da Silva81 y corroborada por Vieira 

da Silva y Afonso82, quienes, si bien discrepan con respecto al mencionado autor en la 

consideración de dicho proyecto como un centro de peregrinación en competencia 

directa con Compostela, coinciden con el hecho de que el proyecto inicial fue 

desarrollado por el obispo don Pedro y tendría un transepto de tres naves83 (Fig. 4). 

 

 
Fig. 4 – Reconstrucción de los primeros proyectos de la catedral de Braga.  

Fonte: SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção 
artística”, estampa 2, p.34. 

 

Por el contrario, no se puede ocultar que otros autores discrepan de este 

planteamiento. Es el caso de Ferreira de Almeida, quien ya en su tesis doctoral había 

considerado inaceptables las propuestas de Lacerda que pretendían una planta con 

cinco naves y siete capillas en la cabecera84; posteriormente señala que no hay ninguna 

razón válida para defender esta posición, ni desde el punto de vista arqueológico ni 

 
81 MIRANDA, Maria Adelaide; SILVA, José Custódio Vieira da Silva – História da Arte Portuguesa. Época 
medieval. Lisboa: Universidade Aberta, 1995, p. 57. 
82 SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção artística”. In 
RODRIGUES, Ana Maria; FERREIRA, Manuel Pedro – A catedral de Braga: Arte, liturgia e música dos 
fins do século XI à época tridentina. Lisboa: Aredasmusas / CESEM, 2002, pp. 27-67. 
83 SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção artística”, pp. 
48-49. 
84 ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – Arquitectura românica de Entre-Douro-e-Minho. Vol. I. Porto: 
Universidade do Porto, 1978. Tese de Doutoramento, p. 201. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     93 

histórico85. Botelho86 concuerda con un inicio en época de don Pedro, como 

demostraría la inscripción existente en parte de un dintel, que reza: Huius E(cclesie) 

(?)87. Sin embargo, atribuye erróneamente el gran proyecto a Paio Mendes (1118-

1138), siguiendo las opiniones de Lacerda y Real, pues ella misma se contradice al 

indicar: “Este projecto do século XI contemplaria uma igreja basilical de cinco naves e 

com transepto formado por três, sobre o qual assentaria uma tribuna”88; no obstante, 

indica que no se puede pasar de una mera conjetura89. 

 

Otro aspecto destacado, y que ha planteado hipótesis divergentes tanto en Braga como, 

sobre todo, en Tui, es la cabecera. En el caso de la catedral de Tui, como ya se ha 

señalado en otras ocasiones90, consideramos que la cabecera no parece haber tenido 

girola, debido a la falta de espacio, opinión ya expresada por Bango91, y que Vila 

refuta92, pero también por la falta de recursos con los que contaba la sede para una 

empresa de tal envergadura y la comparación con otros ejemplos de la época. Pese a 

que la opinión más generalizada consideraba la existencia de tres ábsides93, dedicados 

 
85 ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – História da Arte em Portugal. O Românico. Lisboa: Editorial 
Presença, 2001, pp. 108-109: “Como já fizera Rogério Azevedo, M. Real defendeu que o projecto 
inicial da Sé de Braga seria do tipo de grande igreja de peregrinação, com transepto de três naves 
iguais e uma ampla cabeceira que se estenderia para além do actual espaço da catedral. E este 
projecto, depois drasticamente reduzido, seria já o de D. Pedro. Suponho que não há nenhuma razão 
válida para defender esta posição. Não tem apoio arqueológico, nem histórico e a base do ângulo do 
topo da nave sul com o transepto nunca foi concebida para ser pilar autónomo. A coluna adossada do 
lado sul, hoje encoberta por parede, arranca um metro acima do solo e é, muito provavelmente, um 
contraforte exterior, bem semelhante a outros que encontramos, também exteriormente, na parede 
da nave norte. Neste caso, a actual solução do transepto saliente, seria mais uma mudança-acrescento 
ao segundo plano. Seja como tenha sido, só escavações sistemáticas permitirão superar muitas das 
dúvidas que esta construção nos coloca”. 
86 BOTELHO, Maria Leonor – “Sé de Braga”. In PÉREZ GONZÁLEZ, José María (dir.) – Arte Românica 
em Portugal. Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real, 2010, pp. 41-52. 
87 BOTELHO, Maria Leonor – “Sé de Braga”, p. 41. 
88 BOTELHO, Maria Leonor – “Sé de Braga”, p. 42. 
89 BOTELHO, Maria Leonor – “Sé de Braga”, p. 44. 
90 CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Hipótesis sobre la planta medieval de la catedral de Tuy”, pp. 101-
122; CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – La catedral de Tui en época medieval, pp. 33-45; CENDÓN 
FERNÁNDEZ, Marta – “Tui. La catedral en el Románico”. In Enciclopedia del Románico en España. 
Pontevedra. Vol. II. Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real, Centro de Estudios del 
Románico, 2012, pp. 1143-1161. CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Memoria histórico artística. La 
Catedral Medieval”, pp. 47-57. 
91 BANGO TORVISO, Isidro G. – Arquitectura románica en Pontevedra. La Coruña: Fundación Pedro 
Barrié de la Maza, 1979, p. 245. 
92 VILA PÉREZ, Suso – A cidade de Tui durante a Baixa Idade Media. Noia: Toxosoutos, 2009, pp. 228-
234.  
93 BANGO TORVISO, Isidro G. – Arquitectura românica, p. 245. Su opinión es seguida por YZQUIERDO 
PERRÍN, Ramón – Galicia Arte. Arte medieval (I). A Coruña: Hércules de Ediciones, 1993, vol. X, pp. 
104-105. Recientemente fue de nuevo planteada la existencia de tres ábsides en MANSO PORTO, 
 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     94 

a santa María, Santiago y san Pedro, advocaciones que se conservan en la actualidad, la 

posibilidad de cinco, hipótesis apuntada ya por Chamoso94 e Iglesias Almeida95, está 

avalada por la documentación conservada en el archivo catedralicio y la propia 

arquitectura. Entre la primera está el testamento otorgado en 1264 por Fernán Yáñez, 

arcediano de Tui, en donde se indica: “Iten mandat ad cooperiendum ousiam sancte 

Marie virginis et sancti Petri et sancti Iacobi de petra CL morabetinos [...] Iten mandat ad 

vitrandas fenestras de ousia sancte Marie et sancti Iacobi et sancti Petri et sancti 

Vincentii ecclesie tudense C morabetinos”96. Se puede comprobar que se refiere a un 

ábside dedicado san Vicente. Asimismo, en 1385, en las últimas disposiciones de Johan 

Mouro, pedreyro natural de Valença, que se manda enterrar en la sepultura que le 

otorgó el cabildo en el cementerio de Santa María de la sede de Tui, se señala: “Yten 

mando aas cofrarias de San Pedro et de San Viçente a cada una dez maravedís et que 

me veñan fazer honrra e no enterramento como seu confrade et aja parte delas como 

confrade”97; asimismo dona el dinero de la venta de determinados bienes para la obras 

de la Iglesia de Tui98. No creemos casual que los titulares de dichas cofradías se puedan 

corresponder con los de dos capillas absidales. Por otro lado, en relación con el 

carácter transfronterizo de esta ciudad99, durante buena parte del siglo XII los talleres 

tudenses irradiaron al norte y sur del Miño, por lo que era normal que un pedrero 

natural de un lugar tan próximo, aunque por entonces ya se encontraba en otro país, 

 
Carmen – “Reflexiones sobre la catedral románica y gótica de Santa María de Tui”. Abrente: Boletín de 
la Real Academia Gallega de Bellas Artes de Nuestra Señora del Rosario (2012), pp. 75-126, p. 91.  
94 CHAMOSO LAMAS, Manuel – Galicia románica. Madrid: Encuentro, 1979, p. 545. 
95 IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto – “Los signos lapidarios de la catedral de Tuy en los siglos XII y XIII”, 
Tuy. Museo y archivo histórico diocesano II (1976), pp. 135-146, pp. 138-139; IGLESIAS ALMEIDA, 
Ernesto; MÉNDEZ CRUCES, Plácido – Evocación histórica, p. 128. 
96  Tui, Archivo Catedral de Tui, Testamento del arcediano de Tui Fernandus Johannis, Becerro I, fol. 
131v.-132r.; ap. doc. nº I, 20 del Mayo del 1264. 
97 Tui, Archivo Catedral de Tui, Testamento de Johan Mouro, pedrero, natural de Valença, Becerro I, 
fols. 58v.-59r, 5 del Octubre del 1385. 
98 “... nque se vendan os ditos beens que lle mando et se de o que por elles deren por amor de Deus 
por la miña alma para as obras da dita Iglesia de Tuy et do dito mosteyro”, Tui, Archivo Catedral de 
Tui, Testamento de Johan Mouro, fols. 58v.-59r. 
99 CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “El arte medieval en Tui: la catedral como foco receptor y difusor 
del románico y del gótico”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) –  
Tui: Pasado, presente y futuro. I Congreso de Historia de Tui. Pontevedra: Diputación Provincial, 2004, 
pp. 121-155.  CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “La catedral de Tui entre Galicia y Portugal”. In Actas II 
Congresso Internacional de História da Arte. Coimbra: Almedina, 2005, pp. 727-745. CENDÓN 
FERNÁNDEZ, Marta – “Una catedral de frontera. Tui y Portugal: afinidades y peculiaridades”. In 
BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad y la configuración de los Reinos Ibéricos (siglos XII-
XV).  Madrid: Dykinson, 2018, pp. 91-147. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     95 

se entierre en el cementerio de su sede episcopal, en la que quizá hubiese trabajado 

como pedrero.  

 

La noticia de una quinta capilla la proporciona un documento del notario Alonso 

Fernández emitido en 1461, sobre la sepultura de Álvaro de Porto; en él se concede 

permiso para pintar y reparar la capilla de Santa Eufemia, así como cubrir de madera 

y teja su torre, antes de que empeoren las ya malas condiciones en que se encuentra su 

tejado100. Dado que el documento señala que la capilla de Santa Eufemia posee un 

tejado, podemos pensar que no se situaría en el interior de la catedral, sino que 

sobresaldría, resultando muy probable que se tratase de una capilla absidal; asimismo 

el mal estado en el que se encontraba puede indicar que se trata de una construcción 

antigua.  

 

Por lo que respecta a los restos que todavía se conservan en una estructura que ha 

sufrido numerosas modificaciones, se pueden apreciar, en primer lugar, en  la 

configuración de los tramos del transepto que puede confirmar la posibilidad de la 

existencia de cinco ábsides (Fig. 1): desde el crucero, que posee la amplitud de la nave 

mayor, existen tres tramos hacia el norte y otros tantos hacia el sur; el primero es la 

continuación de las naves laterales, constituyendo casi un cuadrado, mientras que el 

segundo posee menor amplitud, dando lugar a un espacio rectangular; finalmente, el 

último tramo vuelve a resultar más amplio, sin llegar a la longitud del primero. Ello 

 
100 “que pintara a capella de Santa Eufemea da dita iglesia et lavrara de madeira et tiina en voontade 
de a procurar et reparar o mellor que podese et Deus lle dese en graçia lles aprouvese de lle dar en 
lugar a que a fizese dentro della sua sepultura taa su terra en que seu corpo fose sepultado quando o 
Deus levase desta vida presente e llo aberia en muyta graçia et merçed et os ditos señores dean e 
cabido vendo que sua demanda era boa et honesta et a reparaçion e corregimento feito ena dita 
capela de Santa Eufemea et por ser persona auta e habile para o que demandaba otorgoulle sua 
petiçon [...] et que dea logo cen maravedis vellos Alvaro Vasques canonigo procurador da Hobra da 
Santa Iglesia para ajuda de cobrir de madeira et tella [...] a torre de dita capella de Santa Oufemia que 
abre por mingoa do dito tellado e o dito Alvaro de Porto quedou dellos dar logo. Os ditos señores 
dean et cabido veendo como se espide o tempo de veraao en que a obra da Santa Iglesia a de se 
reparar espiçialmente de cal por lo estio et tellado en madeira et do presente non abia hi dineiros 
para os mesteiraas ataa que non reçebesen contas dos procuradores que foron da dita hobra et de os 
haber doutras partes donde jasia rogaron a Alvaro Vasques canonigo procurador que ora he da dita 
obra que lles fizese tanta graçia que logo catase mesteiraas et con a madeira que ias enno dito cabido 
et tella por onde a podese aber cobrise aquella capella de Santa Oufemia ante que mais dampno se 
lles segise ...”. Tui, Archivo Catedral de Tui, El cabildo de Tui concede permiso a Alvaro de Porto para 
que arregle la capilla de Santa Eufemia y haga allí su sepultura. Protocolo del notario Alonso 
Fernández, 19 del junio del 1461. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     96 

obliga a peraltar considerablemente los arcos de medio punto, tal como se puede 

observar claramente en el interior (Fig. 5).  

 

 
Fig. 5 – Interior del transepto la catedral de Tui. Fuente: foto del autor. 

 

 

En segundo lugar, si se observa detenidamente el muro oriental de acceso a los ábsides, 

se puede apreciar, comenzando por el extremo noreste: en el primer tramo un gran 

arco tapiado sobre el que, con posterioridad, se abrió una ventana, hoy también 

tapiada; en el tramo siguiente del transepto norte se abre una ventana que todavía se 

conserva en buen estado (Fig. 6); a continuación, se halla el acceso al ábside de 

Santiago, cuyos arcos de ingreso corresponden a la fábrica románica.  

 

En el brazo sur, simétricamente, se encuentra el acceso al ábside de San Pedro; en el 

tramo siguiente habría habido otra ventana, como dejan entrever los restos de dovelas 

en el muro; finalmente, el arco de acceso a la actual capilla de San Telmo (Fig. 7) se 

correspondería con el de la quinta capilla.  

 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     97 

 
Fig. 6 – Restos de cabecera románica de la catedral de Tui. Brazo norte.  

Fuente: foto del autor. 
 

 

 
Fig. 7 – Restos de cabecera románica de la catedral de Tui. Brazo sur.  

Fuente: foto del autor. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     98 

Junto a ello, la estructura absidal propuesta podría verse corroborada por un 

contrafuerte existente entre los arcos de ingreso a la citada capilla, visible desde su 

interior, testigo de la separación entre el paño mural con la ventana y el último ábside 

(Fig. 8).  

 

Otra cuestión de difícil resolución sin el recurso a excavaciones es la forma de los 

ábsides. Para algunos autores serían rectos101, mientras que otros, apoyándose en el 

cambio que se quiso dar a la iglesia de San Bartolomé de Rebordáns (Tui) consideran 

que debieron ser semicirculares102. Es probable que se tratase de esta última solución, 

dada su similitud con otros ejemplos que se abordarán posteriormente. 

 

 
Fig. 8 – Reconstrucción de la cabecera exterior de la catedral medieval de Tui.  Plan director 

de la catedral de Tui 200, Iago Seara Morales. 
 

 
101 CARRO GARCIA, Jesús – Las catedrales gallegas. Buenos Aires: Ediciones Galicia del Centro Gallego 
de Buenos Aires, 1950, p. 40. SA BRAVO, Hipólito de – Rutas del románico en la provincia de 
Pontevedra. Pontevedra: Caja Rural, 1978, p. 213. ANÓNIMO – “Catedrales. La catedral de Tuy”. In 
OTERO PEDRAYO, Ramón (dir.) –  Gran enciclopedia gallega. Tomo VI. Vitoria: Silverio Cañada, 1974, 
p.44. CHAMOSO LAMAS, Manuel – Tuy. León: Everest, 1981, p. 47. 
102 CASTILLO, Ángel del – “La arquitectura en Galicia”. In Geografía General del Reino de Galicia. 
Generalidades. Vol. II. La Coruña: Ed. Gallega S.A., 1980, p. 898. LAMPÉREZ Y ROMEA, Vicente – 
Historia de la arquitectura cristiana española en la Edad Media. Madrid: Espasa Calpe, 1930, p. 174, lo 
apunta entre interrogaciones. BANGO TORVISO, Isidro G. – Arquitectura románica, p. 245. MANSO 
PORTO, Carmen – “Reflexiones sobre la catedral románica y gótica de Santa María de Tui”, p. 98 donde 
se recoge su planteamiento hipotético. VILA PÉREZ, Suso – A cidade de Tui, p. 232 e imagen de la p. 
229, hace una propuesta de capillas semicirculares incluidas en la girola. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     99 

 

Un paso más sería la ubicación de ambos absidiolos. Iglesias Almeida supone que el 

dedicado a san Vicente se encontraría en el lugar de la actual sacristía, en el lado de la 

Epístola, mientras que, por simetría, el de Santa Eufemia se correspondería con la 

posterior capilla de las Reliquias103. Por lo que respecta a las advocaciones de las 

capillas de la cabecera, la central, de santa María, se dedica a la patrona de la catedral, 

mientras que las contiguas, de Santiago y san Pedro, hacia el norte y sur 

respectivamente, se consagran a dos apóstoles. Finalmente, las de san Vicente y santa 

Eufemia, poseen advocaciones de mártires, ambos muy vinculados al área tudense. 

Realmente, fueron advocaciones muy repetidas en toda la diócesis y siguen una 

disposición frecuente en otras catedrales. La ubicación de Santiago en el lado del 

Evangelio no resulta extraña teniendo en cuenta la posición de Tui en el camino 

“portugués” de peregrinación a Compostela, cuestión relevante a la hora de la 

comparación con Braga. 

 

En lo que atañe a la catedral de Braga, la reconstrucción de la cabecera inicial también 

es fruto de diversas hipótesis. Según Aarão de Lacerda (Fig. 3), se abrirían absidiolos 

al transepto y girola, siguiendo un trazado benedictino que no llegó a completarse pues 

fue modificado y disminuido; entre sus vestigios estaría una capilla de planta de arco 

peraltado que vincula con el mundo cluniacense104. Ferreira de Almeida, por su parte, 

considera que la primera catedral de Braga que consagró don Pedro estaría más 

próxima al primer románico, pues cree que dicho obispo todavía estaría vinculado al 

llamado rito “mozárabe”, así como ese primer proyecto lo estaría a la tradición artística 

altomedieval105. Sin embargo, cree que el ábside de planta en herradura, que hoy está 

en el exterior de la catedral, pertenecería al primitivo proyecto románico que don 

Soeiro Mendes (sic) habría iniciado ca.1128 cuando don Alfonso Henríquez le concedió 

licencia para acuñar moneda106. En su opinión la iglesia que don Pedro había 

consagrado sería protorrománica y tendría un ábside cuadrangular – de raigambre 

astur –, como demostraría la donación de un frontal de 5,24 metros de altura en 1088 

 
103 IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto; MÉNDEZ CRUCES, Plácido – Evocación histórica, p. 128. 
104 LACERDA, Aarão de – História da Arte, p. 188. 
105 ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – Arquitectura românica, vol. II, p.71. 
106 ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – Arquitectura românica, vol. II, p.81. Suponemos que se 
refiere a Paio Mendes. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     100 

por parte de doña Guntroda Núñez, para cubrir la pared del fondo107. Por su parte Real 

considera que el cuerpo central tendría tres naves, que se prolongan en cuatro tramos, 

habiéndose rematado la nave central por un quinto tramo, mientras las laterales serían 

dos torres. En consonancia con ello y dado el momento en el que surge la obra, el 

proyecto se había concebido como una basílica con deambulatorio y capillas 

radiales108, siguiendo, en su opinión, un modelo típico de las iglesias de 

peregrinación109. En el lado norte, en el exterior de la basílica actual, existe un absidiolo 

románico de factura antigua110, que en la Baja Edad Media se dedicó a Nuestra Señora 

de Loreto111. Posee dos características destacables: el remate exterior es recto, 

mientras la planta es en herradura, lo que le confiere un aspecto primitivo. Por lo que 

respecta a su alzado, el arco es de medio punto, peraltado, en correspondencia con las 

grandes catedrales del último tercio del siglo XI, y cuya cronología temprana se vería 

confirmada por la decoración de los frisos y la tipología de los capiteles y las basas112.  

De hecho, en su opinión, la consagración del altar mayor el 28 de agosto de 1089 

revelaría que en esa fecha la obra estaría ya avanzada113. Sin embargo, este autor 

matiza cuál sería la función del frontal donado por doña Guntroda Nunes, que no se 

dispondría en el fondo del ábside central, sino que se colocaría en el arco triunfal, como 

remate digno para el momento de la consagración del altar114. La opinión de Vieira da 

Silva y Afonso sigue, en buena medida la de Real, considerando que se trata de una 

iglesia plenamente integrada en la cultura artística europea de la época, tanto por el 

formulario arquitectónico como por la escala proyectada, aun cuando existirían 

algunos arcaísmos ibéricos: con tres naves estructuradas en cuatro tramos, un 

 
107 ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – Arquitectura românica, vol. II, p. 82. 
108 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 462. 
109 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 455.  
110 A él se refiere BARREIROS, Manuel Aguiar – A catedral de Santa Maria de Braga. Porto: Marques 
de Abreu, 1922 (ed. facs. 1999), pp. 96-97. 
111 CHICÓ, Mário Tavares– A arquitectura gótica em Portugal, Lisboa: Livros Horizonte, 1981, p. 45, 
fig. 5. ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – História da Arte em Portugal. Vol. III. O Românico. Lisboa: 
Alfa, 1986, p. 70. GRAF, Gerhard N. – Europa românica. Portugal/2. Vol. XIV. Madrid: Encuentro, 1988, 
p. 215. RODRIGUES, Jorge – “O Mundo Românico”. In PEREIRA, Paulo, dir. – História da Arte 
Portuguesa. Vol. I. Lisboa: Temas e Debates, p. 231. 
112 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 456. 
113 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, pp. 464-465. 
114 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 473. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     101 

transepto saliente de tres naves distribuidas en siete tramos y una cabecera con un 

ábside semicircular, seguida por un deambulatorio con capillas radiantes115. Sin 

embargo, en la planta que proporciona esta obra (Fig. 3), se omite la girola y se 

presenta una cabecera con siete ábsides, el central y los absidiolos de los extremos de 

estructura recta en el exterior116, considerando el gran transepto como proyecto no 

construido.  

 

Si consideramos aceptable que el proyecto de don Pedro contaba con un transepto de 

tres naves, lo que se ha observado a través de la bibliografía es que no existe un 

acuerdo con respecto a cuál es la causa, si bien entre las corrientes de opinión Santiago 

de Compostela desempeña un papel relevante. Real considera que el ambicioso 

proyecto para Braga tenía la intención de crear un importante centro de peregrinación 

en competencia con Compostela117; por su parte Vieira da Silva y Afonso no consideran 

que se intentase de establecer una competición directa con Santiago, “tarefa 

perfeitamente quimérica”, sino de captar una parte significativa de los peregrinos que 

atravesaban la península de modo que realizasen una breve inflexión hacia el sur, antes 

o después de la visita al túmulo de Santiago, para venerar las reliquias bracarenses, de 

las que destacaban las de san Fructuoso, san Silvestre, san Cucufate, santa Susana y san 

Víctor118. 

 

Si ese proyecto existió, aunque no sepamos si pasó de simple intención, podríamos 

establecer un nuevo paralelo para la catedral de Tui, cuya planta resulta poco 

equilibrada como estructura de cruz latina, pues su brazo mayor es muy corto, 

mientras su cabecera es muy desarrollada. En este sentido sería más próxima al 

modelo de Santa Fe de Conques119 al igual que Braga.  
 

 
115 SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção artística”, p. 
47. 
116 SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção artística”, p. 
34, estampa 2. 
117 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 462. 
118 SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produção artística”, p. 
47. 
119 En el caso tudense Vila invoca la catedral de Santiago como primer foco de influencia al que añade 
Santa Fe de Conques, que, por sus pequeñas dimensiones se aproxima más a la catedral de Tui: VILA 
PÉREZ, Suso – A cidade de Tui, p. 229. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     102 

Si bien Real confirma que carecemos de información suficiente con respecto a la 

primitiva cabecera, concluye que sus similitudes con dicha iglesia son muy estrechas, 

tanto en la planimetría como en los arcaísmos que evidencian ambas construcciones. 

Asimismo, el nombramiento de Geraldo, consagrado en Sahagún en 1096, el cual era 

originario de Cahors120, explicaría que por tierra natal, muy próxima a Rouerge, donde 

se encontraba Conques, así como su formación en Moissac y su estancia en Toulouse, 

conociese los ejemplos franceses121. Sin embargo, se impone una matización con 

respecto a la vinculación de las girolas con la afluencia de peregrinos: durante mucho 

tiempo las iglesias de Santa Fe de Conques, San Martín de Tours, San Marcial de 

Limoges, San Saturnino de Toulouse y Santiago de Compostela122, fueron catalogadas 

como “iglesias de peregrinación”. Bango123 y Brenk124 rebatieron dicha “etiqueta”, 

pues preciso relacionar las cabeceras con girola con usos litúrgicos más que con el 

tránsito de los peregrinos, como ha insistido Carrero125.  Además, no poseen toda la 

misma función pues hay dos colegiatas (Tours y Toulouse), dos abaciales benedictinas 

(Limoges y Conques) y una catedral (Santiago). Por ello consideramos que no existe la 

necesidad de vincular una tipología con girola con el carácter de iglesia que ha de 

acoger numerosos peregrinos.  

 

 
120 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 465. 
121 Opinión que reiteran SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a 
produção artística”, pp. 48-49. 
122 Un resumen de la historiografía sobre esta cuestión en VÁZQUEZ DE PARGA, Luis; LACARRA, José 
M.ª; URÍA RIU, Juan – Las peregrinaciones a Santiago de Compostela. Vol. I. Pamplona: Iberdrola, 
Gobierno de Navarra, 1992 (ed. facs. de la realizada en 1948 por el C.S.I.C.), pp.  541-554. 
123 BANGO TORVISO, Isidro G. – “Las llamadas iglesias de peregrinación o el arquetipo de un estilo”. 
In CARBALLO-CALERO, Mª Victoria (ed.) – El camino de Santiago, camino de las estrellas. Santiago de 
Compostela : Fundación Caixa Galicia, 1994, pp. 233-284. 
124 BRENK, Bea – “Les églises de pèlerinage et le concept de prétention”. In BOCK, N. ; KURMANN, P.; 
ROMANO, S, ; SPIESER, J.M. (eds.) – Art, Ceremonial et Liturgie au Moyen Âge. Actes du colloque de 3e 
Cycle Romand de Lettres Lausanne/Fribourg (2000).  Roma : s.e., 2002, pp. 125-139. 
125 CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Le sanctuaire de la cathédrale de Saint-Jacques-de-
Compostelle à l’épreuve de la liturgie”. In ANDRAULT-SCHMITT, Claude (ed.) –  Saint-Martial de 
Limoges: ambition politique et production culturelle (Xe-XIIIe siècles). Limoges: Pulim, 2006, pp. 295-
308. CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Retrocapillas, trasaltares y girolas. Liturgia, reliquias y 
enterramientos de prestigio en la arquitectura medieval”. In FERNÁNDEZ GONZÁLEZ, Etelvina – 
Estudios in memoriam del Prof. Dr. Fernando Galván Freile. Vol. II. León: Universidad de León, 2010. 
pp. 63-81. CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Comulgar con ruedas de molino. Arquitectura y 
liturgia medievales o los itinerarios de un desencuentro”. Medievalia 15 (2012), pp. 63-66. CARRERO 
SANTAMARÍA, Eduardo – “Catedral y liturgia medievales. La definición funcional del espacio y sus 
usos”. In SARAIVA, Anísio Miguel de Sousa; MORUJÃO, Maria do Rosário Barbosa (coord.) – Espaços, 
símbolos e poderes. Liturgia e espaço religioso. Lisboa: Universidade Católica Portuguesa, Centro de 
Estudos de História Religiosa, 2014, pp. 59-100. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     103 

A pesar de ello, queremos destacar que existen semejanzas entre las estructuras de 

Santa Fe de Conques y las catedrales de Tui y Braga, y que no se hallan en la catedral 

de Santiago: con respecto a la tudense (Fig. 1), el transepto cuenta solo con siete 

tramos, sobre ellos existe una tribuna, la cual posee un ándito estrecho entre el lado 

este y el oeste, al igual que ocurre en Conques; en los extremos norte y sur de Braga no 

existe una nave transversal, por lo que estaríamos de nuevo ante una estructura 

semejante con los otros dos ejemplos citados. 

 

Al margen de lo que pudo ser la cabecera inicial, el proyecto bracarense cambia en el 

siglo XII126. Existen una serie de fuentes que hacen pensar en una destrucción violenta 

de la obra iniciada por don Pedro, tras la muerte de Geraldo127, hacia 1109-1110. En el 

diploma otorgado por doña Teresa el 29 de octubre de 1110 se confirman los 

privilegios de la sede debido a los malos tratos que le habían causado sus hombres: “os 

meus maiorinos, não temendo o santuário de Deus, entraram armados na igreja e no 

claustro e fizeram arruinar a importante igreja bracarense”128. Por su parte las 

excavaciones de la calle Nossa Senhora do Leite mostrarían una capa importante de 

material de demolición129, en tanto que Fontes, Lemos y Cruz consideran la “existencia 

de um primeiro projecto de maior amplitude, mas, par outro lado, a ausencia de 

evidencias arqueológicas relacionadas com um transepto de três naves poderá 

significar que a sua construção nunca terá passado do projecto”130.  Fue el arzobispo 

Paio Mendes el que iniciaría la reconstrucción de la catedral, obteniendo en 1128 el 

privilegio para acuñar moneda, con el objeto de proseguir la construcción de la basílica. 

En 1131 intenta reactivar el culto en la capilla mayor reconstruida y en 1135 

 
126 Sobre sus relaciones con otros ejemplos: RINCÓN GARCÍA, Wilfredo – “La catedral de Braga y su 
influencia”. In Summa Artis. Vol. 30. Arte Portugués. Madrid: Espasa Calpe, 1986, pp. 14-20. REAL, 
Manuel Luís – “O românico português na perspectiva das relações internacionais”. In Románico. En 
Portugal e na Galiza. Lisboa: Fundación Pedro Barrié de la Maza; Fundação Calouste Gulbenkian, 
2001, pp. 31-48. RODRIGUES, Jorge – “A arte religiosa no românico português e as suas relações com 
a Galiza: poder e espiritualidade”. In VALLE PÉREZ, José Carlos; RODRIGUES, Jorge – El arte románico 
en Galicia y Portugal. A Coruña: Fundación Pedro Barrié de la Maza, 2001, pp. 132-155. 
127 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 482.  
128 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 478.  
129 GASPAR, Alexandra – “Escavações arqueológicas da rua de Nª Sª do Leite (Braga)”. In IX Centenário 
da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional – Actas. Braga: Universidade Católica 
Portuguesa / Cabido Metropolitano e Primacial de Braga, 1990, vol. I, pp. 171-172.  
130 FONTES, Luís; LEMOS, Francisco S.; CRUZ, Mário – ‘“Mais Velho” que a Sé de Braga. Intervenção 
arqueológica na catedral bracarense: notícia preliminar”. Cadernos de Arqueologia 14/15 (1997-98), 
pp. 137-164, p. 142. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     104 

conocemos el nombre del arquitecto de la obra: Nuno Pais131. Sin embargo, Real niega 

la existencia de un terremoto en 1135 que hubiese destruido las torres de la sede132. 

Lo que plantea es que este arzobispo optaría por una solución más modesta de 

cabecera, con cinco capillas abiertas hacia un transepto de una sola nave, mientras en 

cuerpo de la iglesia se ampliaría hasta siete tramos. Sin embargo, considera que el 

remate de la capilla mayor sería recto – ya que en las excavaciones no se han 

encontrado restos de ábside semicircular –, al igual que los absidiolos más extremos133 

(Fig. 3). 

 

Según se ha señalado en la primera parte del trabajo, los contactos entre la sede 

bracarense y la tudense son muy estrechos134, no pudiendo olvidar el carácter de 

sufragánea de Tui con respecto a Braga. Por otro lado, la dedicación del altar mayor de 

Braga, el 28 de agosto de 1089, estuvo presidida por don Bernardo de Toledo, con la 

participación de los obispos Pedro de Braga, Gonzalo de Dumio, Auderico de Tui y 

Pedro de Ourense135 (tabla 1). Todos estos contactos podrían explicar una posible 

relación entre las plantas de la catedral de Braga y la de Tui: el transepto triple del 

primer proyecto, y la cabecera de cinco ábsides del segundo. Con todo carecemos de 

fuentes documentales y arqueológicas que permitan afirmarlo de manera fehaciente, 

por lo que solo se trata de plantear una hipótesis diferente de todas las que hasta ahora 

se han propuesto. 

 

Para Tui se pueden encontrar parelelos en iglesias francesas y españolas, entre ellas 

las cistercienses de Meira y Oia136, las cuales poseen los ábsides rectos al interior y al 

exterior. Realmente entre esta última y la catedral de Tui los contactos son muy 

 
131 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 484. 
132 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 484. 
133 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, pp. 484-485. 
134 YZQUIERDO PERRÍN, Ramón – “Talleres de Tui, Braga y Zamora en la arquitectura románica del 
norte de Portugal y Galicia”. Anuario Brigantino 39 (2016), pp. 195-218. 
135 REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do Românico 
português”, p. 474. 
136 Como ya indicó PITA ANDRADE, José Manuel – La construcción de la catedral de Orense. Santiago 
de Compostela: Cuadernos de estudios gallegos, 1954, pp. 40-43. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     105 

importantes, llegando a realizarse donaciones mutuas137, cuando en 1145, como 

respuesta a la generosidad del obispo Pelayo, los monjes entreguen dos marcos de 

plata “in opus Ecclesiae S. Mariae faciendum”138. La influencia del cister será patente en 

partes de la propia obra tudense, como el claustro, e incluso es posible pensar en un 

intercambio de maestros entre ambas139. Pero también hay que señalar los contactos 

del monasterio de Oia con Portugal donde poseía numerosos bienes140. 

 

El tipo de cabecera de cinco ábsides escalonados también existió en otra catedral 

gallega, sufragánea de Braga: la de Ourense. Pita considera que tendría cinco ábsides 

semicirculares141 (Fig. 9).  

 

Carro recoge que en el siglo XII la capilla central ourensana estaba dedicada a la Virgen, 

como en el caso tudense142; sin embargo, Carrero se apoya en la documentación para 

recoger las advocaciones de las capillas absidales de la sede auriense143 (Fig. 10).  

 

 
Fig. 9 – Planta y cabecera de la catedral de Ourense. 

Fuente: PITA ANDRADE, José Manuel – La construcción de la catedral, anexo IX, p.40. 
 

137 CENDON FERNANDEZ, Marta – “El monasterio de Oia”. In YÁÑEZ NEIRA, Fray Damián (coord.) – 
Monasticon Cisterciense Gallego.  Vol. I. León, Edilesa, León, 2000, pp. 197-223. 
138 Véase FLÓREZ, Henrique – España Sagrada, docs. VII-IX, pp.261-266, doc. XI, p. 269. 
139 VALLE PÉREZ, José Carlos – La arquitectura cisterciense en Galicia. La Coruña: Fundación Pedro 
Barrié de la Maza, 1982, pp. 47 y 286. Sobre los maestros de Oia, véase FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ, 
Manuel – “El monasterio de Santa María de Oya y sus maestros constructores”. Cuadernos de estudios 
gallegos XI (1957), pp. 219-228. 
140 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Senhores e camponeses num espaço de fronteira: estudo da protecção 
portuguesa do domínio monástico de Santa Maria de Oia nos séculos XII a XV. Santiago de Compostela: 
Universidad de Santiago, 2014. Tesis Doctoral. RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio 
Minho. O senhorio transfronteiriço do mosteiro de Santa Maria de Oia (séculos XII a XV). Vigo: Instituto 
de Estudios Vigueses, 2017. 
141 PITA ANDRADE, José Manuel – La construcción de la catedral, 1954, anexo IX, fig. 3, p. 40. 
142 CARRO GARCIA, Jesús – Las catedrales gallegas, p.33.  
143 CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “De la catedral medieval de Ourense y sus inmediaciones. 
Nuevas hipótesis sobre viejas teorías”. Porta da aira: revista de historia del arte orensano 9 (2002), 
pp. 9-30, en especial fig. 5, p. 29. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     106 

 
Fig. 10 – Cabecera y advocaciones de la catedral de Ourense. 

Fuente: CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “De la catedral medieval de Ourense y sus 
inmediaciones. Nuevas hipótesis sobre viejas teorías”, fig. 5, p. 29. Comparación con las 

tudenses según Cendón Fernández. 
 

Pita para esta estructura invocaba los paralelos de Santa María de Azogue en 

Benavente144, San Miguel de Estella, la catedral de Lleida, o la colegiata de Tudela. Por 

su parte Muñoz Párraga, al estudiar la catedral de Sigüenza, consideró que poseía un 

esquema semejante y señaló sus similitudes con la catedral de Tarragona, Ourense y el 

ejemplo de Benavente, teniendo en cuenta las diferencias entre ellas motivadas por las 

necesidades de la liturgia145. Sin embargo, Cosmen propone una estructura diferente 

para la cabecera seguntina146. 

 

En el mundo portugués encontramos otros ejemplos de catedrales con cabeceras de 

cinco ábsides. Es el caso de Lamego, también sufragánea de Braga, según la propuesta 

de Carrero147.  

 
144 HIDALGO MUÑOZ, Elena – La Iglesia de Santa María del Azogue de Benavente. Salamanca: Centro 
de Estudios Benaventanos “Ledo del Pozo”, 1995, pp. 24-26. R. M., J.M.; M.L, R.M.– “Iglesia de Santa 
María del Azogue”. In Enciclopedia del Románico en España. Zamora. Aguilar de Campoo: Fundación 
Santa María la Real, Centro de Estudios del Románico, 2012, pp. 188-202, planta y alzado, p. 190. 
145 MUÑOZ PÁRRAGA, M.ª Carmen – La arquitectura medieval de la catedral de Sigüenza. Madrid: 
Universidad Autónoma de Madrid, 1986, pp. 73-80. 
146 COSMEN ALONSO, M.ª Concepción – “Paisajes artísticos velados. La cabecera románica de la 
catedral de Sigüenza y la posible difusión del modelo”. De Arte 15 (2016), pp. 7-32. 
147 CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “La Sé medieval de Lamego: vías de aproximación a un 
conjunto catedralicio desaparecido”. In SARAIVA, Anísio Miguel de Sousa (coord.) – Espaço, Poder e 
Memória: A Catedral de Lamego, sécs. XII a XX. Lisboa: Universidade Católica Portuguesa. Centro de 
Estudos de História Religiosa, 2013, pp. 47-78. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     107 

Ya más tardía habría que señalar la de Évora (iniciada en 1185-1204 y sustituida por 

otra en 1267-1283), que presentaría cinco capillas absidales, las de los extremos 

rectangulares y el resto poligonales148. 

 

Conclusiones 

A la hora de buscar posibles paralelos para aquellos edificios medievales que han 

sufrido numerosas transformaciones, y de los cuales carecemos de documentos que 

permitan afirmar fehacientemente su proceso constructivo, se impone un análisis de 

tipo comparativo, de posibles transferencias artísticas, que, en ocasiones, no permite 

ir más allá de un simple planteamiento hipotético. En la catedral de Tui, el obispo Pedro 

Beltrán realiza una reforma total en la cabecera, entre 1495 y 1499, que supuso la total 

transformación de lo existente para construir, tal como hoy se conserva, una cabecera 

triple y plana. Añadidos posteriores como la capilla de San Telmo o la actual sacristía, 

han ido enmascarando todavía más las trazas románicas, obligándonos a rastrear en 

busca de pistas que nos permitan una reconstrucción del estado original de la catedral 

tudense. Por su parte, la catedral de Braga todavía posee una historia más compleja ya 

que el primer proyecto románico no ha ido más allá de una aspiración y su 

reconstrucción, aunque bien fundamentada por Real, precisa de nuevas 

aproximaciones, en espacial de la arqueología con sus técnicas más avanzadas. 

 

La comparación entre las planimetrías de ambas catedrales durante el medievo, así 

como otras semejantes, nos podría llevar a concluir que el transepto tudense, tan 

desarrollado, con tres naves, que solo se comparó hasta ahora con el de la catedral de 

Santiago, podría asemejarse al proyectado para la catedral de Braga bajo el episcopado 

de don Pedro. Teniendo en cuenta el proceso cronoconstructivo de ambos edificios, se 

habría iniciado antes el bracarense, mientras que el de Tui, datable hacia mediados del 

siglo XII, pudo tomar como modelo el de su metrópoli.  

 

Otra cuestión sería que el tamaño del proyecto y la forma del transepto, en ambos 

casos, pudiera asemejarse al de Santa Fe de Conques, sin que se pueda afirmarse de 

 
148 LACERDA, Aarão de – História da Arte, fig. 316. DIAS, Pedro – História da Arte em Portugal. Vol. IV. 
O gótico. Lisboa: Alfa, 1986, pp. 30-33. DIAS, Pedro – A arquitectura gótica portuguesa. Lisboa: 
Estampa, 1994, pp. 66-68. PEREIRA, Paulo – “A arquitectura (1250-1450)”. In PEREIRA, Paulo (dir.) 
– História da Arte Portuguesa. Vol.1. Lisboa: Temas e Debates, 1995, p. 364. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     108 

qué modo pudo haber llegado ese modelo, salvo la relación que Geraldo poseía con el 

entorno cercano a Aveyron. La insistencia en una cabecera con girola y capillas radiales 

ha partido de la consideración de dicha tipología como la característica de las iglesias 

de peregrinación, cuestión hoy descartada frente al papel que posee la liturgia y que 

resulta común a muchos centros de los que carecemos un refrendo como importantes 

centros de peregrinación. Por lo que atañe a la liturgia es muy importante el papel que 

en este momento poseía la implantación del rito romano. Como se ha indicado, existían 

ciertos recelos con respecto a don Pedro al que se consideraba continuador de la 

tradición mal llamada “moçárabe”, mientras que Geraldo encarnaría los postulados de 

los centros que se encontraban en la vanguardia de la difusión del rito romano. En el 

caso tudense, consideramos que el inicio de la catedral románica, tras su destrucción 

posterior a las invasiones musulmanas y, sobre todo, germánicas, que la obliga a 

permanecer en el monasterio de San Bartolomé tras la restauración de la sede, tendrá 

que ver con la reorganización de la canónica por parte del obispo Pelayo hacia 1137, 

para lo cual solicitará canónigos de la Santa Cruz de Coimbra; se trata de una actividad 

directamente relacionada con la reforma gregoriana.  

 

En relación con el tipo de cabecera, aunque la primitiva de Braga hubiese tenido girola, 

a partir del segundo cuarto del siglo XII, fecha en la que situamos los inicios de la 

cabecera tudense, va a estar formada por cinco capillas. Si bien en el caso tudense 

consideramos que serían semicirculares, en el de Braga podría haber una alternancia 

entre rectangulares y semicirculares. Existen modelos cercanos que siguen esta misma 

configuración, en especial en catedrales que eran sufragáneas de Braga como es el caso 

de Ourense o Lamego. Otros edificios como Santa María del Azogue en Benavente, se 

consideran seguidores del ejemplo auriense. 

 

La necesidad de nuevas campañas arqueológicas, unida a nuevos enfoques en el 

tratamiento de estos edificios como la relación con la liturgia, las advocaciones y la 

búsqueda de nuevos apoyos documentales, podrían permitir en un futuro profundizar 

en lo que en este caso es solo una primera aproximación. 

 
 

 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     109 

BIBLIOGRAFÍA 

Fuentes manuscritas 

Tui, Archivo Catedral de Tui, Testamento del arcediano de Tui Fernandus Johannis, 
Becerro I, fol.131v.-132r.; ap. doc. nº I, 20 del Mayo del 1264. 
Tui, Archivo Catedral de Tui, Testamento de Johan Mouro, pedrero, natural de 
Valença, Becerro I, fols. 58v.-59r, 5 del Octubre del 1385. 

Tui, Archivo Catedral de Tui, El cabildo de Tui concede permiso a Alvaro de Porto para 
que arregle la capilla de Santa Eufemia y haga allí su sepultura. Protocolo del notario 
Alonso Fernández, 19 del junio del 1461. 

 

Fuentes impresas  

ÁVILA Y LA CUEVA, Francisco – Historia civil y eclesiástica de la ciudad de Tuy y su 
obispado, Archivo de la Catedral de Tui, 4 tomos, 1852. Ed. facs. Santiago de 
Compostela: Consello da Cultura Galega, 1995. 

FLÓREZ, Henrique – España Sagrada. Tomo XXII. Madrid: Antonio Marín, 1767. Ed. 
facs. Lugo: Alvarellos, 1992. 

VÁZQUEZ DE PARGA, Luis; LACARRA, José Mª; URÍA RIU, Juan – Las peregrinaciones 
a Santiago de Compostela. Pamplona: Iberdrola, Gobierno de Navarra, 1992, 3 vols. 
(ed. facs. de la realizada en 1948 por el C.S.I.C.) 

Estudios 

ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – Arquitectura românica de entre-Douro-e-
Minho. 2 vols. Porto: 1978. Tese de Doutoramento. 

ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – História da Arte em Portugal. Vol. III. O 
Românico. Lisboa: Alfa, 1986. 

ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – “Influências francesas na Arte românica 
portuguesa”. In Histoire du Portugal. Histoire europeène. Paris: FCG, 1987, pp. 27-36. 

ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de – História da Arte em Portugal. O Românico. 
Lisboa: Editorial Presença, 2001. 

AMARAL, Luís Carlos – Formação e desenvolvimento do domínio da diocese de Braga 
no período da reconquista (século X-1137). Porto: Universidade do Porto, 2007. Tese 
de Doutoramento.  

ANDRADE, Amélia Aguiar – Vilas, poder régio e fronteira: o exemplo do Entre Lima e 
Minho. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1994. Tese de Doutoramento. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     110 

ANDRADE, Amélia Aguiar – “Entre Lima e Minho e Galiza na Idade Média: uma 
relaçâo de amor e odio”. In Carlos Alberto Ferreira de Almeida In Memoriam. Porto: 
Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 1999, pp. 77-91. 

ANDRADE CERNADAS, José M. – “Fuentes documentales para el estudio del Rey 
García de Galicia”. Minius VI (1997), pp. 41-49. 

ANÓNIMO – “Catedrales. La catedral de Tuy”. In OTERO PEDRAYO, Ramón (dir.) –  
Gran enciclopedia gallega. Tomo VI. Vitoria: Silverio Cañada, 1974. 

ARMAS CASTRO José; LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La ciudad de Tui en la Edad 
Media”. In SEARA MORALES, Iago (coord.) – La catedral de Tui desde su plan director.  
Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, 2015, pp. 69-76. 

BANGO TORVISO, Isidro G. – Arquitectura románica en Pontevedra. La Coruña: 
Fundación Pedro Barrié de la Maza, 1979. 

BANGO TORVISO, Isidro G. – “Las llamadas iglesias de peregrinación o el arquetipo 
de un estilo”. In CARBALLO-CALERO, M.ª Victoria (ed.) – El camino de Santiago, 
camino de las estrellas. Santiago de Compostela: Fundación Caixa Galicia, 1994, pp. 
233-284. 

BARREIROS, Manuel Aguiar – A catedral de Santa Maria de Braga. Porto: Marques 
de Abreu, 1922 (ed. facs.1999). 

BARROS GUIMERÁNS, Carlos – “La frontera medieval entre Galicia y Portugal”. 
Medievalismo 4 (1994), pp. 27-39. 

BESSA, Paula – “Arquitectura románica e gótica no Minho”. In A Arte no Minho. 
Braga: Centro de Estudios Lusiadas-Universidade do Minho, 2011, pp. 63-89. 

BOTELHO, Maria Leonor – “Sé de Braga”. In PÉREZ GONZÁLEZ, José María (dir.) – 
Arte Românica em Portugal. Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real, 
2010, pp. 41-52. 

BOUZA BREY, Fermín – “Lauda sepulcral de Nausto, obispo de Coimbra”. In Estudios 
sobre la Monarquía Asturiana, XI centenario de Alfonso II el Casto (1942). Oviedo: 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Instituto de Estudios Asturianos, 
1950 (2ª ed. 1971), pp. 275-286. 

BRENK, Bea – “Les églises de pèlerinage et le concept de prétention”. In BOCK, N. ; 
KURMANN, P.;  ROMANO, S.; SPIESER, J. M. (eds.) – Art, Ceremonial et Liturgie au 
Moyen Âge. Actes du colloque de 3e Cycle Romand de Lettres Lausanne, Fribourg 
(2000).  Roma: s.e., 2002, pp. 125-139. 

CARBAJA  SOBRAL, José – Los concilios de Braga en los siglos VI y VII, reflejo de la vida 
en la Gallaecia de la época. Porriño: Paz, 1999. 

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “De la catedral medieval de Ourense y sus 
inmediaciones. Nuevas hipótesis sobre viejas teorías”. Porta da aira: revista de 
historia del arte orensano 9 (2002), pp. 9-30. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     111 

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Le sanctuaire de la cathédrale de Saint-
Jacques-de-Compostelle à l’épreuve de la liturgie”. In ANDRAULT-SCHMITT, Claude 
(ed.) –  Saint-Martial de Limoges: ambition politique et production culturelle (Xe-XIIIe 
siècles). Limoge: Pulim, 2006, pp. 295-308. 

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Retrocapillas, trasaltares y girolas. Liturgia, 
reliquias y enterramientos de prestigio en la arquitectura medieval”. In FERNÁNDEZ 
GONZÁLEZ, Etelvina – Estudios in memoriam del Prof. Dr. Fernando Galván Freile. Vol. 
II. León: Universidad de León, 2010, pp. 63-81. 

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Comulgar con ruedas de molino. Arquitectura 
y liturgia medievales o los itinerarios de un desencuentro”. Medievalia 15 (2012),  
pp. 63-66.  

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “La Sé medieval de Lamego: vías de 
aproximación a un conjunto catedralicio desaparecido”. In SARAIVA, Anisio Miguel 
de Sousa (coord.) – Espaço, Poder e Memória: A Catedral de Lamego, sécs. XII a XX. 
Lisboa: Universidade Católica Portuguesa. Centro de Estudos de História Religiosa, 
2013, pp. 47-78. 

CARRERO SANTAMARÍA, Eduardo – “Catedral y liturgia medievales. La definición 
funcional del espacio y sus usos”. In SARAIVA, Anísio Miguel de Sousa; MORUJÃO, 
Maria do Rosário Barbosa (coord.) – Espaços, símbolos e poderes. Liturgia e espaço 
religioso. Lisboa: Universidade Católica Portuguesa. Centro de Estudos de História 
Religiosa, 2014, pp. 59-100. 

CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Episcopologio tudense, de 911 a 1024”. Tui. Museo y 
Archivo Histórico Diocesano IX (2001), pp. 99-127. 

CARRIEDO TEJEDO, Manuel – “Obispos de Ourense, Obispos de Tui y Obispos de 
Lugo (982-1071)”. Diversarum Rerum 12 (2017), pp. 13-52. 

CARRO GARCIA, Jesús – Las catedrales gallegas. Buenos Aires: Ediciones Galicia del 
Centro Gallego de Buenos Aires. 1950.   

CASTILLO, Ángel del – “La arquitectura en Galicia”. In Geografía General del Reino de 
Galicia. Generalidades. Vol. II. La Coruña: Ed. Gallega S.A., 1980. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Hipótesis sobre la planta medieval de la catedral de 
Tuy”. El Museo de Pontevedra XLVII (1993), pp. 101-122. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Las etapas constructivas de la catedral medieval de 
Tuy”. Tui. Museo y Archivo Histórico Diocesano VII (1994), pp. 197-212. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – La catedral de Tui en época medieval. Pontevedra: 
Fundación Cultural Rutas del Románico, 1995.    

CENDON FERNANDEZ, Marta – “El monasterio de Oia”. In YÁÑEZ NEIRA, Fray Damián 
(coord..) – Monasticon Cisterciense Gallego. Vol. I. León: Edilesa, 2000, pp. 197-223. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     112 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “El arte medieval en Tui: la catedral como foco 
receptor y difusor del románico y del gótico”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta y 
GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) –  Tui: Pasado, presente y futuro. I Congreso de 
Historia de Tui. Pontevedra: Diputación Provincial, 2004, pp. 121-155.   

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “La catedral de Tui entre Galicia y Portugal”. In Actas 
II Congresso Internacional de História da Arte. Coimbra: Almedina, 2005, pp. 727-
745. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Tui. La catedral en el Románico”. In Enciclopedia del 
Románico en España. Pontevedra. Vol. II. Aguilar de Campoo: Fundación Santa María 
la Real, Centro de Estudios del Románico, 2012, pp. 1143-1161. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “El conjunto catedralicio en la Edad Media”. In 
SEARA MORALES, Iago (coord.) – La catedral de Tui desde su plan director.  Santiago 
de Compostela: Xunta de Galicia, 2015, pp. 77-95. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Memoria histórico artística. La Catedral Medieval”. 
In SEARA MORALES, Iago (coord.) – La catedral de Tui desde su plan director.  
Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, 2015. CD que acompaña al libro. 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Una catedral de frontera. Tui y Portugal: afinidades 
y peculiaridades”. In BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad y la 
configuración de los Reinos Ibéricos (siglos XII-XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 91-
147. 

CHAMOSO LAMAS, Manuel – Galicia románica. Madrid: Encuentro, 1979. 

CHAMOSO LAMAS, Manuel – Tuy. León: Everest, 1981. 

CHICÓ, Mário Tavares – A arquitectura gótica em Portugal, Lisboa: Livros Horizonte, 
1981. 

COSMEN ALONSO, Mª Concepción – “Paisajes artísticos velados. La cabecera 
románica de la catedral de Sigüenza y la posible difusión del modelo”. De Arte 15 
(2016), pp. 7-32. 

COSTA, Avelino de Jesus da – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Braga: Junta 
Distrital de Braga, 1965, 2 vols. 

COSTA, Avelino de Jesus da – “O Bispo D. Pedro e a organização da diocese de Braga”. 
In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional– Actas. Vol. I, 
Braga: Universidade Católica Portuguesa/ Cabido Metropolitano e Primacial de 
Braga, 1990, pp. 379-434. 

COSTA, Avelino de Jesus  – O bispo D. Pedro e a organização da Arquidiocese de Braga 
2ª ed.. Vol. I-II. Braga: Ed. da Irmandade de São Bento da Porta Aberta, 1997. 

DIAS, Pedro – História da Arte em Portugal. Vol. 4. O gótico. Lisboa: Alfa, 1986. 

DIAS, Pedro – A arquitectura gótica portuguesa. Lisboa: Estampa, 1994. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     113 

DÍAZ Y DÍAZ, Manuel C.; VILARIÑO PINTOS, Daría – “La diócesis de Tuy hasta 1100”. 
In GARCÍA ORO, José (coord.) – Historia de las diócesis españolas. Iglesias de Santiago 
de Compostela y Tuy-Vigo. Madrid: BAC, 2002. 

FERNANDES, Paulo Almeida – “Uma nova arte para um novo reino”. In BARROCA, 
Mário Jorge (Ed.) – No tempo de D. Afonso Henriques: reflexões sobre o primeiro século 
português.  Porto: CITCEM - Centro de Investigação Transdisciplinar Cultura, Espaço 
e Memória, 1997, pp. 91-123. 

FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ, Manuel – “El monasterio de Santa María de Oya y sus 
maestros constructores”. Cuadernos de estudios gallegos XI (1957), pp. 219-228. 

FERREIRA, João Paulo Martins – “A Nobreza Galego-Portuguesa da Diocese de Tui 
(915-1381). Teoria e metodología”. In MIRANDA, Flávio; SEQUEIRA, Joana; FARIA, 
Diogo (coords.) – Incipit 2: Workshops de Estudos Medievais da Universidade de Porto 
2011-2012. Porto: Universidade de Porto, 2012, pp. 41-50. 

FERREIRA, Manuel Pedro – “Liturgia bracarense. Origens, fontes, posteridade”. In 
SARAIVA, Anísio Miguel de Sousa; MORUJÃO, Maria do Rosário Barbosa (coord.) – O 
clero secular medieval e as suas catedrais: novas perspectivas e abordagens. Lisboa: 
Centro de Estudos de História religiosa, Universidade Católica Portuguesa, 2014, pp. 
123-140. 

FLÓREZ DÍAZ, Javier – En busca de una frontera entre Galicia y Portugal: Las tierras 
miñotas en los siglos XI-XII. Santander: Universidad de Cantabria, 2016-2017.  

FONTES, Luís; LEMOS, Francisco S.; CRUZ, Mário – ‘“Mais Velho” que a Sé de Braga. 
Intervenção arqueológica na catedral bracarense: notícia preliminar”. Cadernos de 
Arqueologia 14/15 (1997-98), pp. 137-164. 

GALINDO ROMEO, Pascual – Tuy en la Baja Edad Media Siglos XII-XV. Madrid: El 
Noticiero, 1923. 

GARCÍA ÁLVAREZ, Rubén – “El diploma de restauración de la sede de Tuy por la 
infanta Urraca”. Cuadernos de Estudios Gallegos 17/52 (1962), pp. 275-292. 

GASPAR, Alexandra – “Escavações arqueológicas da rua de Nª Sª do Leite (Braga)”. 
In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso Internacional– Actas. Vol. I. 
Braga: Universidade Católica Portuguesa / Cabido Metropolitano e Primacial de 
Braga, 1990, pp. 171-172. 

GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia – “Arqueología de Tui: el papel del enclave Tude en la 
Antigüedad”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) 
– Tui: pasado, presente y futuro. Pontevedra: Diputación Provincial de Pontevedra, 
2004, pp. 35-56. 

GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia – O Tui antiguo: una aproximación histórica-
arqueolóxica. Noia: Toxosoutos, 2007. 

GRAF, Gerhard N. – Europa románica. Portugal/2. Vol. XIV. Madrid: Encuentro, 1988. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     114 

GUILLOUËT, Jean-Marie – “Les transferts artistiques: un outil opératoire pour 
l’histoire de l’art médiéval?”. Histoire de l'art : bulletin d'information de l'Institut 
national d'histoire de l'art publié en collaboration avec l'Association des professeurs 
d'archéologie et d'histoire de l'art des universités, 64 (avril 2009), pp.17-25. 

HIDALGO MUÑOZ, Elena – La Iglesia de Santa María del Azogue de Benavente. 
Salamanca: Centro de Estudios Benaventanos “Ledo del Pozo”, 1995. 

IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto – “Los signos lapidarios de la catedral de Tuy en los 
siglos XII y XIII”. Tuy. Museo y archivo histórico diocesano, II (1976), pp. 135-146. 

IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto; MÉNDEZ CRUCES, Plácido – Evocación histórica de la 
ciudad de Tuy y sus antiguas rúas. Tui: Xuvia, 1990. 

IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto – “El camino portugués a Santiago en su paso por Tui”. 
Compostellanum XXXIX/3-4 (jul-dic. 1994), pp. 461-474. 

IGLESIAS ALMEIDA, Ernesto – El antiguo obispado de Tui en Portugal. Noia: 
Toxosoutos, 2009. 

LACERDA, Aarão de – História da Arte em Portugal. Vol. I. Porto: Portucalense 
editora, 1942. 

LAMPÉREZ Y ROMEA, Vicente – Historia de la arquitectura cristiana española en la 
Edad Media. Madrid: Espasa Calpe, 1930. 

LÓPEZ ALSINA, Fernando – “La cristalización de Tui como espacio de poder señorial 
entre 1095 y 1157”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia 
(coords.) – Tui: Pasado, presente y futuro. I Congreso de Historia de Tui. Pontevedra: 
Diputación Provincial, 2004, pp. 57-95. 

LÓPEZ FERREIRO, Antonio – Historia de la S.A.M.I. de Santiago de Compostela. T. II. 
Santiago de Compostela: Imp. y enc. del Seminario Conciliar Central, 1899. 

LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – Tumbo A de la catedral de Santiago. Sada, A Coruña: 
Ediciós do Castro, 1998. 

MANSILLA, Demetrio – “Restauración de las sufragáneas de Braga a través de la 
reconquista”. Revista Portuguesa de História 6 (1955), pp. 117-148. 

MANSO PORTO, Carmen – “Reflexiones sobre la catedral románica y gótica de Santa 
María de Tui”. Abrente: Boletín de la Real Academia Gallega de Bellas Artes de Nuestra 
Señora del Rosario (2012), pp. 75-126.  

MANSO PORTO, Carmen – “Consideraciones sobre la organización de la capilla 
mayor y otros espacios devocionales de la catedral de Tui”. Abrente 45 (2013), pp. 
153-182. 

MARQUES, José – “As doações dos condes portucalenses e de D. Afonso Henriques à 
Igreja”. In Actas do 2º Congresso Histórico de Guimarães. Vol. 5. Guimarães: Câmara 
Municipal de Guimarães; Universidade do Minho, 1996, pp. 326-347.  



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     115 

MARQUES, José – “Las diócesis portuguesas hasta 1150”. In LÓPEZ ALSINA, 
Fernando (ed.) – El Papado, la Iglesia Leonesa y la Basílica de Santiago a finales del 
siglo XI.  Santiago: Consorcio de Santiago, 1999, pp. 177-214.  

MARQUES, José – “Senhorio de Braga e arcebispos da independência”. Bracara 
Augusta 49 (2000), pp. 127-174.  

MARQUES, José – “As dioceses portuguesas até 1150”. Biblos 78 (2002), pp. 7-59. 

MARQUES, José – “D. Teresa num tempo de mudança”. Bracara Augusta 51:106 
(119) (2003), pp. 5-25.  

MARQUES, José – “A Fronteira do Minho. Espaço de Convivência Galaico-Minhota, 
na Idade Média”. In Estudos em Homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Vol. II. 
Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, pp. 697-712.  

MARQUES, José – “A Igreja no tempo de D. Afonso Henriques. Alguns aspetos”. In 
BARROCA, Mário Jorge (coord.) – No tempo de D. Afonso Henriques. Reflexões sobre o 
primeiro século português. Porto: CITCEM, 2017, pp. 27-69.  

MARQUES, Maria Alegria F. – “A restauração das dioceses de Entre Douro e Tejo e o 
litígio Braga-Compostela”. In 2º Congresso Histórico de Guimarães. Vol. V. Guimarães: 
Câmara Municipal de Guimarães; Universidade do Minho, 1996, pp. 49-84. 

MARTÍNEZ MURGUÍA, Manuel – Galicia, 1888. Ed. facs. Barcelona: El Albir, 1981. 

MATTOSO, José – “O Condado Portucalense”. In SARAIVA, José Hermano (dir.) – 
História de Portugal. Vol. II. Lisboa: Publicações Alfa, 1983, pp. 3-52. 

MATTOSO, José – “A formação de Portugal e a Península Ibérica nos séculos XII e 
XIII”. In Actas das II Jornadas Luso-Espanholas de História Medieval. Vol. I. Porto: 
Instituto Nacional de Investigação Científica, 1987, pp. 13-37. 

MATTOSO, José (dir.) – História de Portugal. Antes de Portugal. Vol. I. Lisboa: 
Estampa, 1993. 

MATTOSO, José (dir.) – História de Portugal. A Monarquía Feudal (1096-1480), vol. 
II.  Lisboa: Estampa, 1993. 

MATTOSO, José – Identificação de um país. Ensaio sobre as origens de Portugal 1096-
1325. 2 vols. Lisboa: Estampa, 2008. 

MIRANDA, Maria Adelaide; SILVA, José Custódio Vieira da Silva – História da Arte 
Portuguesa. Época medieval. Lisboa: Universidade Aberta, 1995. 

MORALEJO ÁLVAREZ, Serafín – Escultura gótica en Galicia (1200-1350). Santiago de 
Compostela: Universidad de Santiago de Compostela, 1975. Tesis doctoral. 

MUÑOZ PÁRRAGA, M.ª Carmen – La arquitectura medieval de la catedral de Sigüenza. 
Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, 1986. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     116 

NÚÑEZ RODRÍGUEZ, Manuel – “Inscripciones de la Galicia Altomedieval”. Revista de 
Guimarães LXXXIX (1979), pp. 293-320. 

OLIVEIRA, António Resende de – “Do Reino da Galiza ao Reino de Portugal (1065-
1143)”. Revista de História das Ideias 28 (2007) pp. 17-37. 

OLIVEIRA, Eduardo Pires de – “Bibliografia artística sobre a Sé Catedral de Braga”. 
Theologica 45/1 (2010), pp. 113-126. 

OLIVEIRA, Eduardo Pires de – Guia da Sé de Braga. Vila Nova de Famalicão: 
Centroatlantico, 2016. 

PEREIRA, Paulo (dir.) – História da Arte Portuguesa. Vol. I. Lisboa: Temas e Debates, 
1995. 

PERLES FONTAO, Juan J. – “Tui dende a arqueoloxía”. In CENDÓN FERNÁNDEZ, 
Marta; GONZÁLEZ SOUTELO, Silvia (coords.) – Tui: pasado, presente y futuro. 
Pontevedra: Diputación Provincial de Pontevedra, 2004, pp. 15-33. 

PERLES FONTAO, Juan J. – “Castellum Tyde ou a existencia dun xacemento castrexo 
no conxunto histórico da cidade de Tui: elementos de valoración”. Castellum Tyde 1 
(2007), pp. 21-39. 

PITA ANDRADE, José Manuel – La construcción de la catedral de Orense. Santiago de 
Compostela: Cuadernos de estudios gallegos, 1954. 

R. M., J.M.; M.L, R.M.– “Iglesia de Santa María del Azogue”. In Enciclopedia del 
Románico en España. Zamora. Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real, 
Centro de Estudios del Románico, 2012, pp. 188-202. 

REAL, Manuel Luís – “O projecto da Catedral de Braga no século XI e as origens do 
Românico portugués”. In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso 
Internacional– Actas. Vol. I. Braga: Universidade Católica Portuguesa / Cabido 
Metropolitano e Primacial de Braga, 1990, pp. 435-512. 

REAL, Manuel Luís – “O românico português na perspectiva das relações 
internacionais”. In Románico. En Portugal e na Galiza. Lisboa: Fundación Pedro 
Barrié de la Maza; Fundação Calouste Gulbenkian, 2001, pp. 31-48. 

RECHT, Roland – “La circulation des artistes, des oeuvres, des modèles dans l’Europe 
médiévale”. Revue de l’Art 120 (1998), pp. 5-10. 

RINCÓN GARCÍA, Wilfredo – “La catedral de Braga y su influencia”. In Summa Artis. 
Vol. XXX. Arte Portugués. Madrid: Espasa Calpe, 1986, pp. 14-20. 

RODRIGUES, Ana Maria; FERREIRA, Manuel Pedro – A catedral de Braga: Arte, 
liturgia e música dos fins do século XI à época tridentina. Lisboa: Aredasmusas / 
CESEM, 2002. 

RODRIGUES, Ana Paula Leite – Senhores e camponeses num espaço de fronteira: 
estudo da projecção portuguesa do domínio monástico de Santa Maria de Oia nos 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     117 

séculos XII a XV. Santiago de Compostela: Universidad de Santiago, 2014. Tesis 
Doctoral. 

RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho. O senhorio 
transfronteiriço do mosteiro de Santa Maria de Oia (séculos XII a XV). Vigo: Instituto 
de Estudios Vigueses, 2017. 

RODRIGUES, Jorge – “A arte religiosa no românico português e as suas relações com 
a Galiza: poder e espiritualidade”. In VALLE PÉREZ, José Carlos; RODRIGUES, Jorge 
– El arte románico en Galicia y Portugal. A Coruña: Fundación Pedro Barrié de la 
Maza, 2001, pp. 132-155. 

RODRIGUES, Jorge – “O Modo Românico”. In RODRIGUES, Dalila – Arte Portuguesa. 
Vol. II. Lisboa: Jornal de Notícias, 2009. 

RODRIGUES, Miguel Carlos L. B. Areosa; ALFENIM, Rafael A. E.; LEBRE, Anabela 
Gomes – “Escavação arqueológica de emergência no cruzeiro do transepto da Sé de 
Braga, notícia preliminar”. In IX Centenário da Dedicação da Sé de Braga. Congresso 
Internacional – Actas. Vol. I. Braga: Universidade Católica Portuguesa / Cabido 
Metropolitano e Primacial de Braga, 1990, pp. 173-188. 

RODRÍGUEZ BLANCO, José – Apuntes históricos de la Santa Iglesia catedral, ciudad y 
antigua diócesis de Tuy.  Santiago: Imprenta de El Boletín Eclesiástico, 1879. 

ROSAS, Lúcia – “Arte románica em Portugal. Contexto Histórico-Artístico”. In PÉREZ 
GONZÁLEZ, José María (dir.) – Arte Românica em Portugal. Aguilar de Campoo: 
Fundación Santa María la Real, 2010, pp. 17-44.  

SÁ BRAVO, Hipólito de – Rutas del románico en la provincia de Pontevedra. 
Pontevedra: Caja Rural, 1978. 

SÁNCHEZ-PARDO, José – “Las iglesias rurales y su papel en la articulación territorial 
de la Galicia medieval (ss. VI-XIII). Un caso de estudio”. Mélanges de la Casa de 
Velázquez. Nouvelle série 40/1, (2010), pp. 149-170. 

SÁNCHEZ-PARDO, José – “Los contextos de fundación de las iglesias tardoantiguas 
en Galicia (ss. V-VIII): sustratos arqueológicos”. AnTard 20 (2012), pp. 255-273. 

SÁNCHEZ-PARDO, José – “Iglesias y dinámicas sociopolíticas en el paisaje gallego de 
los siglos V-VIII”. Hispania. LXXIII/ 243 (enero-abril 2013), pp. 11-50. 

SÁNCHEZ-PARDO, José – “Organización eclesiástica y social en la Galicia 
tardoantigua. Una perspectiva geográfico-arqueológica del parroquial suevo”. 
Hispania Sacra LXVI/ 134 (julio-diciembre 2014), pp. 439-480. 

SILVA, José Custódio Vieira da; AFONSO, Luís Urbano – “A arquitectura e a produçâo 
artística”. In RODRIGUES, Ana Maria; FERREIRA, Manuel Pedro – A catedral de 
Braga: Arte, liturgia e música dos fins do século XI à época tridentina. Lisboa: 
Aredasmusas / CESEM, 2002, pp. 27-67. 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     118 

SOARES, Torquato de Sousa – “A inscrição tumular do bispo Nausto de Coimbra 
(867-912)”. Revista Portuguesa de História 1 (1940), pp. 144-148. 

SOARES, Torquato de Sousa – “O governo de Portugal pelo Conde Henrique de 
Borgonha: suas relações com as monarquias Leonesa-Castelhana e Aragonesa”. 
Revista Portuguesa de História 14/3 (1974), pp. 365-397. 

SOTTOMAYOR-PIZARRO, José Augusto de – “O nascimento do reino de Portugal: 
uma perspectiva nobiliárquica (1096-1157/1300)”. Revista Portuguesa de História 
44 (2013), pp. 29-58. 

VALLE PÉREZ, José Carlos – La arquitectura cisterciense en Galicia. La Coruña: 
Fundación Pedro Barrié de la Maza, 1982. 

VÁZQUEZ CORBAL, Margarita – “A Arte Românica na Antiga Diocese de Tui: as 
relações artísticas Galaico-Minhotas”. In MIRANDA, Flávio; SEQUEIRA, Joana; FARIA, 
Diogo (coords.) – Incipit 2: Workshops de Estudos Medievais da Universidade de Porto 
2011-2012. Porto: Universidade de Porto, 2014, pp. 155-164.   

VÁZQUEZ CORBAL, Margarita – El arte románico en la antigua diócesis de Tui. 
Santiago: Universidad de Santiago de Compostela, 2015. Tesis Doctoral. 

VÁZQUEZ CORBAL, Margarita – “La influencia gallega en el Románico del Alto 
Minho”. Mirabilia 26 (2018/1), pp. 1-18. 

VILA PÉREZ, Suso – Tui e Valença nos séculos XI a XV. Os acontecementos históricos, 
sociais, artísticos e económicos. Porriño: Rofer, 2001. 

VILA PÉREZ, Suso – A cidade de Tui durante a Baixa Idade Media. Noia: Toxosoutos, 
2009. 

YZQUIERDO PERRÍN, Ramón – Galicia Arte. Arte medieval (I). Vol. X, A Coruña: 
Hércules de Ediciones, 1993. 

YZQUIERDO PERRÍN, Ramón – “Talleres de Tui, Braga y Zamora en la arquitectura 
románica del norte de Portugal y Galicia”. Anuario Brigantino 39 (2016), pp. 195-
218. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 



Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza (…) ● Marta Cendón Fernández 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     119 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

CENDÓN FERNÁNDEZ, Marta – “Intercambios artísticos en una diócesis 

transfronteriza: posibles semejanzas entre las catedrales de Tui y Braga”. 

Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 73-119. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) 

 
Galician Monks and Monasteries in Portugal  

(12th – 15th Centuries) 
 

 
Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Universidade de Vigo 
Facultade de Historia 

32004 Ourense, España 
 

fjperez@uvigo.es  
https://orcid.org/0000-0002-1600-3084 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 5 de Dezembro de 2020 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 8 de Julho de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5104 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:fjperez@uvigo.es
https://orcid.org/0000-0002-1600-3084
https://doi.org/10.4000/medievalista.5104


Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   122 

 

RESUMO  

O presente trabalho identifica os mosteiros galegos que tiveram bens no reino de Portugal, 
entre os séculos XII e XV, para depois analisar e caracterizar esses bens. A política seguida 
pelos monarcas portugueses em relação a estes mosteiros e aos seus bens é também objeto 
de estudo, observando-se a importância que para essa relação tiveram as vicissitudes 
políticas que os reis de Portugal enfrentaram com os da Galiza. Também se estudam as 
relações mantidas pelos monges e mosteiros galegos com o reino vizinho a nível 
eclesiástico: basicamente, os dados existentes sobre os seus recursos à sede arcebispal de 
Braga – que foi a sua metropolitana até ao Cisma do Ocidente – bem como as delegações 
pontifícias a abades galegos para intervir em questões portuguesas. Por último, referir-nos-
emos brevemente ao papel cultural e espiritual que tiveram os mosteiros galegos no reino 
vizinho. 
 
Palavras-chave: Galiza; Portugal; mosteiros; fronteira. 
 
 
 
 

ABSTRACT  
 
This paper identifies the Galician monasteries with real estate in the Kingdom of Portugal 
between the 12th and 15th centuries and analyses and characterizes such property. The 
policy of Portuguese monarchs regarding such property is also analysed while paying 
particular attention to political relations between Portuguese and Spanish kings. The 
ecclesiastical relations between Galician monasteries and the neighbouring kingdom are 
also subject of study: basically, the existing data at the archbishop's see of Braga –
metropolitan see up to the Western Schism – and the pontifical authorization granted to 
Galician abbots to intervene in Portuguese affairs. Finally, a brief reference is made to the 
cultural and spiritual role of Galician monasteries in the neighbouring kingdom. 
 
Keywords: Galicia; Portugal; monasteries; boundary. 
  



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   123 

 
 

A presença de mosteiros galegos no reino de Portugal tem sido abordada, em termos 

gerais, de forma individual para cada caso particular. É o caso, por exemplo, do 

estudo sobre Santa Maria de Oia por E. Portela e Mª Carmen Pallares1 ou do meu 

sobre Toxosoutos2 onde se analisa rapidamente o domínio português desses 

cenóbios com base na documentação conservada de cada um. O único estudo que 

aborda extensamente o domínio português de um cenóbio galego é a tese doutoral 

de Ana Paula Leite Rodrigues, orientada por Ermelindo Portela, apresentada em 

2015 e recentemente publicada3. Definitivamente, Oia é o único mosteiro galego 

capaz de alicerçar um trabalho deste tipo, pois a documentação dos outros cenóbios 

é consideravelmente menor. Ainda assim, vale a pena averiguar que mosteiros 

galegos constituíram património em Portugal, tal como comprova neste momento 

Víctor Rodríguez Muñiz relativamente a vários mosteiros femininos na diocese 

tudense4. Estes e outros trabalhos, que serão mencionados a seguir, apoiam este 

estudo. 

 

1. Mosteiros galegos com bens em Portugal 

O primeiro facto que se observa ao enumerar os mosteiros galegos que certamente 

tiveram bens em Portugal é a sua escassez: Antealtares, Toxosoutos, Oia, Donas, 

Tomiño, Albeos, Melón, Ramirás, Celanova e Montederramo e a abadia secular de 

Santa Maria de Vilaza. A localização destes mosteiros mostra claramente que são os 

cenóbios da Galiza meridional os que conseguem implementar o seu domínio a sul 

da fronteira. Muito provavelmente a lista poderia ser ampliada com mais algum 

mosteiro desta área, pois a proximidade geográfica de Rebordáns, nos arredores de 

Tui, de Budiño ou do padroado agostiniano de Grou com Portugal, torna-os 

suscetíveis de terem recebido alguma doação no reino vizinho. 

 
1 PALLARES MÉNDEZ, María del Carmen; PORTELA SILVA, Ermelindo – El bajo valle del Miño en los 
siglos XII y XIII. Economía agraria y estructura social. Santiago de Compostela: Universidad, 1971. 
2 PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – O mosteiro dos Santos Xusto e Pastor de Toxosoutos na Idade 
Media (séculos XII-XIII). Sada: Seminario de Estudios Galegos-Ediciós do Castro, 2002. 
3 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho. O senhorio transfronteiriço do mosteiro 
de Santa Maria de Oia (Séculos XI a -XV). Vigo: Instituto de Estudios Vigueses, 2017. 
4 A quem agradeço desde já por ter-me permitido utilizar documentação inédita da sua tese doutoral. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   124 

Na fronteira entre Galiza e Portugal destacamos a diferença numérica entre os 

mosteiros na diocese de Tui e os de Ourense. Nesta última, o número de mosteiros é 

muito menor e são – exceto nos casos de Montederramo, Celanova e Ramirás – de 

menor dimensão: dois pequenos padroados agostinianos – Grou e Porqueira – um 

padroado celanovês – Ribeira – e duas abadias seculares unidas desde muito cedo 

ao bispado auriense no vale do Tâmega – Vilaza e Servoi. Os protagonistas tudenses, 

com a exceção dos cistercienses de Oia e Melón, também não são mosteiros grandes. 

Apesar de serem todos beneditinos – salvo a abadia secular de Crecente – apenas 

três abadias femininas tiveram seguramente bens em Portugal: Donas, Tomiño e 

Albeos. 

 

2. Situação e caracterização dos bens monásticos galegos em Portugal 

Os bens que os mosteiros recém mencionados possuem no reino português têm 

mais visibilidade na fronteira e escasseiam à medida que se avança para o sul. A 

maioria deles localiza-se entre os rios Minho e Lima, a partir dos quais somente alguns 

se estendem até ao Douro. A sul deste, apenas Santa Maria de Oia está presente com 

certeza na Estremadura portuguesa a partir do século XII, pois nada se sabe sobre o 

que foi entregue a Celanova em Coimbra e seus arredores no século X.  

 

Tal como mencionado antes, os bens monásticos galegos concentram-se 

maioritariamente no Norte, entre os rios Minho e Lima, mais concretamente nas 

margens do rio Minho, nos termos dos atuais concelhos de Caminha, Vila Nova de 

Cerveira, Valença e Melgaço. Somente aqui confluem os domínios de várias casas, 

constituindo-se assim um espaço português mais significativo para monges e 

monjas galegos. Fora deste espaço, as propriedades são verdadeiras exceções, 

apesar da importância que possam ter tido.  

 

Por este motivo, reafirmamos a importância da fronteira do rio Minho relativamente 

à raia seca de Ourense, cujos fatores estarão relacionados não só com a 

superioridade numérica de mosteiros próximos de Portugal no bispado de Tui do 

que no de Ourense, como também com a provável superioridade demográfica e 

económica do primeiro sobre o segundo. Devido ao facto de os mosteiros receberem 

e adquirirem bens nas suas áreas próximas, Oia, Tomiño e Albeos estenderam os 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   125 

seus domínios para além do rio Minho, chegando até Ramirás e, provavelmente, até 

Celanova. Daí a escassa presença em Trás-os-Montes, onde apenas encontramos 

Montederramo, no vale do Tâmega. 

 

Apenas quatro mosteiros galegos possuíram unidades de exploração 

suficientemente significativas no reino de Portugal: San Paio de Antealtares, San 

Xusto de Toxosoutos, Santa Maria de Montederramo e – o mais importante – Santa 

Maria de Oia. A estes podemos acrescentar São Salvador de Celanova, recetor de 

várias doações ainda antes da constituição da monarquia portuguesa e que, pelo 

menos a partir do século XIII, manteve um padroado em Refojos: São Salvador de 

Monte Córdova.  

 

A maioria destes centros dominiais tem a sua origem nas grandes doações feitas pela 

alta aristocracia ou pela própria monarquia. Tirando as que foram doadas a 

Celanova, San Paio de Antealtares é o primeiro mosteiro galego a receber uma 

grande doação em terras portuguesas. A doação efetuada em 985 pelo conde D. Telo 

Alvites e a sua mulher, D. Mumadona, implicou a instalação sólida do cenóbio em 

Ribeiro de Avia5. Graças à generosidade dos condes, o mosteiro compostelano 

estende o seu domínio pelas margens do rio Lima6 até às localidades de Paradela, 

Mazarefes e também até à que seria a futura cidade de Ponte de Lima, as três 

confirmadas a Antealtares por Fernando I em 10657. A doação incluía mais alguns 

bens e, para além desta doação, San Paio deve ter recebido outras inclusive a sul do 

rio Lima, tal como se demonstra em 1136 quando, para manter os seus direitos 

eclesiásticos sobre a igreja de São João da Ribeira – da qual dependia Paradela –

entrega ao arcebispo de Braga três quartos de São Mamede de Este, “que est circa 

 
5 LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – San Paio de Antealtares, Soandres y Toques: tres monasterios medievales 
gallegos. Sada: Seminario de Estudios Galegos–Ediciós do Castro, 2001, pp. 175-177. Ver também 
MATTOSO, José – A nobreza medieval portuguesa: a família e o poder. Lisboa: Estampa, 1987, pp. 113-
114 e p. 143 n. e FERNANDES, A. de Almeida – “Portugal no período vimaranense (868-1128)”. 
Revista de Guimarães 81 (1971), p. 231, p. 242 e p. 251n. 
6 ANDRADE CERNADAS, José Miguel – El monacato benedictino y la sociedad de la Galicia medieval 
(siglos X al XIII). Sada: Seminario de Estudios Galegos–Ediciós do Castro, 1997, p. 90. 
7 “[…] ut illas villas que sunt in ripa Limie quas ille comite domino Tello Eleutiz testauit ad 
monasterium, nominata Paratella et Ponte, tertia ex ea, et Mazarefes […]” (BLANCO LOZANO, Pilar – 
Colección diplomática de Fernando I (1037-1065). León: Centro de Estudios e Investigación San 
Isidoro – Archivo Histórico Diocesano, 1987, pp. 188-190 (doc. n. 75) e, parcial, em LUCAS ÁLVAREZ, 
Manuel – San Paio de Antealtares, Soandres y Toques, pp. 177-178). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   126 

Bracaram”, pelo que nessa vila possui o mosteiro e mais três casais, sendo um deles 

o de “Abbatibus”, em Domez8, que formava parte da doação do conde D. Telo9.  

 

O domínio português de Montederramo também tem a sua origem numa doação 

nobiliária, uma vez que D. Afonso Henriques entrega, em 1128, a villa de Penas 

Iuntas a Fernando Anaias em Vilar de Peregrinos10. É este o documento conservado 

pelo mosteiro, embora não haja registo da entrega da localidade que o próprio 

Fernando Anaias ou os seus descendentes teriam feito posteriormente ao mosteiro. 

Este organizou a sua granja-padroado11 em Cidões, a partir de onde governava o 

couto que se estendia ao conjunto da freguesia de Vilar de Peregrinos e desde onde 

teria incrementado o seu património nos séculos seguintes através dos mecanismos 

habituais12. 

 

San Xusto de Toxosoutos é o único mosteiro galego que regista uma doação direta 

dos reis de Portugal13, pois em 1136 D. Afonso Henriques entrega ao mosteiro o 

couto de Paredes na foz do rio Lima, freguesia de Meadela. O principal interesse dos 

 
8 Freguesia de Feitosa, concelho de Ponte de Lima; São Mamede de Este é freguesia do concelho de 
Braga. 
9 “[…] in villa Domez casal de Abbatibus, quod est circa ipsam ecclesiam, quod dedit comes domnus 
Telus cum aliis suis hereditatibus eidem Antealtarium monasterio […]” (COSTA, Avelino de Jesus da 
(ed.) – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Tomo I. Braga: Assembleia Distrital, 1978, p. 258 
(doc. n. 825). 
10 AZEVEDO, Rui Pinto de (ed.) – Documentos medievais portugueses, p. 114 (doc. n. 91), e LORENZO, 
Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo. Santiago de Compostela: Consello da 
Cultura Galega, 2016. 3 tomos, pp. 185-186 (doc. n. 5). 
11Ainda que Cister não permitisse a criação de padroados, é com o título de granja que partilha Santa 
Maria de Cidões a partir do final do século XIII, quando em 1294 o prior de Cidões, Johan Parente, 
aparece como testemunha num foro. Naquele tempo, a granja não era propriedade exclusiva de 
Montederramo, mas sim partilhada com o seu irmão cisterciense de Valparaíso, o qual permutou a 
sua parte com o mosteiro galego em 1298, entregando Montederramo em troca das casas que possuía 
na cidade de Zamora “a la collaçion de San Johan de Puerta Nueua”, e três mil maravedis (LORENZO, 
Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo, pp. 717 e pp. 771-773 (docs. n. 548 y 
605). 
12 Em 1355, uma sentença sobre a granja mostra como se exerce a jurisdição na freguesia, 
confirmando-se a jurisdição do mosteiro em Cidões e Vilar de Peregrinos, mas não nos casais isolados 
(BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de 
Portugal”. In Actas. Congreso Internacional sobre san Bernardo e o Císter en España e Portugal. Tomo 
1, Ourense: Monasterio de Oseira, 1992, pp. 253-265, p. 257; no documento em LORENZO, Ramón – 
Colección documental do mosteiro de Montederramo, pp. 1735-1737, (doc. n. 1359). 
13A doação de D. Afonso Henriques a Montederramo – da Ribeira de Solar, da igreja de São João da 
Cova, em terras de Vieira, e do couto de Padornelo, em terras de Coura – datada no mesmo dia que a 
doação a D. Fernando Anáiaz em Penhas Juntas foi demonstrada como falsa por AZEVEDO, Rui Pinto 
de (ed.) – Documentos medievais portugueses, pp. 115-116 (doc. n. 93), o que não informa LORENZO, 
Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo, pp. 184-185 (doc. n. 4). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   127 

monges da ria de Noia para se estabelecerem no local era basicamente o 

abastecimento de sal, tal como demonstram os acordos assinados no século XIII – 

um pelos próprios couteiros e outro por São Martinho de Tibães. O privilégio 

outorgado por D. Afonso Henriques foi sucessivamente confirmado pelos seus 

descendentes, pelo menos no século XIII14.  

 

Curiosamente, Santa Maria de Oia, sem dúvida alguma o mosteiro com mais 

domínios portugueses entre os cenóbios galegos, deve a constituição dos seus 

centros mais destacados às grandes doações. Os cistercienses de Oia tiveram até 

cinco granjas em Portugal: duas delas no espaço habitual dos seus irmãos galegos 

na margem do rio Minho – Silva e Chamosinhos, no termo de Valença – e outras três 

a sul do rio Douro – Fanga da Fé, Enxara e Atouguia. Apenas Fanga da Fé tem a sua 

origem numa doação de uma personagem relevante: o primeiro monarca português, 

D. Afonso Henriques15. Ao contrário dos quatro centros analisados até agora, as 

granjas de Silva, Chamosinhos e Atouguia parecem terem sido organizadas por 

Santa Maria de Oia, continuando a doutrina cisterciense. O número de propriedades 

em ambas as zonas seria o suficiente para que o mosteiro chegasse a constituí-las 

como tal. Assim o demonstra Paula Leite Rodrigues, para a de Silva, ao expor como 

o mosteiro possuía trinta e sete casais e meio, para além de outras propriedades nas 

freguesias do atual termo de Valença16.  

 

Mais surpreendente é o caso de Atouguia, apelidada da Baleia desde a Baixa Idade 

Média, junto à península de Peniche, que conforma um núcleo afastado do outro 

centro estremenho de Oia – Fanga da Fé e Enxara17. Este distingue-se por ser 

posterior e pela sua modéstia inicial, uma vez que em 1220 o mosteiro apenas 

possuía ali “unas marinas et unam casam et unam quairelam” que seriam a base da 

granja do mosteiro documentada em 132318. A presença de Oia em Atouguia está 

 
14 Em relação ao domínio de Toxosoutos sobre Paredes, PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – O 
mosteiro dos Santos Xusto e Pastor de Toxosoutos, p. 60 y pp. 92-93. 
15 Não há registo da doação, mas sim de uma inquirição dos bens de Oia ordenada por Sancho II em 
1235, onde se averiguou, nas palavras de Ana Paula Leite, que “o mosteiro de Oia possuía uma 
herdade, a da Fanga da Fé, doada por D. Afonso Henriques e D. Sancho I, e confirmada por D. Sancho 
II” (RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 130-31). 
16 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 50-54, pp. 99-124. 
17 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 159-163. 
18 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, p. 161. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   128 

relacionada com a grande presença de galegos na costa de Peniche e na própria 

Atouguia. Com base no estudo sobre a comarca de Óbidos19, Manuela Santos Silva 

relaciona esta presença com a isenção de impostos concedida a trinta pescadores 

por D. Sancho IV de Castela, em 1286. Parece, pois, mais lógico relacionar a origem 

dos bens com as doações feitas pela comunidade procedente do próprio porto de 

Oia ou da costa próxima ao mosteiro, entre Baiona e A Guarda, seguindo uma 

tradição familiar ou uma devoção especial dos pescadores que ali se estabeleceram. 

A granja de Atouguia teria, desta forma, a mesma origem que a de Silva ou que a de 

qualquer outra exploração monástica semelhante da Galiza ou de Portugal. 

 

Por último, com San Salvador de Celanova regressamos a um domínio monástico 

que se estende por terras de Portugal anterior à formação do reino por D. Afonso 

Henriques. Nas doações feitas pelo próprio São Rosendo e pela sua família à nova 

fundação incluem-se vários bens no território do futuro reino português – desde a 

margem esquerda do Minho até Coimbra, passando pelas terras do Porto20, às quais 

se acrescentaram, ao longo do século X, outras de menor importância como, em 

Valadares, uma pesqueira no Minho doada por D. Ramiro II ou uma casa e uma 

herdade junto a esse mesmo rio21. Após um período sem doações ou aquisições, 

durante o século XI, em 1108 Celanova volta a fazer uma aquisição em Portugal 

quando o conde Nuño Váquez e a sua mulher, a condessa Fronille Sánchez, doam ao 

mosteiro as herdades que a condessa Dona Guntrode tinha tido em Caminha22. 

 

A escassíssima documentação conservada de Celanova nos séculos XII e XIII impede-

nos de saber o que aconteceu com o seu domínio praticamente em qualquer parte e, 

por este motivo, desconhece-se o que aconteceu aos bens alto-medievais legados ao 

 
19 SILVA, Manuela Santos – Óbidos e a sua região na Baixa Idade Media. Lisboa: Universidade de 
Lisboa, 1996. Tese de Doutoramento. 
20 Especialmente importantes parecem ser os bens doados em Coimbra e arredores, e também em 
Leça, futura Leça do Balio, perto do Porto; de todas as doações em terras portuguesas a que mais se 
destaca é a realizada por Adosinda Gutiérrez e seu marido Jimeno Díaz, em 950 (ANDRADE 
CERNADAS, José Miguel – O Tombo de Celanova. Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega, 
1995, pp. 7-13, pp. 17-21, p. 110, pp. 112-115, pp. 240-241 e pp. 692-693 (docs. n. 2, 4, 71, 73, 74, 75, 
172, 500). 
21 ANDRADE CERNADAS, José Miguel – O Tombo de Celanova, p. 111 e p. 178 (docs. n. 72 e 116). 
22 “[…] in Caminia hereditates quod fuerunt de genitrici mea comitissa domna Gunterote qui prius 
uobis concessit et nos de iuri vestro obtinuimus usque modo cum adiunctionibus sus ab integro; 
habent iacentia litore maris ubi se infundet Minei in ipsius mare[…]” (ANDRADE CERNADAS, José 
Miguel – O Tombo de Celanova, p. 430 (doc.  n. 291). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   129 

cenóbio. É possível que nessa época Monte Córdova pertencesse a Celanova, embora 

a sua dependência não seja confirmada até 124123. Neste ano, o mosteiro de 

Celanova ganhava o pleito que mantinha com D. Sancho II, sendo-lhe atribuídos a 

igreja e os bens de Monte Córdova em troca da renúncia aos seus direitos sobre 

Castro Laboreiro24. Apesar disso, nas inquirições de 1258 afirma-se que a ecclesia 

Sancti Salvatoris de Monte Corduba é do rei de Portugal, sem mencionar Celanova 

em nenhum momento25. Trinta anos depois, nas inquirições gerais de D. Dinis, a casa 

matriz volta a desaparecer, havendo apenas a indicação de que o couto é dessa egreja 

–Monte Córdova26.  

 

Já no século XV, em 1460, D. Afonso V de Portugal recorda a disputa de Castro 

Laboreiro entre o cenóbio e o monarca, a qual tinha terminado mediante um acordo 

no qual Celanova renunciava à localidade em troca do padroado, bens e rendas de 

Monte Córdova27. 

 

 
23 Sobre este padroado, ver PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – “Mosteiros e priorados 
dependentes de San Salvador de Celanova entre 1100 y 1500”. In SINGUL, Francisco (coord.) – 
Rudesindus. O legado do santo. Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, 2007, pp. 204-221, pp. 211-
214. 
24 LA CUEVA, Benito de – Historia de los monasterios y prioratos anejos a Celanova. Edición, notas e 
índices por María Teresa González Balasch. Granada: Universidad de Granada, 1991, pp. 94-95. 
25 “Hic incipit inquisitio Ecclesie Sancti Salvatoris de Monte Corduba et omnium parrochianorum 
ejusdem ecclesie. Martinus Petri, juratus et interrogatus cujas est ipsa Ecclesia, dixit quod est Domini 
Regis, et ad presentacionem Domini Regis Bracharensis Archiepiscopus priorem constituit in eadem 
[…]” (Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad quintundecimum. 
Inquisitiones. Volumen I, fasciculi IV et V. Lisboa: Academia das Ciências de Lisboa, 1897, p. 541). 
Apesar de aparecer como ecclesia, ainda que fosse dirigida por um prior, nas inquirições costuma 
referir-se a Monte Córdova como monasterium (p. 527, p. 528, p. 534, p. 537). 
26 “Freyguesia de <San Salvador de> Monte Cordova a hy huum couto per padrões dessa egreja e 
d’ouvida dizem que o coutou Rey mays non sabem qual. + Este como esta sabha el Rey mays do couto 
se quiser.” (PIZARRO, José Augusto de Sottomayor – Inquisitiones. Inquirições gerais de D. Dinis de 
1288, sentenças de 1290 e execuções de 1291. Tomo 2. Lisboa: Academia das Ciências de Lisboa, 2012, 
p. 15). 
27 “[…] por quanto seendo a dita sua igreja do nosso padroado et da coroa do nosso regno et o castello 
de Castlo Leboreiro do moesteiro de Cellanova en tempo dos reys dom Afomso que de que foy de 
Bellonha et del rey don Sancho que foram reis destos nossos regnos fora grande letigio ante ellos et 
o dito moesteiro de Celanova sobre o dito castello de Castro Leboreiro et fora feita huna aveença et 
conposyçom antre os ditos reis et o dito moesteiro de Celanova em maneira descanbo, dando os ditos 
reis a dita sua igreja de Monte Cordova ao dito moesteiro de Çellanova e o padroado della con todollos 
dereitos et perteenças que em ella aviam et com biint marabedis de colheita que tanbem hy avia, et 
geeralmente com todo sem t[…]arem nem reservarem para a coroa de nossos regnos coussa alguna 
[…]” (VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de Celanova 
(ss. XIII-XV). Tomo 2. Ourense: Concello de Celanova-Universidade de Vigo, 2004, pp. 138-140 (doc. 
n. 494). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   130 

Desta forma, São Salvador de Monte Córdova também tem a sua origem numa 

doação real em virtude da renúncia dos direitos celanoveses sobre Castro Laboreiro. 

A partir de 1241, o mosteiro estabelece ali um padroado autónomo de que apenas 

há escassos dados, embora, segundo as inquirições régias e também em 1460, 

estivesse acoitado. As primeiras mostram que chegou a constituir um domínio com 

certa importância talvez por ter ficado com alguns dos bens outorgados a Celanova 

no século X. 

 

Os restantes mosteiros galegos não parecem ter formado nenhuma granja, padroado 

ou centro dominial em território português, seja porque nenhum recebeu uma 

doação da monarquia portuguesa, seja porque as propriedades que tiveram no reino 

de Portugal, excetuando-se as de Tomiño, foram muito escassas ou de importância 

secundária.  

 

O único cenóbio galego, cujo domínio a sul do Minho é comparável ao cisterciense 

de Oia em termos de propriedades no entre Douro e Minho, é o feminino de Santa 

Maria de Tomiño. Graças aos inventários de bens mandados fazer pelo cabido de Tui 

em princípios do século XVI, sabemos que o mosteiro chegou a possuir trinta casais 

entre o Minho e Lima, para além de outros bens menores, ampliando o seu domínio 

a sul deste rio até às proximidades de Braga e Porto – embora com uma presença 

muito menor neste espaço28. Ao contrário de Oia ou Montederramo, Tomiño não 

organizou nenhuma granja em território português, provavelmente devido à 

proximidade geográfica do mosteiro ao núcleo principal dos seus bens no reino 

 
28 Em 1502, o cabido tudense fazia uma pesquisa dos bens portugueses do suprimido mosteiro de 
Tomiño nas freguesias de São Gião de Badim, São Salvador de Mujuzão –hoje desaparecida–, São Paio 
de Segude, São Salvador de Barbeita, São Tiago de Penso, São Pedro de Riba de Mouro, Santa Marinha 
de Prozelo, São Salvador da Granda, Santa Baia de Cerdal, São Miguel de Fontoura, São Felix de 
Candemil – naquele tempo São Pedro Fiz de Moreira–, Santa Baia de Gondar, São Salvador de Covas, 
São Pantaleão de Cornes, São Paio de Vila Meã, São João de Campos, São João de Revoreda, Santa 
Maria de Lovelhe, São Paio de Moledo, São Tiago de Crestelo, São Martinho de Lanhelas e São Pedro 
das Seixas nos termos de Valadares, Monção, Valdevez, Valença do Minho, Vila Nova da Cerveira e 
Caminha –com casas nesta vila–, assim como nas freguesias, já no bispado do Porto, de São Cosme de 
Gondomar, Santa Maria de Alvarelhos e São Martinho de Guilhabreu, e as de São Martinho de Escariz 
e Santo Estêvão de Riba do Neiva, respetivamente dos termos de Vila Verde e Ponte de Lima (Tui, 
Arquivo da Catedral, Becerro 1, fols. 44v-51v). Em finais do século XIII constam, nas Inquirições de 
1288, propriedades de Tomiño nas freguesias de Reboreda, Vila Meã, Candemil e São Cosme de 
Gondomar (PIZARRO, José Augusto de Sottomayor – Inquisitiones. Inquirições gerais de D. Dinis de 
1288, t.1, pp. 136-137, p. 143 e p. 280; e t. 2, p. 41). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   131 

vizinho, localizados em torno a Vila Nova da Cerveira, na margem minhota oposta, 

praticamente em frente ao próprio cenóbio. 

 

A presença dos restantes mosteiros galegos em Portugal é muito mais modesta. 

Episódica é a de São Salvador de Barrantes, centrada em torno a Vila Nova da 

Cerveira; em 1258 apenas possuía dois casais: um em Sapardos – que acabava de 

vender – e outro – despovoado – em São Cibrão29. O mosteiro feminino de Santa Baia 

das Donas nos princípios do século XV, quando foi suprimido e anexado à catedral 

de Tui, possuía dois casais na freguesia de S. Pedro de Gondarém e outras herdades 

isoladas nesta mesma paróquia30.  

 

De igual modo, o mosteiro feminino de Ramirás também reúne o seu património 

português em torno à vila de Melgaço, destacando-se os casais ou as localidades de 

Barcia e Rial31. Na mesma zona, também se concentrariam as propriedades de San 

Salvador de Albeos, a um passo da vila de Melgaço, com o Minho no meio. Sabe-se 

da sua existência graças ao processo instruído em finais do século XV pela 

observância de San Benito de Valladolid à sua abadessa32. 

 

Das posses portuguesas do mosteiro cisterciense de Melón, afirma Isabel Beceiro 

que “foram sempre de escassa entidade”33, ou seja, pouco significativas, ao contrário 

do seu congénere de Montederramo que, para além da granja de Cidões, teve bens 

no termo de Monforte de Rio Livre, no outro lado da fronteira, e em Coura34 pelo 

menos a partir do século XIV. 

 

 
29 Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad quintundecimum. 
Inquisitiones. Volumen I, fasciculus III. Lisboa: Academia das Ciências de Lisboa, 1891, p. 351 e p. 356. 
30 Tui, Arquivo da Catedral, Becerro 1, fol. 49r e fols. 111v-114r. 
31 LUCAS ÁLVAREZ, Manuel; LUCAS DOMÍNGUEZ, Pedro Pablo – San Pedro de Ramirás. Un monasterio 
femenino en la Edad Media. Colección diplomática. Santiago de Compostela: Caixa Galicia, 1988, p. 202, 
p. 460, p. 497, p. 512, p. 576 e p. 579 (docs. n. 24, 264, 307, 308, 327, 482 e 490). 
32 ZARAGOZA I PASCUAL, Ernest – “Proceso de reforma contra la abadesa de San Salvador de Albeos 
(1499)”. Pontevedra. Museo de Pontevedra 51 (1997), pp. 563-590, pp. 570-571. 
33 BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de 
Portugal”, pp. 253-265, p. 254. 
34 LORENZO, Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo, p. 1039, p. 1048, pp. 1061-
1062, pp. 1648-1649, pp. 1669-1671 (docs. n. 830, 837, 851, 1296, 1313 e 1314). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   132 

Por último, a abadia secular de Vilaza tinha as suas propriedades portuguesas 

próximas da sua sede, em terras de Chaves, chegando a disputar, em meados do 

século XIII, a localidade de Mairos no reino vizinho, impedindo que os seus cidadãos 

fossem julgados pelo juiz de Rio Livre35. Adicionalmente, consta que tinha um casal 

na freguesia de Santo Estêvão, em Chaves36. 

 

A origem de grande parte destes bens estaria nas doações efetuadas 

maioritariamente pelos próprios membros dos conventos monásticos às 

instituições em que tinham professado. Assim demonstram as doações recebidas 

por Oia e Ramirás, e as propriedades portuguesas de Tomiño. A estas doações 

juntar-se-iam outras de personagens que, por devoção ou pela sua relação especial 

com o cenóbio, decidiam fazer uma oblação à casa na hora da sua morte. Seria o caso 

dos párocos que serviam as freguesias portuguesas com grande presença de Oia ou 

o caso dos aristocratas com bens em ambos os lados do Minho, como os Velho ou os 

Cerveira estudados por Ana Paula Leite Rodrigues37. 

 

3. A política da monarquia portuguesa em relação aos mosteiros galegos 

À luz do exposto, a política de doações aos mosteiros galegos pelos monarcas 

portugueses caracteriza-se por três aspetos: a sua escassez, a distância dos lugares 

doados face aos centros beneficiados e as efetuadas apenas pelo primeiro rei de 

Portugal, D. Afonso Henriques. Esta mínima generosidade da monarquia para com 

as entidades eclesiásticas afastadas do seu reino é explicada pela própria dinâmica 

política gerada pela independência lusa em relação à Galiza e a Leão.   

 

Duvido que doações tão pontuais devam “ser entendidas como parte de uma 

estratégia clara de captação de apoios com o fim de tentar consolidar a presença 

 
35 “[…] Et scit quod villa de Mayros, que est terminus de Portugalie et solebat uenire ad iudicium 
judicis de Rio Liure, et modo non uenit ibi nisi quando uoluerint, quia defendit monasterium de 
Villaza, que est de Legione, et Aluarus Petri, miles, et donna Orraca Ermigiz, et filiis de Petro Garsie 
et sus fraternitas, et non obediunt de illa domino regi Portugalie nisi quod derunt monetam quando 
rex mandauit sacare […]” (Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad 
quintundecimum. Inquisitiones. Volumen I, fasciculus VIII. Lisboa: Academia das Ciências de Lisboa, 
1961, p. 1347). 
36 Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad quintundecimum. 
Inquisitiones. Volumen I, fasciculus VIII, p. 1363; e PIZARRO, José Augusto de Sottomayor – 
Inquisitiones. Inquirições gerais de D. Dinis de 1288, t. 2, p. 213. 
37 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 98-103 e pp. 241-280. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   133 

portuguesa nos territórios de Límia e Toronho”38. Se, na realidade, 

D. Afonso Henriques tivesse esta intenção, não se compreende que Celanova, cujo 

grande domínio senhorial ladeava a fronteira do seu reino, não recebesse nenhuma 

doação – já para não falar da todo-poderosa sede compostelana ou da mais modesta 

de Ourense – e preferisse, em alternativa, a aliança com Oia e Toxosoutos39. Face a 

esta possibilidade, a autora citada no início do presente parágrafo fornece uma 

razão mais plausível, já comentada, para a doação a Oia, no termo de Torres Vedras: 

a presença de repovoadores galegos na zona, que estaria também na origem dos 

bens detidos pelo mosteiro em Atouguia40. 

 

Doações à parte, a política da monarquia portuguesa face aos mosteiros galegos com 

bens no seu reino não se diferencia muito da que praticava com os seus próprios 

cenóbios: a confirmação de bens41, a concessão de isenção de taxas ou impostos42, 

ou a intervenção para resolver os pleitos que os monges apresentam na corte. Esta 

“normalidade” da atuação dos reis de Portugal em relação aos domínios monásticos 

galegos no seu reino, assim como a coincidência dos seus problemas com os 

contemporaneamente sofridos na Galiza foram apontados, por exemplo, por Pablo 

Otero-Piñeyro ou por Isabel Beceiro para todo o período medieval43. 

 

Especialmente revelante, neste sentido, é o trabalho de Beceiro, que menciona os 

problemas de Oia e Montederramo em finais do século XIII relacionando-os com a 

 
38 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, p. 138. 
39 O interesse de Toxosoutos por Paredes estaria na exploração de sal (PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco 
Javier, O mosteiro dos Santos Xusto e Pastor de Toxosoutos, p. 60) que também obteria Oia em Atouguia 
da Baleia (RODRIGUES, Ana Paula Leite – Senhores e camponeses num expaço de fronteira. Estudo da 
projecção portuguesa do domínio monástico de Santa Maria de Oia nos séculos XII a XV). Santiago de 
Compostela: Facultade de Xeografia e Histoira, 2014. Tese de doutoramento, pp. 196-199). 
40 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 139-146. 
41 A título de exemplo, do couto de Parede a Toxosoutos em 1184 e 1224 (PÉREZ RODRÍGUEZ, 
Francisco Javier – O mosteiro dos Santos Xusto e Pastor de Toxosoutos, p. 92) 
42 Isenção de portagem em Oia em 1245; reconhecimento de que este mosteiro não devia satisfazer 
colheita ao rei em 1282; a carta de proteção ao mosteiro em 1326 (RODRIGUES, Ana Paula Leite – 
Nos dois lados do rio Minho, pp. 184, pp. 187-188, pp. 195-196 e pp. 200-201); ordem para rever e 
manter os privilégios de Montederramo em Cidões e noutras localidades em 1335 (SÁNCHEZ BELDA, 
Luis – Documentos reales de la Edad Media referentes a Galicia. Madrid: Dirección General de Archivos 
y Bibliotecas, 1953, p. 456 (doc. n. 1077); confirmação da isenção de colheita de Monte Córdova em 
1460 (VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de 
Celanova, t. 2, pp. 138-139 (doc. n. 494). 
43 FONSECA, L. Adão da (coord.) – Entre Portugal e a Galiza (Sécs. XI a XVII). Um olhar peninsular sobre 
uma região histórica. Porto: CEPESE / Fronteira do Caos Editores, 2014, pp. 203-204; BECEIRO PITA, 
Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de Portugal”, passim. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   134 

política desenvolvida por D. Dinis no conjunto do reino. Este “conseguiu moderar a 

ampliação do património eclesiástico” sem nunca ter posto em causa a existência do 

senhorio de igrejas e mosteiros, que mantiveram os seus domínios44. No século XIV, 

estes cenóbios sofrem, em Portugal, os mesmos problemas que na Galiza, solicitando 

a intervenção do monarca para terminar com os abusos dos seus funcionários ou 

dos concelhos45. A simultaneidade dos conflitos nos dois lados do rio Minho é 

perfeitamente identificável na atitude da aristocracia relativamente aos domínios 

monásticos. “O ataque dos senhores vassalos da zona contra os bens das duas 

abadias [Oia e Montederramo] enquadra-se dentro de linhas de atuação comuns a 

outros territórios peninsulares neste período e que está claramente documentada 

na Galiza e na zona do Douro”46. 

 

A partir do século XIV, esta normalidade nas relações entre os mosteiros galegos e a 

coroa portuguesa é, no entanto, afetada por problemas políticos entre os reis de 

Portugal e de Castela. Durante as duas centúrias anteriores, os sucessivos 

confrontos entre os monarcas de Portugal e da Galiza, que se desenvolveram 

inclusive no território desta última, não implicaram nenhuma medida contra os bens 

eclesiásticos galegos no reino luso. A guerra entabulada por D. Afonso IV de Portugal 

e D. Afonso XI de Castela entre 1336 e 1339 foi o catalisador da mudança. Em algum 

momento da contenda, D. Afonso IV ordena a confiscação dos bens próprios dos 

naturais dos reinos do seu oponente, tal como expressa inequivocamente, em 1340, 

ao ordenar a restituição dos bens subtraídos de Santa Maria de Oia: 
“[…] per rrason dessa gerra que ontre mjn et el rrey de Castella ouue, lles mandara 

tomar todallas coussas que auya no meu señorio, et emviarome pidir por merçee que, 

poys auya pas antre mjn et el rrey de Castella, et ennas ditas pases he contiudo que todo 

aquello que ffoy tomado no tenpo da gerra que antre nos ouue, que se entrege todo dũa 

parte et da outra a seus donos […]”47. 

 
44 BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de 
Portugal”, pp. 255-256. 
45 BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de 
Portugal”, pp. 257-259. 
46 BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en el norte de 
Portugal”, p. 259. 
47 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, p. 203. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   135 

Esta confiscação consta apenas para os bens de Oia48, embora se suponha – na 

opinião de Beceiro – que também afetariam os de Montederramo e Toxosoutos, isto 

é, os núcleos senhoriais ou territoriais mais destacados, deixando talvez de lado os 

casais e as propriedades isoladas destes e de outros cenóbios galegos. Devido à sua 

condição de padroado autónomo, é possível que Monte Córdova também tivesse 

escapado ao embargo decretado pelo rei. 

 

A intermitente guerra luso-castelhana entre o rei D. Fernando I e os reis Enrique II 

e Juan I, durante a qual o rei português invadiu a Galiza, não parece ter provocado 

uma ordem semelhante49. Na carta de proteção que D. Fernando outorgou a Oia, em 

1381, ordena que “se algũas coussas som tomadas ou embargadas de suas quimtaas 

e erdades que lhes façaaes loguo emtregar sem outro alguũ embargo qualquer”50. A 

redação deixa em aberto a possibilidade de que houvesse uma ordem real de 

confiscação, mas também permite entender a possibilidade de que os concelhos ou 

os aristocratas se tenham aproveitado da situação para usurpar os bens do mosteiro. 

 

A situação muda radicalmente com a ascensão de D. João de Avis ao trono de 

Portugal. Em plena contenda, em 1384, o ainda pretendente ao trono concede a 

Diogo Nunes, comendador de Santos, “todallas rendas e foros e djreitos e trabutos 

que o moesteyro d’Oya, que he em Galiza, ha e tem em estes regnos” por tempo 

indeterminado “porquanto o dicto moesteyro sta em terra de seus Jmigos”51. Tal 

como aponta Leite Rodrigues, a atitude de D. João I muda após a Batalha de 

Aljubarrota – 14 de agosto –, pois em outubro de 1385 este confirma ao mosteiro 

galego “todos seus priujlegios, foros e liberdades e boons costumes que sempre 

ouuerom”52. Observa-se que D. João I limita-se a confirmar os privilégios, foros ou 

costumes sem fazer menção expressa dos bens, que só ordena que sejam restituídos 

 
48 Em 1340, os bens imóveis são restituídos a Oia e, em 1342, “os gaados et cubas et arquas et outras 
louças” que o almoxarife de Valença “mantinha ffillhadas” (RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois 
lados do rio Minho, pp. 203-204). 
49 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 214-219. 
50 “[…] se algũas coussas som tomadas ou embargadas de suas quimtaas e erdades que lhes façaaes 
loguo emtregar sem outro alguũ embargo qualquer, nom embargamdo quaaesquer cartas ou 
mandados que aiades em comtrairo desto, ou ouuerdes ao diamte, por quanto nossa merçee he que 
lhe nom sseia filhado nehuũa coussa que aia em nossos regnos como dito he […]” (RODRIGUES, Ana 
Paula Leite – Senhores e camponeses num expaço de fronteira, p. 258). 
51 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, p. 222. 
52 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, p. 223. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   136 

a Oia quatro anos depois, em dezembro de 138953, mandato que se torna efetivo nas 

terras da Extremadura em 1390. Estas estiveram pouco tempo nas mãos dos 

monges, pois em 1421 ou 1422 o mosteiro enviou um dos seus monges a reclamá-

las, terminando por renunciar às suas propriedades em 1434, vendendo-as ao rei D. 

Duarte54. 

 

D. João I repete assim, meio século depois, os mesmos passos de D. Afonso IV: 

confiscar os bens durante a guerra para devolvê-los depois de esta ter terminado – 

à exceção, aparentemente, dos detidos pelo mosteiro de Oia na Estremadura. A 

partir de então, retoma-se a prática habitual da monarquia em relação aos domínios 

monásticos galegos em Portugal, confirmando-os e defendendo-os tal como tinham 

feito os seus antecessores55. 

 

Por outro lado, desconhecemos o que ocorreu com os outros domínios monásticos 

durante estas duas guerras. San Paio de Antealtares e Santa Maria de Montederramo 

mantêm, respetivamente, no século XV, o seu padroado sobre a igreja de São Simão 

de Junqueira de Mazarefes56 – que provém da remota doação condal no século X – e 

 
53 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 223-226. 
54 Entretanto, em 1426, D. João I entregou-os ao seu copeiro-mor. Note-se que se refere à granja de 
Fanga da Fé e não às restantes propriedades na zona que nunca foram restituídas ao mosteiro 
(RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 175-178 e pp. 228-229). 
55 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 226-236. Ao longo da sua obra, a 
autora (tenta) relacionar e explicar cada um dos documentos reais expedidos a favor do mosteiro em 
função da situação política do momento entre Portugal e Castela. Isto levou-a a longas observações 
sobre as mudanças de opinião de um e do outro monarca como, por exemplo, a sua surpresa perante 
a entrega dos bens estremenhos do mosteiro por D. João I de Portugal ao seu copeiro em 1426: “Que 
razões poderiam justificar a acusação dirigida ao abade do mosteiro de Oia a quem, com 
anterioridade, o rei tanto tinha beneficiado e, inclusivamente, ordenado a devolução de parte dos 
bens que agora lhe embargava?” (pp. 268-270). A verdade é que os benefícios não foram tantos, mas 
sim as ações habituais da monarquia – neste caso a portuguesa, como também podia ter sido a galega 
ou castelhana – em relação a um mosteiro com propriedades no seu reino. Ainda que justificados em 
alguns casos, acho que estas suposições são, em geral, excessivamente artificiais. O melhor exemplo 
seria a restituição da granja de Silva a Oia por ordem de D. Afonso V, em 1455, que a autora relaciona 
com o então recente matrimónio contraído entre D. Joana de Portugal e Enrique IV de Castela (pp. 
235-238), quando o documento – que ela mesma edita – mostra claramente que o monarca 
simplesmente impede a usurpação à força de metade da granja por Antón Gómez de Abreu, que 
“ameaçara tanto seu abade dizendo que se lhe nom enprazaua a meatade da dita granja e beens a ella 
pertençentes que o mandaria matar e que o dito abade com temor lhe fezera o dito enprazamento” 
(RODRIGUES, Ana Paula Leite – Senhores e camponeses num expaço de fronteira, pp. 724-726, doc. n. 
197). 
56 MARQUES, José – A arquidiocese de Braga no século XV. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 
1988, p. 1085. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   137 

sobre Santa Maria de Cidões57. Ramirás afora normalmente bens junto a Melgaço em 

1346, 1357, 1455 e 1456, mas em 1453 o mordomo do alcaide da vila devolve-lhe 

bens nas suas proximidades58. Santa Baia de Donas e Santa Maria de Tomiño 

também aforam, em princípios do século XV, todos os seus bens portugueses a 

apenas a uma pessoa59. Uma estratégia comum a muitos mosteiros galegos na época 

consistia na doação de direitos, rendas e propriedades numa zona mais ou menos 

ampla a apenas uma pessoa com o objetivo de recuperar o que se tinha perdido em 

épocas passadas60. Esta perda de poder está relacionada não só com as usurpações, 

mais ou menos ocultas e importantes, como também com a própria situação das 

comunidades galegas, que sofrem uma crise a todos níveis durante a segunda 

metade do século XIV e durante todo o século XV.  

 

O último dado sobre bens monásticos galegos em Portugal refere-se ao padroado de 

Monte Córdova, que Celanova acaba por perder em finais do século XV. Em 1477, a 

casa de S. Rosendo instaura um processo contra o duque de Guimarães e Bragança 

por este se ter apoderado do padroado e dos seus bens outorgando-o a um clérigo 

da diocese do Porto61. A data obriga a relacionar a usurpação com a guerra 

entabulada entre D. Isabel e a sua sobrinha D. Joana pelo trono de Castela, ainda que 

a reclamação de Celanova não faça nenhuma alusão a esta guerra. O mosteiro 

apresenta a atuação ducal como um abuso ao instalar em Monte Córdova um clérigo 

da sua entourage – apesar de se tratar de uma atuação bastante habitual na Galiza 

daquela época, pois bispos e nobres nomeavam abades, abadessas, priores, 

prioresas ou párocos conforme os seus desejos e conveniências. Para além de se 

 
57 LORENZO, Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo, pp. 2229-2231 (doc. n. 
1649). 
58 LUCAS ÁLVAREZ, Manuel; LUCAS DOMÍNGUEZ, Pedro Pablo – San Pedro de Ramirás, pp. 497-498, 
p. 512, p. 576 e p. 579 (docs. n. 308, 327, 482, 490 e 492). 
59 Em 1430, o mosteiro de Donas autoriza Rodrigo Fernández a recuperar e gerir os seus bens em 
Portugal. Por sua vez, Tomiño afora todos os seus bens em Portugal a Rodrigo López de Vilanova em 
1427 e também ao seu filho Lopo Rodríguez em 1449 quando acompanha a abadessa a Ponte de Lima 
para confirmar um inventário de bens e rendas do cenóbio (Tui, Arquivo da Catedral, Pergameos, Cp. 
10, n. 16; Pergameos, Cp. 12, n. 14; Becerro I, fol. 44rv, fol. 51rv, fol. 52rv e fol. 113rv). 
60 A título de exemplo, o foro que, em 1478, Santa Maria de Melón concede ao escudeiro Luís de 
Vilamarín do couto de Pereiras para que descubra o que está negado y ocultado della, renovando um 
foro feito nas mesmas circunstâncias nas décadas anteriores a Afonso Ouxea de Vilamarín e a Sueiro 
de Vilamarín, talvez pai ou avô do novo foreiro (PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – O mosteiro de 
Melón no século XV. Ourense: Deputación Provincial, 1996, p. 32). 
61 VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de Celanova, t. 
2, pp. 360-362 (doc. n. 660). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   138 

observar um certo desgoverno, a casa matriz desautoriza, em 1483, as ações 

empreendidas em Portugal por frei Jácome de Lanzá, conhecido como prior de 

Monte Córdova62; em 1486 o abade de Celanova nomeia o prior agostinho de Grou, 

Lopo Pérez Salgado, como seu procurador, vindo a excomungá-lo em 1494 por se 

ter apropriado indevidamente de dez mil maravedis e de “çertas escripturas et 

tunbos que fiaron del que eran do mosteiro de Monte Cordoba perteesçentes ao dito 

moesteiro de Çelanova”63. 

 

4. A primazia da sede bracarense 

A relação dos mosteiros galegos com Portugal não se limita apenas às propriedades 

que tiveram neste reino. A pertença das dioceses galegas (exceto Santiago de 

Compostela) à província eclesiástica bracarense até ao Cisma do Ocidente obrigava 

os monges do norte do Minho a atravessarem o rio para se apresentarem na sua 

capital metropolitana a fim de solicitarem a intervenção do seu titular em assuntos 

eclesiásticos da sua incumbência. Muito possivelmente, a atividade dos arcebispos 

de Braga nos mosteiros galegos da sua província terá sido maior do que a que a 

documentação, que se conserva até hoje, permite comprovar. Apesar disso, a 

primazia bracarense é mais patente na Galiza dos séculos XII a XIV e introduz neste 

trabalho cenóbios até agora não mencionados. 

 

Os assuntos em que o arcebispo de Braga interveio em terras galegas podem ser 

classificados em dois grupos: os que derivam da sua autoridade como metropolitano 

e os encomendados pelo sumo pontífice. 

 

O seu papel, como cabeça da metrópole bracarense, observa-se em 1209 quando o 

papa Inocêncio III o distingue entre o clero da sua província eclesiástica para 

defender a isenção que Santa Maria de Oseira, como abadia cisterciense, tinha do 

 
62 VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de Celanova, t. 
3, pp. 360-362 (doc. n. 660). 
63 VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de Celanova, t. 
3, pp. 78-79 e pp. 335-336 (docs. n. 780 e 886). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   139 

pagamento do dízimo eclesiástico nas terras diretamente trabalhadas pelos seus 

monges64. 

 

A autoridade do arcebispo, como instância superior de justiça da sua província 

eclesiástica, é mais notória nos pleitos que sentenciou entre os séculos XII e XIV. A 

primeira intervenção documentada data de 1195, quando este medeia o 

estabelecimento de um acordo entre o bispo de Lugo e o mosteiro de Samos em 

relação aos direitos diocesanos nas igrejas do couto samonense, acabando por 

reconhecer ao abade direitos arcediagais65. Na mesma linha, em 1298 e 1319, a 

mitra bracarense sentenciava a favor de Santa Maria de Oia os direitos arcediagais 

que lhe disputava o arcediago de Miñor nas igrejas de Mougás e de Loureza66. Para 

além destas, também se encontram documentadas a sentença favorável a Celanova 

no pleito disputado pelo vassalo Pedro Fernández pelo padroado do mosteiro de 

S. Salvador de Arnoia antes de 1219, a sentença a favor das monjas de Chouzán e 

uma sentença contra o bispo de Lugo em 128767. 

 

Ainda que escassas, estas sentenças mostram como o tribunal metropolitano recebe 

maioritariamente os pleitos em que o bispado correspondente é parte interessada, 

invalidando assim a possibilidade de o bispo respetivo atuar como juiz, ora como 

instância própria, ora como instância da parte contrária. A sua função como tribunal 

de apelação é demonstrada no caso de S. Salvador de Arnoia, julgado em primeira 

instância pelo bispo de Ourense contra o vassalo, que o leva para a alçada de Braga. 

A sentença proferida pelo arcebispo não foi bem aceite pelo nobre, provocando a 

 
64 ROMANÍ MARTÍNEZ, Miguel – Colección diplomática do mosteiro cisterciense de Santa María de 
Oseira (Ourense), 1025-1310. Santiago de Compostela: Departamento de Historia I, 1989, pp. 137-139 
(docs. n. 127 e 128). 
65 Este acordo é um dos acontecimentos que marcam o longo conflito entre Samos e a sua catedral 
diocesana, que se desenvolve durante o século XII e a primeira metade do século XIII, terminando 
com o reconhecimento do abade de Samos como arcediago do seu couto em 1250 (ANDRADE 
CERNADAS, José Miguel – El monacato benedictino y la sociedad de la Galicia medieval, pp. 185-187; 
no documento em LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – El Tumbo de San Julián de Samos (siglos VIII-XII). 
Estudio introductorio. Edición diplomática. Apéndices e índices. Santiago de Compostela: Caixa Galicia, 
1986, pp. 145-148 (doc. n. 49). 
66 RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho, pp. 283-285. 
67 GONZÁLEZ, Julio – Alfonso IX. Madrid: CSIC-Instituto Jerónimo Zurita, 1944, pp. 497-498 (doc. n. 
383); e PICHEL GOTÉRREZ, Ricardo – Fundación e primeiros séculos do mosteiro bieito de Santo Estevo 
de Chouzán (sécs. IX-XIII). Noia: Toxosoutos, 2009, pp. 208-210 (doc. n. 57). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   140 

sua excomunhão e obrigando Celanova a solicitar a D. Afonso IX a execução da 

sentença68. 

 

Mais estranha ainda é a intervenção arquiepiscopal na sequência de problemas 

internos de um cenóbio – facto verificado apenas em Samos em meados do século 

XII. Por volta de 1160, o bispo de Lugo informava o seu metropolita, naquele tempo 

D. João Peculiar, sobre os acontecimentos ocorridos no mosteiro para que este 

ignorasse quem pretendia ser seu abade e não o consagrasse como tal. O resultado 

foi a declaração de Samos como súbdito da igreja bracarense com a obrigação de 

pagamento de um censo cada vez que fosse eleito um novo reitor da casa69. 

 

As delegações pontifícias ao arcebispo de Braga são apenas duas e ambas estão 

relacionadas com questões internas de um mosteiro. A primeira, e a mais destacada, 

ocorreu em 1200, novamente em San Xiao de Samos, pela qual o arcebispo estava 

encarregado de dirimir o desacordo entre o abade e o convento relativamente aos 

bens correspondentes às mesas respetivas. O problema era antigo e provavelmente 

já teria sido tratado nalguma ocasião em Braga; junto com o seu deão, o arcebispo 

confirmou a divisão que o bispo de Lugo tinha realizado em 1167 e ditou várias 

normas para uma implementação correta da vida monástica samonense70. 

 

A segunda encomenda pontifícia data de 1264 e nela o papa Urbano IV ordenava ao 

arcebispo a execução de uma ordem que já tinha sido transmitida anteriormente 

pelo papa Alexandre III: a de que o mosteiro de San Martiño Pinario aceitasse Juan 

Moogo como monge, devendo, em caso de recusa, apresentar as suas razões. O 

prelado devia zelar, sob apreciação prévia de Moogo, para que a abadia 

compostelana lhe concedesse algum benefício eclesiástico do seu património71. 

 

 
68 GONZÁLEZ, Julio – Alfonso IX, pp. 497-498 (doc. n. 383). 
69 COSTA, Avelino de Jesus da (ed.) – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae, tomo I, pp. 242-244 
(doc. n. 210) e tomo II, pp. 76-77 (doc. n. 342); também em LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – El Tumbo de 
San Julián de Samos, pp. 478-480 (docs. n. S-25 e S-26). 
70 LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – El Tumbo de San Julián de Samos, pp. 152-153 (doc. n. 52). 
71 RODRÍGUEZ R. DE LAMA, Ildefonso – La documentación pontificia de Urbano IV (1261-1264). Roma: 
Instituto Español de Historia Eclesiástica, 1981, pp. 405-406 (doc. n. 300). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   141 

Por último, em princípios do século XIV, a meio caminho entre o privilégio pontifício 

e a supremacia metropolitana, o arcebispo D. Gonçalo Pereira recebe graciosamente 

do papa um subsídio que deveria satisfazer todo o clero da província bracarense. A 

única notícia conhecida relativamente a este assunto provém do pequeno mosteiro 

feminino de Santa Mariña de Asadur, na diocese de Ourense que, em 1331, pedia a 

absolvição da excomunhão incorrida sobre a mesma72. 

 

A relação de Braga com os seus bispados sufragâneos galegos termina em finais do 

século XIV quando, após o Cisma do Ocidente, Portugal segue a obediência de Roma 

e a Galiza, juntamente com Castela, a de Avinhão, o que implicou a consequente 

reestruturação das províncias eclesiásticas e a concessão de Modoñedo, Lugo, 

Ourense, Tui e Astorga à dependência compostelana. 

 

5. Abades galegos como delegados pontifícios em terras de Portugal 

Continuando na esfera eclesiástica, destacamos três abades galegos a quem, por 

delegação do papa, foram encomendadas sete missões no reino de Portugal. Nestas 

missões, delimitadas num curto período cronológico de pouco mais de uma década, 

entre 1211 e 1222, o maior protagonista é o abade de Santa Maria de Oseira, 

D. Lorenzo. Este recebe seis dos sete mandatos, sempre acompanhado de, pelo 

menos, outro eclesiástico: quatro estão relacionados com o rei de Portugal, 

D. Afonso II73, e dois com os problemas das fronteiras da diocese de Coimbra74. É 

neste conflito que aparece o abade de Oia, a quem é dado o encargo de– juntamente 

com o arcediago de Santarém e um cónego de Coimbra – resolver os problemas entre 

esta sede e a de Lisboa em 1216. O terceiro abade, que pertence a Celanova, recebe 

com o seu prior e D. Lorenzo de Oseira, em 1222, a ordem de admoestar D. Afonso 

 
72 DURO PEÑA, Emilio – “El monasterio de Santa Marina de Asadur”. Archivos Leoneses 27 (1973), pp. 
309-365, pp. 340-341, doc. n. 16. 
73 COSTA, Avelino de Jesus da; MARQUES, Maria Alegria F. – Bulário Português. Inocencio III (965-
1216). Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1989, pp. 331-333, pp. 348-349 e 357-
358 (docs. n. 183, 194 e 201), e MANSILLA REOYO, Demetrio – La documentación pontificia de 
Honorio III (1216-1227). Roma: Instituto Español de Estudios Eclesiásticos, 1965, p. 285 (doc. n. 383). 
74 COSTA, Avelino de Jesus da; MARQUES, Maria Alegria F. – Bulário Português. Inocencio III, pp. 305 
e 378-379 (docs. n. 160 e 215). 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   142 

II de Portugal e os seus sequazes para que deixassem de perseguir o arcebispo de 

Braga75. 

 

Esta breve temporada de presença de abades galegos em Portugal para cumprir as 

ordens pontifícias está assim indissoluvelmente ligada a D. Lorenzo, abade de Santa 

Maria de Oseira entre 1205 e 1223. De origem desconhecida, estas delegações 

enviadas por Roma obrigam-nos a deduzir que se trata de um nobre e a atribuir-lhe 

uma grande responsabilidade. Pelo seu labor em Portugal e em Oseira é distinguido 

como abade de Claraval em 1223. Durante três anos rege a antiga casa de S. 

Bernardo, à qual renuncia em 1226, regressando a Oseira onde viria a falecer em 

123876. 

 

6. A presença cultural e espiritual de mosteiros galegos em Portugal 

Santa Maria de Oseira é também protagonista da única afiliação de um mosteiro 

português à família cisterciense. Santa Maria das Júnias é um mosteiro beneditino 

que, por meados do século XIII, passa para a Ordem de Cister através da casa 

ursariense. A mudança de observância monástica, por volta de 1245, provocou a 

reação da mitra de Braga que, como era habitual, não via com bons olhos a adoção 

dos costumes cistercienses, o que implicava uma certa imunidade relativamente à 

jurisdição episcopal. Graças a isto, é possível datar a época em que ocorreu a 

afiliação, pois em 1247 o papa ordena que o arcebispo aceite a união de Júnias a 

Oseira mediante um acordo que será celebrado em Chaves no ano seguinte, no qual 

se estabeleceram os direitos que o prelado bracarense poderia exigir-lhe dali em 

adiante. Na reunião, o arcebispo permitiu que um monge ursariense recebesse o 

abadiado de Júnias, que entra, desta forma, na ordem de Cister77. 

 
75 MANSILLA REOYO, Demetrio – La documentación pontificia de Honorio III, pp. 301-302 (doc. n. 
407). 
76 Sobre D. Lorenzo, ROMANÍ MARTÍNEZ, Miguel – El monasterio de Santa María de Oseira (Ourense). 
Estudio histórico (1137-1310). Santiago de Compostela: Universidade, 1989, pp. 73-106. 
77 MARQUES, Maria Alegria F. – “A introdução da ordem de Cister em Portugal”. In La introducción del 
Císter en España y Portugal. Burgos, La Olmeda, 1991, pp. 163-19, p. 175. Contudo, no ano seguinte – 
em 1248 – Inocencio IV ordenava ao arcebispo de Braga que Júnias – dirigido por um monge de 
Oseira – fosse unido a Santa Maria de Bouro (COSTA, Avelino de Jesus da (ed.) – Liber Fidei Sanctae 
Bracarensis Ecclesiae, tomo II, pp. 347-348 (doc. n. 903). A adscrição do mosteiro de Santa Maria das 
Júnias, perto de Pitões das Júnias a um ou a outro durante entre os séculos XIII a XV é um tema que 
espera uma investigação minuciosa; um resumo da sua história pode ser lido em SOUSA, Bernardo 
Vasconcelos e (dir.) – Ordens religiosas em Portugal. Das origens a Trento – Guia Histórico. Lisboa: 
Livros Horizonte, 2005, pp. 109-110. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   143 

Com esta afiliação, Oseira une-se a Celanova, reconhecida no papel de casa matriz 

de um cenóbio português. Para além da evidente diferença das regras entre um e 

outro, Monte Córdova parte de uma possível relação com Celanova desde tempos 

alto-medievais, enquanto que Santa Maria das Júnias é um cenóbio que decide 

assumir a norma cisterciense sem nenhuma intervenção a favor ou contra por parte 

do rei de Portugal neste assunto. Desta forma, há que salientar a situação fronteiriça 

da nova casa cisterciense, de cuja conversão talvez tenhamos que responsabilizar 

mais os seus patronos laicos do que a sua comunidade monástica, que recebe com 

ela um novo abade. Chamamos também a atenção para o facto de Júnias recorrer a 

Oseira em vez de Montederramo, que tinha bens em Portugal, devido à fama que a 

casa ursariense alcançou após a estadia de D. Lorenzo em Claraval, como abade, o 

que a converteu num destino preferido para antigos abades de casas galegas, 

portuguesas e leonesas, caso de Sobrado, Alcobaça, Valparaíso e até as Júnias. 

 

Por último, sublinhamos os intercâmbios culturais que mantiveram os mosteiros 

galegos com os do outro lado da fronteira. Ainda que seja um tema difícil de estudar 

e pouco desenvolvido, destacamos os contributos recentes de Ana Suárez González, 

que mostra como o Livro L – atualmente conservado em Arouca – provém de Santa 

Maria de Montederramo. Trata-se de um collectaneum composto de, pelo menos, 

duas partes: uma elaborada no cenóbio galego por volta de 1231 e a outra, talvez, na 

década seguinte. A autora demonstra que a sua origem está no mosteiro galego de 

Montederramo, onde teria permanecido até pelo menos 1258, sendo, 

posteriormente, levado para Arouca78. Nas palavras de Suárez, “o translado – ou 

translados – de um manuscrito de uma abadia a outra não deveria surpreender”, 

uma vez que esta prática era comum entre casas da mesma ordem, neste caso 

cistercienses, respetivamente em 1153 e entre 1224-1226. Ambas “podem ter tido 

os mesmos visitantes e um desses visitantes, enviado pelo abade de Clavaral, 

poderia ter aproveitado para revisar, reorganizar e completar as coleções litúrgicas 

das duas casas”79. 

 
78 SUÁREZ GONZÁLEZ, Ana – “Cistercian Scriptoria in the Twelfth and Thirteenth Centuries. A Starting 
Point”. In D’EMILIO, James (coord.) – Culture and Society in Medieval Galicia. A Cultural Crossroads at 
the Edge of Europe. Leiden-Boston: Brill, 2015, pp. 765-811, pp. 771-776. 
79 SUÁREZ GONZÁLEZ, Ana – “Cistercian Scriptoria in the Twelfth and Thirteenth Centuries. A 
Starting Point”, p. 776. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   144 

7. Conclusão 

Em resumo, a presença dominial dos mosteiros galegos em Portugal pode 

considerar-se episódica, exceto na própria fronteira do Minho, entre Melgaço e 

Caminha. Fora desta área, as suas propriedades são escassas, salvo nos casos 

indicados de coutos, granjas ou padroados dependentes de casas galegas. Destes, 

cabe destacar que são os situados na Galiza meridional que habitualmente se 

estendiam além-fronteiras, com a exceção de Antealtares, cujo domínio remonta aos 

tempos alto-medievais, e Toxosoutos. 

 

Estes domínios portugueses formaram-se mediante doações de particulares que, 

provavelmente, na sua maioria, professavam na casa que recebia os seus bens ou 

então desejavam ser enterrados na sua igreja ou no seu cemitério. Grande parte 

destes pertenciam à aristocracia da zona, que possuía um património também 

transfronteiriço – como demonstrou Leite Rodrigues para Oia –, o que explica a 

existência das granjas lusas de Oia e de Montederramo ou a reforma cisterciense por 

Oseira do mosteiro beneditino das Júnias. A família cisterciense mostra-se assim 

especialmente capaz de atravessar a fronteira, exemplificando uma relação entre 

cenóbios de ambos reinos, tal como é patente no manuscrito procedente de 

Montederramo, atualmente no mosteiro de Arouca, estudado por Ana Suárez. 

 

Por último, destacamos que as doações reais a mosteiros galegos foram excecionais, 

restringindo-se às primeiras décadas da independência portuguesa. Entre os 

séculos XII e XV, os domínios monásticos no reino de Portugal sofrem praticamente 

os mesmos problemas que na Galiza: são geridos de forma semelhante e a 

monarquia atua do mesmo modo tanto num lado do rio Minho como no outro.  

 

Apesar disto, é evidente que a atitude da monarquia portuguesa muda nos inícios 

do século XIV. Pela primeira vez, D. Afonso IV toma a decisão de expropriar os bens 

de, pelo menos, Santa Maria de Oia, no contexto da guerra com Castela de 1336-

1339, facto inédito face aos tempos anteriores. A partir deste momento, os cenóbios 

da Galiza são suscetíveis de sofrer represálias em Portugal porquanto o dicto 

moesteyro sta em terra de seus Jmigos, como disse expressamente D. João I em 1384. 

Apesar de o monarca recuperar, após a Batalha de Aljubarrota, o seu papel como 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   145 

protetor da sua igreja –mosteiros galegos incluídos– não há dúvida que a relação 

com a Galiza sofre uma mudança evidente, que aumenta e se confirma com o Cisma 

do Ocidente, pondo fim aos direitos de jurisdição da província eclesiástica 

bracarense na Galiza. 

 

Ainda que a fronteira se mantivesse aberta e pudesse ser facilmente atravessada em 

tempos de paz, a subida ao trono da casa de Avis foi indubitavelmente um marco 

importantíssimo para a sua história. 

 

 

Referências bibliográficas  
 
Fontes manuscritas  

Tui, Arquivo da Catedral, Becerro 1, fols. 44r-52v e fols. 111v-114r. 
Tui, Arquivo da Catedral, Pergameos, Carpeta 10, doc. 16. 
Tui, Arquivo da Catedral, Pergameos, Carpeta 12, doc. 14. 

 
Fontes impressas  

 ANDRADE CERNADAS, José Miguel – O Tombo de Celanova. Santiago de Compostela: 
Consello da Cultura Galega, 1995. 

AZEVEDO, Rui Pinto de (ed.) – Documentos medievais portugueses. Documentos 
régios. Vol. I: Documentos dos condes portugalenses e de D. Afonso Henriques, A.D. 
1095-1185. Lisboa: Academia Portuguesa da História, 1958. 

BLANCO LOZANO, Pilar – Colección diplomática de Fernando I (1037-1065). León: 
Centro de Estudios e Investigación San Isidoro – Archivo Histórico Diocesano, 1987. 

COSTA, Avelino de Jesus da (ed.) – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Tomo I. 
Braga: Assembleia Distrital, 1978. 

COSTA, Avelino de Jesus da (ed.) – Liber Fidei Sanctae Bracarensis Ecclesiae. Tomo 
II. Braga: Junta Distrital, 1965. 

COSTA, Avelino de Jesus da; MARQUES, Maria Alegria F. – Bulário Português. 
Inocencio III (965-1216). Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 
1989. 

LA CUEVA, Benito de – Historia de los monasterios y prioratos anejos a Celanova. 
Edición, notas e índices por María Teresa González Balasch. Granada: Universidad 
de Granada, 1991. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   146 

LORENZO, Ramón – Colección documental do mosteiro de Montederramo. Santiago 
de Compostela: Consello da Cultura Galega, 2016, 3 tomos. 

LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – El Tumbo de San Julián de Samos (siglos VIII-XII). Estudio 
introductorio. Edición diplomática. Apéndices e índices. Santiago de Compostela: 
Caixa Galicia, 1986. 

LUCAS ÁLVAREZ, Manuel – San Paio de Antealtares, Soandres y Toques: tres 
monasterios medievales gallegos. Sada: Seminario de Estudios Galegos–Ediciós do 
Castro, 2001. 

LUCAS ÁLVAREZ, Manuel; LUCAS DOMÍNGUEZ, Pedro Pablo – San Pedro de Ramirás. 
Un monasterio femenino en la Edad Media. Colección diplomática. Santiago de 
Compostela: Caixa Galicia, 1988. 

MANSILLA REOYO, Demetrio – La documentación pontificia de Honorio III (1216-
1227). Roma: Instituto Español de Estudios Eclesiásticos, 1965. 

PICHEL GOTÉRREZ, Ricardo – Fundación e primeiros séculos do mosteiro bieito de 
Santo Estevo de Chouzán (sécs. IX-XIII). Noia: Toxosoutos, 2009. 

PIZARRO, José Augusto de Sottomayor – Inquisitiones. Inquirições gerais de D. Dinis 
de 1288, sentenças de 1290 e execuções de 1291. Lisboa: Academia das Ciências de 
Lisboa, 2012. 

Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad 
quintundecimum. Inquisitiones. Volumen I, fasciculus III. Lisboa: Academia das 
Ciências de Lisboa, 1891. 

Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad 
quintundecimum. Inquisitiones. Volumen I, fasciculi IV et V. Lisboa: Academia das 
Ciências de Lisboa, 1897. 

Portugaliae Monumenta Historica a saeculo octavo post Christum usque ad 
quintundecimum. Inquisitiones. Volumen I, fasciculus VIII. Lisboa: Academia das 
Ciências de Lisboa, 1961. 

RODRÍGUEZ R. DE LAMA, Ildefonso – La documentación pontificia de Urbano IV 
(1261-1264). Roma: Instituto Español de Historia Eclesiástica, 1981. 

ROMANÍ MARTÍNEZ, Miguel – Colección diplomática do mosteiro cisterciense de 
Santa Maria de Oseira (Ourense), 1025-1310. Santiago de Compostela: Departamento 
de Historia I, 1989. 

SÁNCHEZ BELDA, Luis – Documentos reales de la Edad Media referentes a Galicia. 
Madrid: Dirección General de Archivos y Bibliotecas, 1953. 

VAQUERO DÍAZ, María Beatriz – Colección diplomática do mosteiro de San Salvador 
de Celanova (ss. XIII-XV). Ourense: Concello de Celanova / Universidade de Vigo, 
2004. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   147 

ZARAGOZA I PASCUAL, Ernest – “Proceso de reforma contra la abadesa de San 
Salvador de Albeos (1499)”. Museo de Pontevedra, 51 (1997), pp. 563-590. 

 
Estudos  

ANDRADE CERNADAS, José Miguel – El monacato benedictino y la sociedad de la 
Galicia medieval (siglos X al XIII). Sada: Seminario de Estudios Galegos / Ediciós do 
Castro, 1997. 

BECEIRO PITA, Isabel – “Las tensiones en torno a los dominios del Cister gallego en 
el norte de Portugal”. In Actas. Congreso Internacional sobre san Bernardo e o Císter 
en España e Portugal. Ourense: Monasterio de Oseira, 1992, t. 1, pp. 253-265. 

DURO PEÑA, Emilio – “El monasterio de Santa Marina de Asadur”. Archivos Leoneses 
27 (1973), pp. 309-365. 

FERNANDES, A. de Almeida – “Portugal no período vimaranense (868-1128)”. 
Revista de Guimarães 81 (1971), pp. 51-98.  

GONZÁLEZ, Julio – Alfonso IX. Madrid: C.S.I.C. - Instituto Jerónimo Zurita, 1944. 

MARQUES, José – A arquidiocese de Braga no século XV. Lisboa, Imprensa Nacional / 
Casa da Moeda, 1988. 

MARQUES, Maria Alegria F. – “A introdução da ordem de Cister em Portugal”. In La 
introducción del Císter en España y Portugal. Burgos: La Olmeda, 1991, pp. 163-193. 

MATTOSO, José – A nobreza medieval portuguesa: a família e o poder. Lisboa: 
Estampa, 1987. 

OTERO PIÑEYRO MASEDA, Pablo – “Ordens monásticas: o caso dos bens dos 
mosteiros galegos em Portugal”. In FONSECA, Luis Adão da (coord.) – Entre Portugal 
e a Galiza (Sécs. XI a XVII). Um olhar peninsular sobre uma região histórica. Porto: 
CEPESE / Fronteira do Caos Editores, 2014, pp. 201-204. 

PALLARES MÉNDEZ, María del Carmen; PORTELA SILVA, Ermelindo – El bajo valle 
del Miño en los siglos XII y XIII. Economía agraria y estructura social. Santiago de 
Compostela: Universidad, 1971. 

PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – O mosteiro de Melón no século XV. Ourense: 
Deputación Provincial, 1996. 

PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – O mosteiro dos Santos Xusto e Pastor de 
Toxosoutos na Idade Media (séculos XII-XIII). Sada: Seminario de Estudios Galegos / 
Ediciós do Castro, 2002. 

PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – “Mosteiros e priorados dependentes de San 
Salvador de Celanova entre 1100 y 1500”. In SINGUL, Francisco (coord.) – 
Rudesindus. O legado do santo. Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, 2007, pp. 
204-221. 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   148 

RODRIGUES, Ana Paula Leite – Senhores e camponeses num expaço de fronteira. 
Estudo da projecção portuguesa do domínio monástico de Santa Maria de Oia nos 
séculos XII a -XV). Santiago de Compostela: Facultade de Xeografia e Histoira, 2014. 
Tese de doutoramento. 

RODRIGUES, Ana Paula Leite – Nos dois lados do rio Minho. O senhorio 
transfronteiriço do mosteiro de Santa Maria de Oia (Séculos XI a -XV). Vigo: Instituto 
de Estudios Vigueses, 2017. 

ROMANÍ MARTÍNEZ, Miguel – El monasterio de Santa Maria de Oseira (Ourense). 
Estudio histórico (1137-1310). Santiago de Compostela: Universidade, 1989. 

SILVA, Manuela Santos – Óbidos e a sua região na Baixa Idade Media. Lisboa: 
Universidade de Lisboa, 1996. Tese de Doutoramento. 

SOUSA, Bernardo Vasconcelos e (Dir.) – Ordens religiosas em Portugal. Das origens a 
Trento – Guia Histórico. Lisboa: Livros Horizonte, 2005.  

SUÁREZ GONZÁLEZ, Ana – “Cistercian Scriptoria in the Twelfth and Thireenth 
Centuries. A Starting Point”. In D’EMILIO, James (coord.) – Culture and Society in 
Medieval Galicia. A Cultural Crossroads at the Edge of Europe. Leiden-Boston: Brill, 
2015, pp. 765-811. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



Monges e mosteiros galegos em Portugal (séculos XII-XV) ● Francisco Javier Pérez Rodríguez 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   149 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

PÉREZ RODRÍGUEZ, Francisco Javier – “Monges e mosteiros galegos em Portugal 

(séculos XII-XV)”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 121-149. Disponível 

em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) y las 

relaciones cortesanas luso-castellanas en tiempos de 
crisis dinásticas1 

 
Count D. Enrique Manuel (c.1343-1414) and Portuguese-Castilian 

court relations in times of dynastic crisis 
 

 
César Olivera Serrano 

Instituto de Historia (CSIC), Departamento de Historia Medieval 
Calle Albasanz 26-28 

28037 Madrid, España 
 

cesar.olivera@cchs.csic.es  
https://orcid.org/0000-0001-9971-6647  

 

 
Data recepção do artigo / Accepted in revised form: 7 de Janeiro de 2021 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 15 de Outubro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5112 
 
 

 

 

 
1 Este artículo se enmarca en el proyecto de investigación Transferencias humanas, culturales e 
ideológicas entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV), financiado por el Ministerio de Economía, 
Industria y Competitividad (HAR2017-89398-P) y dirigido por la Dra. Isabel Beceiro Pita (Instituto 
de Historia-CSIC). 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:cesar.olivera@cchs.csic.es
https://orcid.org/0000-0001-9971-6647
https://doi.org/10.4000/medievalista.5112


El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     152 

 

RESUMO 

En este artículo se analizan los datos biográficos del conde Enrique Manuel, hijo del célebre 
literato don Juan Manuel, desde varios puntos de vista. Por un lado, se explican sus 
relaciones de parentesco con otros descendientes de don Juan Manuel, especialmente con 
los reyes de Portugal, Castilla y Aragón. Esa estrecha relación familiar permite entender un 
segundo nivel de análisis: su protagonismo político durante los reinados de Fernando I de 
Portugal y Juan I de Castilla. En aquellos años se preparó una alianza matrimonial y un 
acuerdo sucesorio que finalmente fracasó con el triunfo de João I de Avís. En tercer lugar, se 
estudia la ruptura de su propia familia, ya que una de sus hijas permaneció en Portugal y el 
resto de los hijos se exiliaron en Castilla. Por último, se analizan los mensajes religiosos y 
simbólicos que utilizó el linaje Manuel a finales del siglo XIV dentro del contexto de la 
rivalidad luso-castellana. 

Palavras-chave: Don Juan Manuel; linaje Manuel; relaciones luso-castellanas; cultura 
cortesana. 
 
 

ABSTRACT  
 
This article analyzes the biographical data of Count Enrique Manuel, son of the famous 
writer Don Juan Manuel, from various points of view. On the one hand, his kinship relations 
with other descendants of Don Juan Manuel are explained, especially with the kings of 
Portugal, Castile and Aragon. This close family relationship allows us to understand a 
second level of analysis: his political leadership during the reigns of Fernando I of Portugal 
and Juan I of Castile. In those years, a marriage alliance and a succession agreement were 
prepared that finally failed with the triumph of João I de Avis. Thirdly, the breakdown of his 
own family is studied, since one of his daughters remained in Portugal and the rest of the 
children went into exile in Castile. Finally, the religious and symbolic messages used by the 
Manuel lineage at the end of the 14th century are analyzed within the context of the 
Portuguese-Castilian rivalry. 
 
Keywords: Don Juan Manuel; Manuel lineage; Portuguese-Castilian relations; court culture. 
  



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     153 

 
1. Introducción 

Cuando el humanista Gonzalo Argote de Molina publicó en 1575 la primera edición 

de El conde Lucanor incluyó un apunte biográfico de don Juan Manuel y una 

genealogía de los Manueles, afirmando que todos sus descendientes compartían 

cierta identidad transmitida a través de la sangre2. Con independencia de que su 

historia genealógica tuviese errores e imprecisiones, algo que señalarán en su 

momento otros genealogistas posteriores, lo que pretendía Argote era ensalzar el 

prestigio de algunas casas señoriales que procedían de tan ilustre prócer. Entre sus 

vástagos directos había nada menos que dos reinas, Juana y Constanza, que 

desempeñaron un papel importante en el seno de las familias reales de Castilla y 

Portugal, así como algunos hijos bastardos. Uno de ellos, protagonista de este 

artículo, fue Enrique Manuel, que fue conde de Seia en Portugal en tiempos de 

Fernando I y algo más tarde conde de Montealegre en Castilla bajo Juan I, Enrique 

III y Juan II. De la familia de este conde partían algunas ramas ilustres castellanas, 

como las de los condes de Feria, los marqueses de Priego o los condes de Oropesa, 

entre otras menores que interesaba alabar. El énfasis puesto por Argote en este 

conde que vivió en ambas cortes bien merece un estudio detenido que ayude a 

completar algunas aproximaciones parciales ya publicadas3. El interés que encierra 

su biografía, así como sus contactos familiares y políticos, tiene que ver con el hecho 

de ser uno de los últimos representantes de esa vieja nobleza que había tenido una 

especial facilidad para actuar a ambos lados de la frontera hasta finales del siglo 

XIV4.  

 
2 SANTONOCITO, Daniela – “Edición de El conde Lucanor (Sevilla: Hernando Díaz, 1575), al cuidado 
de Gonzalo Argote de Molina”. Memorabilia 17 (2015), pp. 1-89 y 18 (2016), pp. 1-132. 
3 Para entender su papel en el seno de la sociedad política portuguesa véase FREITAS, Judite A. 
Gonçalves de y CUNHA, Maria Cristina Almeida – “’Homens de Estado’, crises políticas e guerra: 
Portugal, século XIV”. VI Jornadas Luso-espanholas de Estudos Medievais: A guerra e a Sociedade na 
Idade Média (6-8 de Novembro de 2008). Vol. II. Porto: Sociedade Portuguesa de Estudos Medievais, 
2009, pp. 121-140. El contexto político y nobiliario castellano en el que el conde se incardina en 
GONZÁLEZ SÁNCHEZ, Santiago - La alta nobleza castellana a comienzos del siglo XV. Consolidación de 
linajes y casas nobles. Madrid: Comité Español de Ciencias Históricas, 2018. 
4 Una visión de conjunto de los flujos migratorios en PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor - “De e 
para Portugal. A circulação de nobres na Hispânia medieval (séculos XII a XV)”. Anuario de Estudios 
Medievales 40/2 (2010), pp. 889-924. Sobre los Manuel portugueses véase FREIRE, Anselmo 
Braancamp – Brasões da Sala de Sintra. Vol. III. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1996, pp. 
1-41. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     154 

Pero en la época en que Argote escribía su estudio genealógico ya se había 

desdibujado una dimensión que tuvo en origen el linaje Manuel: la de ser una estirpe 

regia muy prestigiosa capaz de fundamentar derechos dinásticos. Hoy sabemos que 

esta cualidad tuvo un alto valor simbólico durante las crisis sucesorias castellana y 

portuguesa a fines del siglo XIV, cuando los Trastámara y los Avís se vieron 

obligados a justificar sus respectivos triunfos. La utilización del argumento 

genealógico que hace el canciller Pedro López de Ayala en su relato sobre los 

reinados de Enrique II y Juan I sitúa a los Manuel en la base misma de esta 

justificación, de modo que la relectura que se hizo de algunas obras de don Juan 

Manuel (especialmente del Libro de las tres razones) adquirió un valor que no había 

tenido en tiempos de su creador. Esta faceta ya fue explicada por el profesor Gómez 

Redondo en un estudio que desgranaba la secuencia de interpretaciones sobre la 

obra de don Juan Manuel, así como las sucesivas adaptaciones del sentido 

legitimador de su descendencia5. La sociedad política castellana fue especialmente 

sensible a este tipo de argumentaciones en un contexto de dificultad extrema, 

cuando Juan I tuvo que sortear todo tipo de adversidades frente a João I y los duques 

de Láncaster. No sabemos hasta qué punto la sociedad portuguesa captó el sentido 

que se daba en Castilla a estas explicaciones a mitad de camino entre la genealogía, 

la creación literaria y la justificación de la realeza. En un trabajo reciente Mario 

Cossío ha planteado la posible influencia en el Portugal de los Avís de algunas obras 

de don Juan Manuel, siguiendo así la estela del ya mencionado estudio de Gómez 

Redondo, de tal modo que ante un don Juan Manuel “Trastámara” habría existido 

también un don Juan Manuel “Avís”6. Esta influencia se habría ceñido a los elementos 

más culturales del insigne escritor y no a las implicaciones sucesorias de su linaje, 

teniendo en cuenta que la importancia dinástica de los Manuel castellanos derivaba 

de la cualidad personal de la reina Juana Manuel, por ser la heredera de los derechos 

sucesorios de los infantes de la Cerda. No obstante, es preciso reconocer el interés 

que se deriva de esta sugerente propuesta y de las incógnitas que plantea el posible 

intercambio de escritos manuelinos a través del flujo transfronterizo de los 

 
5 GÓMEZ REDONDO, Fernando – “Don Juan Manuel, Trastámara”. Cahiers de linguistique et de 
civilisation hispaniques médiévales 25 (2002), pp. 163-181. Véase asimismo VALDALISO CASANOVA, 
Covadonga – “La legitimación dinástica en la historiografía trastámara”. Res publica 18 (2007), pp. 
307-321. 
6 COSSÍO OLAVIDE, Mario – “Don Juan Manuel, Avís. Lectura, traducción y reescritura de Conde 
Lucanor en Portugal”. Memorabilia 21 (2019), pp. 151-175. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     155 

miembros del linaje. Cossío centra su interés en la figura de la reina Constanza 

Manuel, pero es preciso poner de relieve la presencia de otros miembros del grupo 

familiar que, como su hermano el conde D. Enrique, participaron en los avatares de 

la política bilateral a lo largo del siglo XIV. 

 

En definitiva, el estudio de la trayectoria biográfica de este conde permite 

profundizar en varios aspectos complementarios de la política, la cultura y el 

contexto histórico de un período especialmente convulso. Su figura contribuye a 

situar a los Manuel en el grupo de linajes de gran prestigio, como los Lara, Haro, 

Castro, Ayala, Pimentel, Guzmán o Fernández de Córdoba, que fueron capaces de 

generar un caudal importante de relatos sobre los antepasados en la etapa final del 

Medievo7.  

 

2. Los primeros Manuel en Portugal 

La presencia de los primeros miembros del linaje Manuel en la corte portuguesa se 

constata desde épocas muy tempranas. Ya en vida del infante D. Manuel (1234-

1283), hijo menor de Fernando III de Castilla y León, encontramos un primer enlace 

matrimonial de alto nivel entre el infante don Alfonso (1263-1312), señor de 

Portalegre (hermano del rey Dinís), con Violante Manuel (1265-1306), hija del 

mencionado infante castellano y de su primera mujer, Constanza de Aragón8. El 

matrimonio tuvo lugar en una fecha algo incierta, hacia 1284-1287, y planteó desde 

el primer momento un problema de legitimidad debido al grado de parentesco que 

tenían los contrayentes. La subsiguiente ilegitimidad de la descendencia fue 

subsanada en 1297 por el rey D. Dinís, que tal vez pretendía con esta legitimación 

 
7 Los estudios actuales sobre la memoria de los antepasados a través de textos literarios, crónicas, 
relatos genealógicos, artes figurativas, etc. es muy abundante. Para algunas de estas grandes casas 
señoriales véase DACOSTA, Arsenio; PRIETO LASA, José Ramón; DÍAZ DE DURANA, José Ramón (eds.) 
– La conciencia de los antepasados. La construcción de la memoria de la nobleza en la Baja Edad Media. 
Madrid; Marcial Pons, 2014.  
8 Violante Manuel fue señora de Elda y Novelda hasta 1304. Tras el traspaso de estas villas al reino 
de Valencia en virtud del tratado de Torrellas, fue compensada con Medellín y Arroyo del Puerco en 
1305. No tuvo mucho tiempo de disfrutar tales mercedes pues murió al año siguiente, al parecer, a 
manos de su propio marido; GIMÉNEZ SOLER, Andrés – Don Juan Manuel. Biografía y estudio crítico. 
Zaragoza: Tipografía La Académica, 1932, pp. 34-35. Recoge estos mismos datos, tomados de la 
correspondencia que mantuvieron Jaime II de Aragón, Juan Manuel y el rey Dionís; KINKADE, Richard 
P. – Albores de una dinastía: la vida y los tiempos del infante Manuel de Castilla (1234-1283). Albacete: 
Instituto de Estudios Albacetenses Don Juan Manuel, 2019, pp. 165 y 446. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     156 

evitar una posible invasión desde Castilla9. Fue un intento baldío puesto que don 

Alfonso de Portalegre reiteró una y otra vez sus rebeldías, hasta que finalmente 

acabó perdiendo la partida y todo su patrimonio lusitano. Dentro de esta estrategia 

de oposición al proyecto centralizador de su hermano el rey, cobra sentido el 

despliegue de los enlaces matrimoniales que el infante organizó para sus vástagos, 

a los que casó con personajes destacados de la alta nobleza castellana10. El único hijo 

varón, llamado también Alfonso, murió joven sin haberse casado11, pero sus hijas 

contrajeron matrimonio con miembros del máximo rango nobiliario. Isabel, que tal 

vez era la mayor, se casó hacia 1302 con Juan el tuerto, hijo del infante don Juan, que 

era a su vez hijo de Alfonso X. Otra de las hijas, Constanza Alfonso (†c.1298) se casó 

con Nuño González de Lara III, alférez mayor de Fernando IV, hijo de Juan Núñez de 

Lara I y de Teresa Álvarez de Azagra12. La tercera hija, María, se casó en dos 

ocasiones: la primera en 1300 con Alfonso Telo de Molina, hijo de Alfonso Téllez de 

Meneses y Teresa Álvarez de Asturias, y en segundas nupcias con Fernando de Haro. 

Esta primera generación de Manueles en la corte portuguesa antecede a la siguiente, 

que aparece durante las décadas centrales del siglo XIV, en el curso de los reinados 

de Alfonso IV y Pedro I, con una importante posición en el seno de la familia real. 

 

El contexto bilateral luso-castellano explica la presencia de una hija de don Juan 

Manuel, Constanza Manuel (1323-1349)13, en el seno de la familia real portuguesa. 

Constanza ya había estado comprometida en un primer momento con el rey 

 
9 El estudio más reciente es el de ZLATIC, Carlos Eduardo – A condição política de Infante no reino 
português: D. Afonso, senhor de Portalegre (1263-1312). Curitiba: Universidade Federal do Paraná, 
2017. Este autor recoge y amplía aportaciones anteriores, como las de Giménez Soler o Pizarro. La 
legitimación del enlace matrimonial por parte de don Dinís, ante la que protestó la reina Isabel de 
Portugal, se justificó, según Zlatic, por la amenaza que suponían los castillos fronterizos con Castilla 
que estaban bajo el poder de su hermano; por otra parte, don Dinís declaró que los bienes de las hijas 
revertirían finalmente a la corona. 
10 Para el marco político bilateral de aquellos años véase GARCÍA FERNÁNDEZ, Manuel – Portugal, 
Aragón, Castilla: Alianzas dinásticas y relaciones diplomáticas (1297–1357). Sevilla: Editorial 
Universidad de Granada, 2008, p. 919. 
11 PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor – Linhagens Medievais Portuguesas. Genealogias e 
estratégias (1279-1325). Vol. I. Porto: Centro de Estudos de Genealogia, Heráldica e História da 
Família, Universidade Moderna, 1999, pp. 171-173. 
12 Su sepulcro se conserva en la catedral de Lisboa. En el almohadón de la estatua yacente y en el 
lateral del túmulo se observa con claridad el emblema heráldico de los Manuel, un cuartelado con 
leones y la mano alada. Sobre este túmulo véase SILVA, José Custódio Vieira da – “Memória e imagen. 
Reflexões sobre Escultura Tumular Portuguesa (Séculos XIII e XIV)”. Revista de História da Arte–
Imagem 1 (2005), pp. 47-81, especialmente p. 65, nota 45. 
13 Las implicaciones políticas de este enlace en SOUSA, Bernardo Vasconcelos e – D. Afonso IV (1291-
1357). Mem Martins: Círculo de Leitores, 2005, pp. 188-206. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     157 

castellano, aunque acabó finalmente contrayendo matrimonio en 1340 con el 

heredero de la corona, el infante D. Pedro, que a su vez ya había estado 

comprometido con Blanca de Castilla. El matrimonio de Constanza y D. Pedro, como 

es bien sabido, responde a la cadena de desavenencias que tuvo Alfonso XI con D. 

Juan Manuel y con Alfonso IV de Portugal14. La alianza de este último monarca con 

el magnate castellano seguía en cierto modo una lógica semejante a la que hemos 

mencionado para la etapa anterior, aunque en esta ocasión aparecía una novedad 

relevante: un miembro destacado del linaje Manuel pasaba a formar parte de la 

familia real portuguesa, con toda la carga de connotaciones que llevaba aparejado el 

apellido para sus descendientes. Esta vinculación de sangre tendrá consecuencias 

en los debates en torno a la legitimidad dinástica portuguesa y castellana, aunque 

de momento no era posible preverlas.  

 

Aunque la documentación sobre los años portugueses de Constanza es muy escasa, 

se pueden señalar algunos detalles de interés gracias al estudio biográfico que ha 

realizado la profesora Costa15. Su temprana muerte en 1349 le impidió intitularse 

reina consorte de Portugal, pero la fama del linaje será puesta de manifiesto por su 

hijo y heredero, Fernando I.  El mismo nombre de Fernando que se impone al infante 

nada más nacer (31 de octubre de 1345), parece aludir al linaje Manuel, dada la 

predilección manifestada por Fernando III de Castilla y León por su hijo menor. Se 

puede señalar, entre otros aspectos de interés, la aparición de algunos de sus 

parientes en la corte lusitana. Este sería el caso de Inés Díaz Manuel. Aunque los 

datos exactos de su filiación no son seguros, pudo ser hija de Sancho Manuel II o de 

Fernán Sánchez Manuel; en 1341 Inés contrajo matrimonio con Vasco Martins de 

Sousa Chichorro, descendiente por vía bastarda de Alfonso III16. 

 
14 DÍAZ MARTÍN, Luis Vicente – “Las fluctuaciones en las relaciones castellano-portuguesas durante 
el reinado de Alfonso IV”. In IV Jornadas Luso-Espanholas de História Medieval. As relaçoes de fronteira 
no século de Alcañices. Vol. II. Porto: 2000, pp. 1231-1254. GARCÍA FERNÁNDEZ, Manuel – Portugal, 
Aragón, Castilla, p. 52. RECUERO LISTA, Alejandra – “La política matrimonial durante el reinado de 
Alfonso XI de Castilla”. Estudios Medievales Hispánicos 3 (2014), pp. 151-172. 
15 MENINO, Vanda Lourenço; COSTA, Adelaide Pereira Millán da – A rainha, as infantas e a aia. Beatriz 
de Castela. Branca de Castela. Constança Manuel. Inês de Castro. Porto: Círculo de Leitores, 2012, pp. 
391-402. COSTA, Adelaide Pereira Millán da – “D. Pedro I: o rei português com um número 
indeterminado de matrimónios”. In CARVALHO-GONÇALVES, Leonardo (eds.) – Casamentos da 
Família Real Portuguesa. Êxitos e fracassos. Vol. IV. Lisboa: Círculo de Leitores, 2018, pp. 81-110. 
16 No es posible saber con certeza cuál de los dos personajes homónimos (Sancho Manuel) sería su 
padre: Uno era hijo del infante D. Manuel y el otro lo era de don Juan Manuel. Diego Manuel 
 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     158 

Otro hijo de don Juan Manuel, de origen ilegítimo, fue nuestro protagonista, Enrique 

Manuel de Villena, que aparece en la corte portuguesa durante el reinado de su 

sobrino, Fernando I. Su papel político ya se advierte en la década de los años setenta 

y, sobre todo, durante la crisis dinástica de 1383-1385, como tendremos ocasión de 

ver; finalmente acabará exiliándose y viviendo en Castilla hasta su muerte en 1414. 

Algunas etapas de su larga vida política están bien documentadas, pero sus orígenes 

familiares son algo dudosos, sobre todo en lo tocante a la identidad de su madre17. 

El genealogista Luis de Salazar y Castro se ocupó de él y de su familia en algunas de 

sus obras. Primero lo hizo18 con motivo de una crítica que dirigió a otro especialista 

en la materia genealógica, José Pellicer, que publicó en 1660 un estudio sobre una 

de las ramas del linaje Manuel, la de los señores de Cheles, en Extremadura19. Algo 

más adelante Salazar se volvió a referir al conde y al resto de los miembros del linaje 

Manuel en algunos pasajes de sus monumentales historias genealógicas de las casas 

de Silva y Lara20, donde recogió noticias obtenidas de algunos archivos españoles y 

portugueses, así como de otros autores del siglo XVI, como Gonzalo Argote de 

 
representó a su hermana Inés en la ceremonia celebrada en Coímbra, donde solicitó de la chancillería 
el registro de la carta de arras para la novia. El entonces infante D. Pedro de Portugal actuó como 
fiador del compromiso matrimonial asumido por Vasco Martins; MENINO, Vanda Lourenço; COSTA, 
Adelaide Pereira Millán da – A rainha, as infantas e a aia, p. 402. El genealogista Salazar y Castro 
consideraba erróneamente que esta Inés Manuel (o Isabel Diaz Manuel) era hija de Enrique Manuel: 
SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Historia Genealógica de la Casa de Silva. Madrid: Imprenta de Melchor 
Álvarez y Mateo de Llanos, 1685, vol. I, lib. 5, p. 577; y vol. II, lib. 10, p. 421.  
17 Enrique Manuel de Villena o también en ocasiones Enrique de Villena, fue hijo natural de don Juan 
Manuel. El genealogista Pellicer afirmaba que la madre era Inés de Castañeda, hija de Ruy González 
de Castañeda, y esposa de Garci Suárez de Meneses, merino mayor de Murcia; de esta relación 
extramatrimonial nacieron, según su opinión, dos hijos: Sancho Manuel y nuestro Enrique Manuel; 
LOSA SERRANO, Francisco Javier – El señorío de Montealegre. Ciudad Real: Universidad de Castilla La 
Mancha, 1996, p. 26. Sobre las diferentes ramas que descienden del infante D. Manuel véase TORRES 
FONTES, Juan – “La descendencia del infante Don Manuel y el señorío de Pinilla”. Murgetana 109 
(2003), pp. 9-17, aunque este autor supone erróneamente que Enrique Manuel era hijo del infante 
don Manuel. La profesora Costa ha señalado (p. 403) este error en su biografía sobre la reina 
Constanza. 
18 SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas sobre las obras de algunos doctos escritores 
modernos, donde con las Chronicas, y con las escrituras, solicita su mejor inteligencia. Madrid: Matheo 
de Llanos y Guzmán, 1688, pp. 43-46. Salazar rebatió los errores históricos que, a su juicio, tenía el 
estudio de Pellicer y para ello se basó en los datos documentales que tenía en su poder y en las 
referencias dadas por otros autores sobre el reinado de Fernando I.  
19 El texto de Pellicer se titula Memorial de la calidad y servicios de don Francisco Manuel de Villena 
Portocarrero, octavo s[eño]r. de la villa de Cheles, al rey n[uestro] s[eñor]r. Madrid, 1660. Impreso en 
8 hojas. Madrid, Real Academia de la Historia, col. Salazar y Castro, leg. E-12, fol. 187-194v. Hay otro 
informe de contenido semejante en la misma biblioteca (Real Academia de la Historia, Colección 
Salazar y Castro, C-33, fol. 221). 
20 SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Historia genealógica de la Casa de Silva, I, pp. 577-578. SALAZAR Y 
CASTRO, Luis de – Historia genealógica de la Casa de Lara. Vol I-IV. Madrid: Imprenta Real, 1696, p. 
416, p. 451, p. 537 y p. 639. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     159 

Molina, Esteban de Garibay, Duarte Nunes de Leão, y otros más. Se conservan en su 

colección documental de la Real Academia de la Historia algunas notas, árboles 

genealógicos y apuntes biográficos aprovechables21. Con todos estos materiales 

Salazar expuso sus conclusiones sobre la trayectoria biográfica de este protagonista 

de las relaciones luso-castellanas. 

 

Salazar no tenía certeza plena sobre las fechas de su nacimiento y fallecimiento, pero 

hizo algunas estimaciones bastante acertadas. Como Enrique Manuel no figuraba en 

los testamentos de su padre don Juan Manuel de 1339 y 1340, supuso que pudo 

nacer entre 1341 y 1347, antes del fallecimiento del ilustre escritor22, lo cual 

explicaría su tardía presencia en la corte portuguesa. Esta horquilla cronológica era 

incompatible con la suposición de que su hermana Constanza lo habría llevado a 

Portugal tras la boda con el infante D. Pedro en 1340. Recogiendo algunos apuntes 

de Garibay, Salazar concluía que la fecha más probable de su nacimiento se situaría 

en torno al año 134323. También hizo notar que las mercedes más antiguas que 

recibió en Portugal eran posteriores a 1370, de modo que su afincamiento en tierras 

lusitanas debió de producirse en torno a este año24.  La investigación reciente ha 

corroborado esta afirmación y ha mostrado además la secuencia de donaciones 

regias en la década de los setenta25.  

 

3. Enrique Manuel en la corte fernandina 

No parece casual que su llegada a Portugal sea muy cercana en el tiempo a la 

reclamación de la corona castellana que hizo Fernando I en 1369, tras el triunfo de 

 
21 Costados de Enrique Manuel, conde de Cea y Cintra, señor de Montealegre y Meneses, tutor de Juan 
II de Castilla. Madrid, Real Academia de la Historia, colección Salazar y Castro, D-21, fol. 16. 
22 Ambos se conservan en el Archivo da Torre do Tombo. El primer testamento es de 31 de mayo de 
1339 y el segundo está datado el 14 de agosto de 1340; GAIBROIS DE BALLESTEROS, Mercedes – 
“Los testamentos inéditos de don Juan Manuel”. Boletín de la Real Academia de la Historia 99 (1931), 
pp. 25-59. 
23 Salazar alude al volumen III de los papeles inéditos de Garibay, donde se afirmaba que Enrique 
Manuel falleció a los 75 años; SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas, p. 46.  
24 Salazar menciona la carta regia fechada en Valada, el 12 junio de 1373, según constaba en el 
registro del Archivo de la Torre do Tombo que pudo consultar personalmente; SALAZAR Y CASTRO, 
Luis de – Advertencias históricas, p. 44.  
25 Son cinco las donaciones a tener en cuenta: la villa de Lamas con su término (1371), el juzgado de 
Celorico de Basto (1372), la villa de Cascais y el reguengo de Oeiras (1373), el castillo de Chaves y 
diversos lugares en el almojarifazgo de Lamego y Bragança para servir al rey con 100 lanzas (1373); 
BALEIRAS, Isabel de Pina – Leonor Teles, uma mulher de poder?. Lisboa: Universidade de Lisboa, 2008, 
pp. 80-81. Tesis de maestrado [Accedido en 28 outubre 2020]. Disponible en 
https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/1751/1/21996_ulfl062047_tm.pdf. 

https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/1751/1/21996_ulfl062047_tm.pdf


El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     160 

Enrique II sobre su hermano Pedro I. El argumento principal del rey portugués se 

basaba en el hecho de ser el descendiente más próximo del difunto Pedro I debido a 

la línea sucesoria que procedía de Sancho IV, sin que de momento incluyese 

alusiones específicas al común linaje que tenía con la esposa del usurpador, Juana 

Manuel. El canciller Ayala atestigua este dato de una manera bastante precisa 

cuando afirma que Fernando I “fincaba por heredero de Castilla e de León, porque 

era bisnieto del Rey Don Sancho de Castilla, nieto de la Reyna Doña Beatriz, que 

fuera fija del dicho Rey Don Sancho”26. Las primeras mercedes fernandinas a 

Enrique Manuel se producen en esta coyuntura y coinciden con las que en ese 

momento hace a los exiliados petristas que se refugian en Portugal27. Por otra parte, 

la estrategia desplegada por la reina Leonor Teles a partir de su boda con el rey en 

1372 favorece claramente al tío de su marido. En efecto, Enrique Manuel pasa a ser 

pariente cercano de la propia Leonor tras contraer matrimonio con Beatriz de Sousa, 

“cuñada” de la reina28.  Además, Leonor sería la responsable, según Lopes, de la 

concesión del título condal de Seia29. De este modo Enrique Manuel alcanzará una 

sólida posición en el grupo de cortesanos estrechamente relacionados con la familia 

real30. Sus vinculaciones de parentesco con ambas familias regias hacían de él un 

 
26 LÓPEZ DE AYALA, Pedro – "Crónica del Rey don Enrique II, segundo de Castilla". Ed. de Cayetano 
Rosell. In Crónicas de los Reyes de Castilla. Vol. II. Madrid: Biblioteca de Autores Españoles, t. LXVIII, 
1953, cap. IV-V de 1369, p. 4. 
27 La mayoría de los emigrados a Portugal tienen estrechas vinculaciones con el linaje de los Castro; 
FERNANDES, Fátima Regina - “Os exilados castelhanos no reinado de Fernando I de Portugal”. En la 
España Medieval 23 (2000), pp. 101-115. 
28 Beatriz de Sousa (o también Beatriz Martis o Afonso de Sousa), era hija de Martim Afonso de Sousa 
I y María Gonçalves de (Briteiros) Sousa; esta dama se casó en segundas nupcias con Martim 
Lourenço da Cunha, hermano de João Lourenço da Cunha, el primer marido de Leonor Teles. Por este 
motivo Beatriz de Sousa aparece mencionada como “cuñada” de Leonor Teles por Fernão Lopes; sigo 
en este punto la explicación aportada por PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor – Os patronos do 
Mosteiro de Grijó. Evolução e Estrutura da Família Nobre, Séculos XI a XIV. Porto: Universidade do 
Porto, 1987, pp. 251-252. [Accedido en 11 noviembre 2020] Disponible en 
file:///C:/Users/cesar/Downloads/FLM06801P000081781%20(1).pdf. Luis de Salazar y Castro da 
otra filiación diferente, afirmando que los padres de Beatriz de Sousa fueron Pedro Afonso de Sousa 
y Elvira Anes de Novoa; SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Historia genealógica de la casa de Lara, I, p. 
639. 
29 LOPES, Fernão – Crónica do Senhor Rei Dom Fernando nono Rei destes Regnos. Ed. de Salvador Dias 
Arnaut. Porto: Livraria Civilização, s.a., p. 172. Algo más adelante, en julio de 1381, Enrique Manuel 
recibe la tenencia de Guarda que mantiene hasta julio de 1383, que pasa a manos de Álvaro Gil Cabral; 
FERNANDES, Fátima Regina – “A criatio, uma outra dimensão de fidelidade no contexto de ascensão 
da dinastia de Avis (1384)”. Topoi 21/44 (mayo-agosto 2020), pp. 310-330, 318. DOI: 
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02104402. 
30 Como por ejemplo, Alfonso Telo (almirante y conde de Barcelos), Gonzalo Téllez (conde de Neiva 
y de Faria), sus hijos Juan Alfonso (conde de Ourem), Juan Fernández (conde de Viana, señor de Alvito 
y Vila Nova); NUNES DE LEÃO, Duarte – Primeira parte das Chronicas dos Reis de Portugal. Lisboa: 
 

file:///C:/Users/cesar/Downloads/FLM06801P000081781%20(1).pdf
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X02104402


El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     161 

interlocutor idóneo para el momento en que ambas cortes decidiesen iniciar algún 

de tipo de negociación. El entendimiento no tardaría mucho tiempo en llegar, debido 

sobre todo a la formación de un partido opuesto a la reina Leonor que se empezaba 

a canalizar en torno a los hijos de Inés de Castro31. Por lo demás, Fernão Lopes señala 

en la crónica de Fernando I la participación militar de Enrique Manuel para tratar 

de frenar la invasión castellana que sufrió Portugal en 1373, aunque su pericia en el 

oficio de las armas no fue demasiado brillante32.  

 

Su intervención en la escena política bilateral comienza a partir de las Cortes de 

Leiría de 1376, cuando se inició una negociación destinada a preparar una paz 

sellada con el matrimonio de la heredera, Beatriz, con un hijo bastardo de Enrique 

II, el infante Fadrique, duque de Benavente. Las Cortes juraron el 25 de noviembre 

a la infanta como heredera en manos de sus dos “curadores”, fray Alvar Gonçales, 

prior del Hospital, y Enrique Manuel, señor de Cascais. Un día antes el infante D. 

Fadrique había sido reconocido como su futuro esposo33. Desde este momento la 

figura de nuestro conde aparecerá estrechamente ligada a la suerte de su sobrina 

nieta, Beatriz. Poco después, en junio de 1377, Enrique Manuel recibe el encargo de 

viajar a la corte castellana para obtener los juramentos de los tres estados en 

relación al matrimonio pactado, según lo firmado con los castellanos, el 3 de enero 

de 1377, estando Enrique II en Córdoba34.  

 

Pero este compromiso, como es sabido, no llegó a término por el cambio de alianzas 

de Fernando I. Sin embargo, en 1380 se puso en pie otro acuerdo con una nueva 

 
Pedro Crasbeek, 1600, p. 201. Sobre la política de concesiones regias de Fernando I y la reina Leonor 
véase BALEIRAS, Isabel de Pina – “The Political Role of a Portuguese Queen in the late Fourteenth 
Century”. In WOODACRE, Elena (ed.) – Queenship in the Mediterranean. New York: Palgrave 
Macmillan, 2013, p. 102. 
31 La crónica del canciller Ayala sitúa precisamente en 1372 el comienzo de la actividad hostil del 
infante Dinís, que coincidía además con el descontento de los hidalgos portugueses; López de Ayala, 
Pedro – “Crónica de Enrique II”, capítulo IV de 1372, p. 14. 
32 Durante el cerco castellano de Lisboa en 1373 Enrique Manuel salió al encuentro de los capitanes 
atacantes (Pedro Rodríguez Sarmiento y Juan Rodríguez de Biedma) que entraron por la región de 
Entre Douro e Miño, aunque con poco éxito, si bien pudo escapar por Ponte de Lima; LOPES, Fernão 
– Crónica do Senhor Rei Dom Fernando, pp. 205-206. 
33 ARNAUT, Salvador Dias – A crise nacional dos fins do século XIV. I. A sucessão de D. Fernando. 
Coimbra: Universidade de Coimbra, 1960, p. 20-21. El texto del acuerdo en Valladolid, Archivo 
General de Simancas, Patronato Real, l. 47, nº 9, publicado por ARNAUT, Salvador Dias – A crise 
nacional, en apéndice 1, pp. 267-286.  
34 El ejemplar del ANTT en As Gavetas da Torre do Tombo, VII. (GAV. XVII, Maços 3-9). Lisboa: Centro 
de Estudos Históricos Ultramarinos, 1968, p. 164-165. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     162 

propuesta matrimonial algo diferente a la anterior; en este caso, para unir a los 

herederos de ambas coronas, la infanta Beatriz y el infante Enrique (futuro Enrique 

III). Un cambio tan profundo de criterio se entiende por las novedades que se habían 

producido entre 1376 y 1380 en la corte lusitana, sobre todo por el crecimiento un 

tanto amenazante del partido de los hijos de Inés de Castro. La precaria salud del 

rey portugués hacía presagiar la ausencia de un sucesor varón, de modo que la 

opción encabezada por el infante Juan de Portugal era vista por algunos como una 

solución idónea frente a la única hija y heredera, Beatriz. Baste recordar aquí, como 

ejemplo significativo de la preocupante situación de la corte lusitana, el testamento 

de Fernando I de 137835, donde expresamente se declara la ilegitimidad de los hijos 

de Inés de Castro. En ese mismo año el rey encarga su propia sepultura, donde 

aparece de forma muy visible la heráldica del linaje Manuel36.  

 

En este contexto político adquieren pleno sentido a partir de 1380 las referencias 

explícitas al linaje común que compartían Fernando I y Juan I. La crónica del canciller 

López de Ayala emplea por primera vez este argumento genealógico, al tiempo que 

trata de conservar el parentesco compartido con el lejano Sancho IV:  

 
“Otrosi por quanto el Rey de Castilla e el de Portogal, eran primos fijos de hermanas (ca el 

Rey de Portogal era fijo de Doña Constanza, muger que fue del Rey Don Pedro de Portogal, 

e el Rey Don Juan era fijo de la Reyna Doña Juana, que fue mujer del Rey Don Enrique, las 

cuales Doña Juana e Doña Constanza eran hermanas, fijas de Don Juan Manuel, asi que estos 

dos Reyes de Castilla e de Portogal eran primos fijos de dos hermanas, e otrosí eran 

viznietos del Rey Don Sancho de Castilla); por tanto trataron estos dos Reyes que fuese tal 

 
35 El testamento está fechado el 28 de agosto de 1378; Biblioteca Pública e Arquivo Distrital de Évora, 
cód. CIX/2-2, nº 9, publicado en ARNAUT, Salvador Dias – A crise nacional, doc. 7, pp. 291-295. 
36 FERNANDES, Carla Varela – A Imagem de um Rei. A análise do túmulo de D. Fernando I. Lisboa: 
Museu Arqueológico do Carmo, 2009. Esta autora repasa las diferentes opiniones que se han vertido 
sobre la autoría del sepulcro que estuvo en origen en el convento de san Domingos de Santarém y 
más tarde en el de san Francisco. Otro punto de vista diferente es el de SILVA, José Custódio Vieira da 
– “Memória e imagen. Reflexões sobre Escultura Tumular Portuguesa (Séculos XIII e XIV)”, pp. 46-81, 
que considera que el sepulcro estaba pensado en realidad para la reina Constanza. Sobre el posible 
significado político del sepulcro véase OLIVERA SERRANO, César – “Juicio divino y reparación regia: 
Juan I de Castilla y Beatriz de Portugal”. In BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad y la 
configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 281-320, 
especialmente 290-291. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     163 

condición entre ellos, que qualquier dellos que moriese sin dejar fijos legítimos herederos, 

que el otro le sucediese en el Regno. E a los dos Reyes plogo dello, e acordaron de lo facer”37. 

 

El texto oficial del acuerdo, fechado en Cáceres el 21 de mayo de 1380, recoge unos 

términos muy parecidos: “(...) ca vos el Rey de Castiella et el dicho nuestro señor el 

Rey de Portogal sodes parientes de parte de los padres en terçero grado et otrosi 

sodes primos fijos de dos hermanas (...)”38. En las Cortes reunidas en Soria al verano 

siguiente encontramos a Enrique Manuel recibiendo el juramento de los 

procuradores castellanos39. Se acercaba cada vez más un enlace entre dos Manueles. 

Pero la rapidez de los acontecimientos precipitó nuevos cambios matrimoniales a 

partir de 1382. El primero, que incumbía al infante D. Fernando, suponía la 

sustitución del hermano mayor (el infante Enrique) por el menor, con el fin de 

salvaguardar las lógicas reservas portuguesas acerca de la futura independencia del 

reino. La segunda y definitiva modificación se produjo a raíz de la viudedad de Juan 

I en el verano de 1382, cuando Juan I sustituyó a su hijo Fernando como 

pretendiente de Beatriz, siendo éste el principal motivo desencadenante de la crisis 

sucesoria portuguesa de 1383-1385.  

 

La participación de Enrique Manuel fue algo más activa en esta ocasión, aunque en 

un nivel inferior al de João Fernandes de Andeiro, verdadero responsable de la 

negociación por parte portuguesa. Enrique Manuel formó parte de la embajada que 

propuso formalmente a Juan I su matrimonio con la heredera, acudiendo a la villa 

de Pinto en diciembre de 1382 en compañía de algunos cortesanos de la máxima 

confianza regia, como el mencionado Andeiro, Martim Anes (obispo de Lisboa), 

Afonso Domingues de Linhares (obispo de Guarda) y João Afonso Telo, conde de 

Barcelos, hermano de la reina, entre otros. En el tratado de Pinto (9 de diciembre de 

1382) no figura la firma de Enrique Manuel entre los miembros de la delegación 

 
37 LÓPEZ DE AYALA, Pedro – "Crónica del Rey don Juan I”. In Crónicas de los Reyes de Castilla. Ed. de 
Cayetano Rosell. Biblioteca de Autores Españoles, t. LXVIII. Vol. II. Madrid: Ediciones Atlas, 1953, cap. 
III de 1480, p. 68. 
38 Tratado de casamiento entre los infantes Enrique y Beatriz; Lisboa, Torre do Tombo, Gaveta 17, m. 
6, nº 11, publicado en ARNAUT, Salvador Dias – A crise nacional, doc. 8, pp. 296-324. 
39 El 31 de agosto de 1380, en Soria, los procuradores de Murcia prestan juramento de 
reconocimiento como heredero a Enrique y la infanta Beatriz; Murcia, Archivo Municipal, Cart. 1405-
18, fols. 164v-165v; publicado en VEAS ARTESEROS, Francisco – Colección de documentos para la 
Historia del Reino de Murcia. XII. Documentos del siglo XIV. Murcia: Academia Alfonso X el Sabio-CSIC, 
1990, doc. 52, pp. 70-72. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     164 

portuguesa, pero a esas alturas ya se había convertido en un informante destacado 

de Juan I, al que transmitía las noticias que circulaban en la corte fernandina. Su 

papel era importante en enero de 1383, en un momento en el que aún no se habían 

cerrado los detalles definitivos del casamiento entre ambas cortes tras la firma del 

acuerdo de Pinto. El conde debió escribir al rey castellano solicitando viajar a 

Castilla para dar cuenta en persona de algún asunto urgente, porque Juan I le 

respondió por carta pidiéndole que permaneciera junto a los reyes de Portugal; era 

más práctico que siguiese en la corte lusitana en un momento especialmente 

delicado como aquél, en el que los dos embajadores castellanos, Pedro de Luna 

(legado de Clemente VII) y Juan García Manrique (arzobispo electo de Santiago) 

tenían poderes plenos para cerrar el acuerdo definitivo40. La fidelidad de nuestro 

conde a Juan I era en ese momento indudable. 

 

Durante la firma de los pactos de Salvaterra de Magos (1 al 3 de abril de 1383), que 

cerraron definitivamente el acuerdo matrimonial y sucesorio, Enrique Manuel 

interviene como testigo y garante del pacto en compañía de otros cortesanos 

vasallos del rey de Portugal41. Asimismo, comparece en las solemnidades del mes de 

mayo que cierran todo el proceso. El día 14, cerca de Elvas, en el valle de las Huertas 

“que chaman Ribeira de Chinches”, Enrique Manuel asiste a la ceremonia nupcial por 

palabras de presente de los dos regios contrayentes y además señala a una hija suya 

(probablemente Blanca) para que en compañía de las hijas o hijos de otros grandes 

señores portugueses y castellanos permaneciesen como rehenes para garantizar el 

cumplimiento de los acuerdos42. Es posible que estuviese en las solemnidades de los 

días siguientes, aunque su nombre no figura expresamente citado, sino que quedase 

camuflado entre los “otros muchos” con que se suele concluir el listado de asistentes: 

esto es lo que pudo suceder en la ceremonia religiosa del 17 de mayo en la catedral 

de Badajoz, así como en la del día 21, también en la catedral, o en las que se 

desarrollan en el convento de san Francisco de Badajoz los días 21 y 22. 

 
40 La carta de Juan I al conde está fechada en Alcalá de Henares el 24 de enero de 1383; Valladolid, 
Archivo General de Simancas, Patronato Real, l. 47, nº 43; ARNAUT, Salvador Dias – A crise nacional, 
doc. 25, pp. 356-357. El rey le comunica el envío de un criado suyo, Juan Roys, al que deberá dar 
cuenta de lo que desee informar al rey. 
41 Valladolid, Archivo General de Simancas, Patronato Real, l. 47, nº 46; publ. ARNAUT, Salvador Dias 
– A crise nacional, doc. 26, p. 368. 
42 Valladolid, Archivo General de Simancas, Patronato Real, l. 47, nº 46; publ. ARNAUT, Salvador Dias 
– A crise nacional, doc. 26, p. 382. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     165 

El matrimonio entre Juan I y Beatriz reúne toda una serie de rasgos religiosos y 

mesiánicos que parecen encarnar a la perfección el ideal providencialista asociado 

a la fama del linaje Manuel, una estirpe llamada a vengar la muerte de Cristo y a 

preparar la unión sucesoria de Castilla y Portugal. El comportamiento de Juan I, 

según se desprende de sus gestos y documentos cancillerescos, parece responder a 

estos ideales43. El hecho que tal vez exprese de una manera más gráfica el 

entusiasmo del monarca castellano se produce en el curso de las Cortes de Segovia 

de 1383, donde comparecen los procuradores del reino para jurar a su joven esposa 

como sucesora y donde se sellan los compromisos pactados con la corte portuguesa. 

Ante los estamentos del reino el monarca toma la decisión de ordenar una nueva 

datación de los documentos de la cancillería y del reino, eliminando la tradicional 

era hispánica por la nueva era de la natividad de Jesucristo44. El apogeo de los 

Manuel había llegado a su cenit y era previsible que la unidad de la antigua Hispania 

goda quedase asegurada bajo la obediencia clementista. No tenemos evidencias 

documentales para probar si este tipo de mensajes fueron percibidos por la sociedad 

política portuguesa. Lo que sí parece evidente es el elevado nivel de descontento que 

se produjo en Portugal ante la eventual absorción del reino por culpa de unos 

acuerdos sucesorios que sólo beneficiaban al grupo de poder que se reunía en torno 

a la reina Leonor Teles, única beneficiaria directa del pacto. El fallecimiento de 

Fernando I, el 22 de octubre de 1383, fue el comienzo del desmoronamiento de un 

proyecto basado en supuestos muy inconsistentes, pese a la solemnidad de los 

acuerdos firmados. 

 

4. La crisis dinástica portuguesa y el exilio 

Fernão Lopes dedica cierta atención – algo interesada, como es natural – al 

comportamiento de Enrique Manuel durante los acontecimientos inmediatamente 

posteriores a la muerte del rey portugués. Por una parte, destaca su intervención en 

la proclamación de su sobrina Beatriz en la ciudad de Lisboa45, así como la defensa 

 
43 OLIVERA SERRANO, César – “Juicio divino y reparación regia: Juan I de Castilla y Beatriz de 
Portugal”, pp. 281-320. 
44 SUÁREZ FERNÁNDEZ, Luis – Historia del reinado de Juan I de Castilla. II. Registo documental (1371-
1383). Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, 1982, doc. 368, pp. 552-553. 
45 Enrique Manuel, que por entonces tenía la tenencia del castillo de Sintra, lleva el pendón de su 
sobrina y ordena gritar “Fallaae, senhores, fallaae”, cerca de la puerta de la seo, y también “Arrayal, 
arrayal por a Rainha Dona Beatris de Portugal, nossa senhora”, al tiempo que Alvaro Peres de Castro, 
 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     166 

que hizo de la plaza de Sintra frente al condestable Nuno Alvares Pereira y al 

maestre de Avís, o la fidelidad que presta a Juan I cuando éste viaja a Santarém antes 

del cerco de Lisboa46. Pero al narrar las consecuencias posteriores a la batalla de 

Aljubarrota, Lopes señala claramente la actitud poco elegante del conde, que 

prefiere entregar la plaza al nuevo rey de Portugal a cambio de conservar sus 

propiedades47. A sus escasas dotes como militar en tiempos de Fernando I se suma 

ahora su frágil condición de vasallo del nuevo monarca, lo cual no contribuye 

demasiado a consolidar su buena imagen dentro del conjunto de la crónica. Lopes 

no vuelve a mencionarlo en el resto de su relato, a diferencia de otros caballeros que 

se acabarán marchando a Castilla en los años posteriores, que sí son dignos de ser 

citados48. Su mujer, en cambio, aparece tratada con mayor deferencia en la crónica 

de los hechos del condestable Pereira49. Según este relato, Beatriz de Sousa intentó 

organizar la captura del condestable en la primavera de 1384 aprovechando el paso 

de este caballero por las inmediaciones de Coimbra, pero no tuvo éxito. 

 

Por lo demás, Lopes relativiza la validez del argumento genealógico basado en la 

pertenencia al linaje Manuel, algo tan querido para Juan I, en dos momentos 

diferentes de la crónica. Primero, en la prolija argumentación del doctor João das 

Regras durante las Cortes de Coimbra de 1385, cuando menciona la condición de 

primos que tenían Fernando I y Juan I50. La segunda ocasión, mucho más detallada, 

se sitúa durante la invasión del duque de Láncaster por tierras de Galicia en el 

verano de 1386, cuando el embajador castellano Álvaro Martínez de Villa Real 

 
mucho más escéptico, prefiere gritar “Arreal, arreal, cuyo for o Regno levalloa”, pensando en sus 
sobrinos los infantes de Castro; LOPES, Fernão – Crónica do Senhor Rei Dom Fernando, cap. CLXXV, p. 
484. El hecho también aparece relatado por Ayala; LÓPEZ DE AYALA, Pedro – "Crónica del Rey don 
Juan I”, cap. XIII de 1383, p. 86. 
46 LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João da boa memória. Vol. I. Ed. Luis F. Lindley Cintra. Lisboa: 
Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1973, cap. LXXI, p. 122, cap. CLV, p. 288 y cap. CLXIV, p. 309. 
47 LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João da boa memória. Vol. II. Ed. de William J. Entwistle. Lisboa: 
Imprensa Nacional, 1968, p. 150. El dato aportado por el cronista podría estar algo equivocado en la 
fecha, pues en la cancillería regia de João I se indica que el 21 de marzo de 1384 Martim Vasques da 
Cunha recibe del maestre de Avís los bienes que antes había tenido Enrique Manuel.  Sus criados 
también sufrieron la confiscación de bienes: João Afonso y Gonçalo Teixeira; FERNANDES, Fátima 
Regina – “A criatio, uma outra dimensão de fidelidade”, pp. 310-330, 321.  
48 Se menciona a los hermanos Martim y Lope Vasques d’Acunha en 1397, y al año siguiente João 
Fernandez Pacheco y sus hermanos, así como Gil Vasques d’Acunha y João Afonso Pimentel; LOPES, 
Fernão – Crónica del Rei dom João, vol. II, pp. 335 y 356. 
49 Estoria de Dom Nuno Alvrez Pereyra. Ed. de Adelino de Almeida Calado. Coimbra: Universidade de 
Coimbra, 1991, p. 71. 
50 LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João, vol. I, cap. CLXXXIII, p. 346. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     167 

explica la superioridad de los derechos de Juan I al trono en virtud de su madre, 

Juana Manuel, por ser bisnieta del infante Fernando de la Cerda51. Al margen de que 

Lopes sitúe este discurso en la ciudad de La Coruña muy al comienzo de la empresa 

peninsular del duque, lo cual contradice el testimonio de otras fuentes52, lo 

interesante es dejar constancia de la importancia del argumento genealógico como 

cimiento de los derechos sucesorios. Como es natural, los consejeros del duque 

hacen una réplica al discurso castellano, señalando la legítima transmisión de los 

derechos dinásticos desde Sancho IV hasta Constanza de Castilla, resaltando la idea 

de que la verdadera línea sucesoria castellana culmina en la hija y heredera de los 

duques, Catalina de Láncaster. Pero más allá del sentido de los argumentos 

genealógicos, Lopes insiste ante todo en la superioridad de una sentencia divina (la 

de la victoria portuguesa) ante un tirano que pretendía usurpar un trono que no le 

correspondía. En cierto modo, Juan I también entendió su fracaso como un juicio 

divino, pero no desistió en su propósito de recuperar la honra perdida y por ello 

acometió una serie de reformas con vistas a una segunda intentona que nunca 

acabaría de llegar para él53. 

 

5. En la corte castellana: el condado de Montealegre 

Conocemos la trayectoria en el exilio del conde Enrique Manuel a través de fuentes 

muy diversas. Su fidelidad inicial a João I duró poco tiempo. No ha sido posible 

determinar el momento exacto de su salida de Portugal, pero su presencia en Castilla 

aparece documentada a partir de 1388. En dicho año, Juan I le concede un título 

condal, el de Montealegre, junto con la cercana villa de Meneses, en Tierra de 

Campos54. No se debe confundir este Montealegre castellano con el Montealegre del 

reino de Murcia, de donde procedía la familia de Enrique Manuel, y donde había 

 
51 LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João, II, pp. 191-192. 
52 Una explicación detallada del discurso y su contexto en PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Anglofilia y 
anglofobia en la Castilla medieval: Thomas Becket y el duque de Láncaster en la arenga de Juan I de 
Trastámara ante las Cortes de Segovia (1386)”. In BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad 
y la configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-XV), pp. 197-238. 
53 OLIVERA SERRANO, César – “Juicio divino y reparación regia: Juan I de Castilla y Beatriz de 
Portugal”, pp. 295-304. 
54 El privilegio de Juan I está fechado en Alcalá de Henares el 28 de noviembre de 1388; Toledo, 
Archivo Histórico de la Nobleza, Montealegre, carp. 362, doc. 1. Original en pergamino. En 1398 
Enrique III le confirma la merced; Madrid, Real Academia de la Historia, colección Salazar, O-20, fol. 
133. Juan II confirma a su vez en carta otorgada en Valladolid el 13 de septiembre de 1419; Madrid, 
Real Academia de la Historia, colección Salazar, M-9, fol. 333r-333v. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     168 

ejercido como señor su hermano Sancho Manuel, aunque en ese momento era titular 

del señorío Constanza Manuel, hija de Sancho55. Este Montealegre castellano, a 

escasa distancia de la villa de Meneses de Campos, había sido un señorío solariego 

tradicional de los Téllez de Meneses56. La concesión regia de Juan I se completaba 

con un generoso juro de 40.000 maravedíes anuales sobre las rentas reales en 

Montealegre y Meneses, aunque en el reinado de Juan II las acabaría completando 

con las rentas reales de la ciudad de Toro57. Este último detalle tiene su interés, 

porque en esta urbe se localizaba una de las principales residencias de la reina 

Beatriz y además allí se asentaron algunos exiliados portugueses con los que 

Enrique Manuel establecerá vínculos familiares58. La cuantía de la renta era muy 

elevada si se compara con las de otros exiliados que se refugiaron en Castilla y que 

 
55 Don Juan Manuel había desgajado del señorío de Villena las villas de Montealegre y Carcelén para 
dotar a su hijo Sancho Manuel, hacia 1335-1338, que lo ejerció durante unos años hasta que falleció 
sin descendencia. En 1388 era titular del señorío su hermana Constanza Manuel. TORRES FONTES, 
Juan – “El señorío de los Manuel en Montealegre”. In Congreso de Historia de Albacete (8-11 de 
diciembre de 1982). Albacete: Instituto de Estudios Albacetenses, 1984, pp. 81-92. LOSA SERRANO, 
Francisco Javier – El señorío de Montealegre, pp. 28-34. 
56 El antiguo señorío de los Téllez de Meneses se terminó de fragmentar por los intercambios entre 
Juan I y Leonor de Alburquerque; REGLERO DE LA FUENTE, Carlos – “Los señoríos de los Montes de 
Torozos en la segunda mitad del siglo XIV: retroceso del realengo y avance de la nobleza nueva”. In 
REGLERO DE LA FUENTE, Carlos Manuel (coord.) – Poder y sociedad en la Baja Edad Media hispánica: 
estudios en homenaje al profesor Luis Vicente Díaz Martín. Vol. I. Valladolid: Universidad de Valladolid, 
2002, pp. 505-517, 512.   
57 Conocemos su existencia por la confirmación del juro que hizo Enrique III y sobre todo por la que 
confirmó Juan II a comienzos de su reinado, el 8 de abril de 1407, según consta en un albalá dirigido 
a sus contadores mayores; Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, 
Mercedes y Privilegios, l. 10, fol. 132. Es un traslado autorizado sacado en Tordesillas, e 9 de enero 
de 1444. Asimismo, en 1412, se sacó un traslado del “Libro antiguo de asientos de mercedes” que 
tenía el contador Alfonso de León, teniente del contador mayor Fernando López de Saldaña, donde 
se indicaba que el conde Enrique Manuel tenía a su favor un asiento de 40.000 maravedíes en las 
alcabalas, tercias y demás derechos reales en las villas de Montealegre y Meneses, las cuales le habían 
sido concedidas por Juan I mediante privilegio. El apunte contable indica además lo siguiente: “Tenía 
el conde don Enrrique Manuel del rey don Enrique [III], padre de nuestro señor el rey, en merçed en 
cada año por juro de heredad en las rentas de las alcavalas e monedas e terçias de los sus logares de 
Mont Alegre e Meneses, veynte mill maravedis, e los que aqui non copiesen, en quales quier 
maravedis donde los aya çiertos e bien parados por previllejo. Et despues desto por quanto a nuestro 
Señor el Rey don Juan [II] fue mostrado por el dicho conde don Enrrique un previllejo del Rey don 
Juan [I] su agüelo confirmado del Rey don Enrique [III] su padre en que dis que se contenia quel dicho 
Rey don Juan [I] su agüelo le fisiera merçed de todas las rentas e pechos e derechos foreros e pedidos 
acostunbrados e alcavalas e monedas quel Rey don Juan tenia en los dichos logares de Mont Alegre e 
Meneses e en sus terminos fasta en contia de quarenta mill maravedis en cada año, e que en caso que 
las dichas rentas de los dichos logares non rindiesen los dichos quarenta mill maravedis, que los 
oviese en las alcavalas e monedas de Toro”; Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía 
Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
58 Uno de los hijos de Enrique Manuel, Fernando Manuel de Villena, se casa con Mencía de Fonseca, 
hija de Pedro Rodríguez de Fonseca e Inés Díaz Botello; OLIVERA SERRANO, César – Beatriz de 
Portugal. La pugna dinástica Avís-Trastámara. Santiago de Compostela: Instituto de Estudios Gallegos 
Padre Sarmiento, 2005, p. 271. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     169 

recibieron igualmente mercedes de Juan I en compensación por todo lo perdido en 

Portugal59. Este nivel de renta era acorde con su condición personal (tío de los reyes 

Juan I y Beatriz) y con el puesto cortesano que le aguardaba.  

 

Enrique Manuel figurará de forma habitual en los privilegios reales dentro de las 

listas de confirmantes, donde suele aparecer como tío del rey, lo cual no implica que 

residiese de manera continuada en la corte60. También aparece de manera ocasional 

en acontecimientos relevantes de comienzos del siglo XV. En 1404 interviene como 

testigo en el reparto de la herencia que hacen las hijas del infante D. Juan de Portugal, 

lo cual indica una interesante proximidad con los descendientes de Inés de Castro, 

exiliados igual que él, a pesar de haber militado en facciones opuestas durante la 

crisis sucesoria portuguesa61. Asiste a las Cortes de Toledo-Segovia de finales de 

1406 donde fallece Enrique III y está presente en la constitución de la regencia de 

Juan II en 140762; también acude a las Cortes de Guadalajara de 140863. No es fácil 

determinar cuál pudo ser su grado de protagonismo en los debates y decisiones que 

se desarrollaron a lo largo del reinado de Enrique III y la minoría de Juan II, sobre 

 
59 Inés Alfonso de Bendaña, que perdió a su marido Gonzalo Vázquez de Acevedo y a su hijo Álvaro 
en la batalla de Aljubarrota, recibió un juro de 15.000 maravedíes anuales; OLIVERA SERRANO, César 
– “La ruptura del linaje tras Aljubarrota: la familia de Gonzalo Vázquez de Acevedo”. In MARTÍNEZ 
PEÑÍN, Raquel; CAVERO DOMÍNGUEZ, Gregoria (coord.) – Poder y poderes en la Edad Media, Murcia, 
Sociedad Española de Estudios Medievales, 2021, pp. 566-567. Pedro Rodríguez de Fonseca, otro de 
los leales, recibe 20.000 maravedíes; OLIVERA SERRANO, César – Beatriz de Portugal, p. 269. En la 
ciudad de Sevilla, según el padrón de a de 1384, donde figuran los miembros de la alta nobleza local, 
incluyendo a algunos portugueses exiliados, se comprueba que la fortuna personal de los más ricos 
(p.e. Juan Alonso de Guzmán, señor de Sanlúcar) rondaba los 50.000 maravedíes, siendo más 
frecuentes cuantías que oscilaban entre los 15.000 y 30.000 maravedíes; SÁNCHEZ SAUS, Rafael – 
Las élites políticas bajo los Trastámara. Poder y sociedad en la Sevilla del siglo XIV. Sevilla: Universidad 
de Sevilla, 2009, pp. 33-48. 
60 Salazar y Castro ya señalaba que el conde Enrique Manuel aparece de manera regular en los 
privilegios reales a partir de 1391; SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas, p. 47. 
61 En Medina del Campo, el 2 de noviembre de 1404, María de Portugal (casada con Martín Vázquez 
de Acuña) y su hermana Beatriz de Portugal (futura condesa de Buelna), acuerdan el reparto de 
bienes paternos; intervienen como testigos, además del conde Enrique Manuel, D. Sancho de Rojas 
(obispo de Palencia) y Alfón Fernández de Sevilla (canónigo sevillano); FERNÁNDEZ DE 
BÉTHENCOURT, Francisco – Historia genealógica y heráldica de la Monarquía Española. Vol. II. 
Madrid: Establecimiento tipográfico de Enrique Teodoro, 1900, p. 142. 
62 PÉREZ DE GUZMÁN, Fernán – “Crónica de Juan II de Castilla”. In Crónicas de los Reyes de Castilla. 
Vol. II. Edición de Cayetano Rosell. Madrid: Atlas, 1953, cap. XXII de 1407, p. 270 y cap. XXV de 1407, 
p. 271. 
63 PÉREZ DE GUZMÁN, Fernán – “Crónica de Juan II de Castilla”, cap. I de 1408, p. 302. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     170 

todo en todo lo relacionado con la corte portuguesa y con la renovación del régimen 

de treguas64.  

 

Lo que sí resulta evidente es su estrecha relación con el infante D. Fernando “el de 

Antequera”, con el que le unía una estrecha relación de parentesco: al fin y al cabo, 

ambos eran miembros del mismo linaje Manuel, siendo el infante el titular de los 

señoríos que antaño habían pertenecido al tronco familiar, como era el caso de 

Peñafiel65. Gracias a D. Fernando, Enrique Manuel tendrá ocasión de gozar de un 

tardío protagonismo político en 1412, cuando es designado por el infante para 

actuar en el consejo de regencia en su nombre, una vez que el nuevo rey de Aragón 

debe ausentarse de Castilla66. Igualmente sabemos que gozó en sus últimos años de 

un cargo de especial prestigio cortesano: fue mayordomo mayor de la reina de 

Aragón, D. María, hermana de Juan II de Castilla67. Asimismo, el infante Fernando, ya 

como rey de Aragón, interviene en favor de uno de sus hijos, Fernando Manuel, para 

buscarle un matrimonio ventajoso en Aragón, como veremos enseguida68. El 

anciano conde no pudo asistir a la ceremonia de coronación de Fernando I, 

probablemente por su avanzada edad, pero sus hijos Pedro y Fernando Manuel se 

desplazaron hasta Zaragoza en compañía de otros grandes y caballeros69. Todos 

 
64 Enrique III le confirmó la donación del señorío de Montealegre y Meneses el 28 de mayo de 1398; 
SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas, p. 369. Su nombre no aparece entre los 
confirmantes de las paces luso-castellanas de 31 de octubre de 1411; ANTT, Gaveta 18, m. 11, nº 4; 
publ. Monumenta Henricina. Vol. II (1411-1421). Coimbra: Comissão Executiva das Comemorações 
do V Centenário da Morte do Infante D. Henrique, 1960, p. 31. 
65 La decisión de Juan I de entregar el señorío de Peñafiel en 1390 a su hijo Fernando, cuando antes 
lo había disfrutado durante años la reina Beatriz, parece responder a un traspaso del poder y de sus 
símbolos al que ahora encarnaba el nuevo ideal del linaje mesiánico. OLIVERA SERRANO, César – 
Beatriz de Portugal, pp. 212-213. 
66 PÉREZ DE GUZMÁN, Fernán – “Crónica de Juan II de Castilla”, cap. X de 1412, p. 345. GARCÍA DE 
SANTA MARÍA, Alvar – Crónica de Juan II de Castilla, Ed. de Juan de Mata Carriazo. Madrid: Real 
Academia de la Historia, 1982, p. 7. Asimismo interviene en el ordenamiento de judíos y moros 
(Valladolid, 15 de abril de 1412); VILAPLANA GISBERT, María Victoria J. – Colección de documentos 
para la historia del Reino de Murcia. XV. Documentos de la minoría de Juan II. La regencia de Don 
Fernando de Antequera. Murcia: Real Academia Alfonso X el Sabio-CSIC, 1993, doc. 183, p. 348. 
67 En su codicilo, fechado el 7 de noviembre de 1414, el propio Enrique Manuel indica su condición 
de mayordomo mayor de la reina de Aragón; Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía 
Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
68 Según Zurita, Fernando Manuel combatió al conde de Urgel al frente de una capitanía, en compañía 
de otros caballeros leales a Fernando I de Aragón, como Juan Hurtado de Mendoza, adelantado mayor 
de Castilla; ZURITA, Jerónimo – Anales de Aragón. Ed. de Ángel Canellas López. Vol. V. Edición 
electrónica de José Javier Iso (coord.). Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2005, Lib. XII, cap. 
XVII, p. 214. Asimismo fue armado caballero por el propio Fernando I; ZURITA, Jerónimo – Anales de 
Aragón, vol. V, Lib. XII, cap. XXXIV, p. 238. 
69 PÉREZ DE GUZMÁN, Fernán – “Crónica de Juan II”, cap. II de 1414, p. 358. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     171 

estos detalles muestran con claridad que la relación entre ambos rebasaba la mera 

solidaridad basada en el parentesco para entrar más bien en el terreno de la 

cordialidad.  

 

Este brillante colofón cierra una larga carrera cortesana hasta el momento de su 

muerte. Transcurren 26 años desde su exilio en 1388 hasta que fallece en 1414. Si a 

esta cifra se añaden los 15 años (entre 1370-1385) que, como mínimo, pasó en la 

corte portuguesa, sumamos un total de 41 años de protagonismo activo, algo inusual 

para la época. Enrique Manuel, el último de los hijos de don Juan Manuel, falleció el 

10 de noviembre de 141470. Debía rondar los 71 años, si es que realmente nació en 

1343, tal y como sugiere Salazar y Castro. No ha sido posible localizar su testamento, 

aunque sabemos por su propio testimonio que fue otorgado en Illescas el 6 de junio 

de 141471. Al menos se han conservado dos codicilos y una declaración de últimas 

voluntades fechadas en Guadalajara los días 4, 7 y 8 de noviembre del mismo año. 

Gracias a estos datos, entre otros, es posible reconstruir la descendencia que tuvo y 

algunos aspectos interesantes sobre sus relaciones de parentesco con otros linajes 

o sobre sus rentas principales. 

 

El 4 de noviembre de 1414 el conde redacta un primer codicilo en Guadalajara72, 

cuyo contenido concreto no se especifica. Dos días más tarde, el 6 de noviembre, 

vuelve a redactar un segundo codicilo en el que añade una manda específica con el 

fin de “descargar mi conçiençia”, por la cual mejora a su hijo bastardo Fernando 

Manuel con 20.000 maravedíes de los 45.550 de juro que tenía del rey. Su decisión 

se fundamenta en el hecho de que Fernando “me fue sienpre obediente a todos mis 

 
70 Así consta en un albalá de Juan II a su contador mayor de Campos con Palencia, fechado el 5 de 
enero de 1415, donde se indica la fecha exacta. El rey ordena que su hijo mayor, Pedro Manuel, cobre 
los 45.000 maravedíes de juro de heredad que tenía en las rentas reales de Montealegre y Meneses. 
Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
71 Estaba firmado por el conde, por fray Pedro de Colunga, Alfonso González, clérigo de la iglesia de 
santa María de Illescas, Ruy Fernández, vecino de Illescas, y signado por Juan Sánchez de Troya, 
contador mayor del conde, y por el notario Juan Díaz de San Andrés; nota inserta en el codicilo que 
se otorgó el 7 de noviembre de 1414; Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de 
Rentas, MyP, l. 10, f. 132. Es un traslado autorizado sacado en Tordesillas el 9 de enero de 1444. 
72 Enrique Manuel lo otorga ante los notarios Juan Sánchez y Juan Díaz de san Andrés, y de los 
siguientes testigos: el doctor fray Fernando de Buendía, fraile dominico del convento de San Pedro 
Mártir el Real de Toledo, Juan Gallego, escudero de su hijo don Fernando [de Villena], Pedro Sánchez 
de Angulo, cirujano del rey, Pedro de Espinosa, escudero de Juan Sánchez, su contador mayor, su 
sobrino Sancho Manuel, Juan Rodríguez y Martín de Acelante, criado de don Pedro [Manuel], su fijo. 
Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     172 

mandamientos e por muchos serviçios e buenos que me ha fecho”73. Al día siguiente, 

7 de noviembre, se sacó traslado de este codicilo, con asistencia de otros testigos 

que formaban parte de su casa, entre los que aún puede verse alguno de procedencia 

portuguesa74. Por si no fueran suficientes todas estas seguridades, el conde vuelve a 

redactar al día siguiente, 8 de noviembre, un escrito de últimas voluntades para 

evitar las posibles desavenencias entre sus herederos75. Su intención era evitar en 

lo posible las diferencias que pudiesen surgir entre sus hijos varones por el reparto 

de la herencia. Para asegurar el cumplimiento de sus deseos, amenazaba del 

siguiente modo: “que la maldiçion de Dios del çielo todo poderoso fuese sobre aquel 

o aquellos que lo quebrantasen e la suya, e demás que fuesen malditos como Judas 

el traydor a nuestro Señor Ihesu Christo e que yaga ende furiadas penas por siempre 

con él en los infiernos”. Se ve que en su lecho de muerte el atribulado conde se temía 

lo peor, como así sucedió al final76. 

 

Una última observación cabe hacer sobre el lugar de las últimas voluntades del día 

7 de noviembre: se desarrollan “dentro en las casas del honrrado cavallero Yñigo 

Lopes de Mendoça, fijo del almirante don Diego Furtado de Mendoza, difunto, las 

quales son çerca de la yglesia de Santiago”. Junto a los vínculos de parentesco, tuvo 

que existir una especial relación de amistad entre el conde moribundo y el futuro 

marqués de Santillana, cuyo padre es mencionado expresamente77.  

 
73 Asisten al acto el notario Juan Díaz de san Andrés y los testigos Lorenzo de Ribero, Antón de Úbeda 
y Diego de Medina, sus criados, así como Pero Sánchez de Angulo, cirujano del Rey, Alfón Fernández 
su despensero, y el doctor frey Fernando de Buendía; Valladolid, Archivo General de Simancas, 
Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
74 Alvar Gómez de Santarém, Lorenzo Ribero, maestresala del conde, y Alfón Fernández, despensero, 
todos ellos escuderos y criados del conde. Interviene nuevamente el mismo notario, Juan Díaz de San 
Andrés, el cual certifica que el conde redactó este codicilo personalmente, con su propia mano. 
Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
75 Interviene el mismo notario de siempre, Juan Díaz de San Andrés, que se autodefine como 
escribano real y también como notario real y arzobispal; Valladolid, Archivo General de Simancas, 
Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132.   
76 En Simancas se encuentra la documentación del pleito que se produjo en los años siguientes (1438-
1440) entre el hijo mayor, Pedro Manuel, heredero del título y mayorazgo, y el menor, Fernando de 
Villena. Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
77 Las relaciones familiares entre los Mendoza y los Manuel venían de atrás. El tío del marqués de 
Santillana, Íñigo López de Mendoza, hijo segundo de Pedro González de Mendoza (muerto en 
Aljubarrota) y de Aldonza Fernández de Ayala (camarera de la reina Juana Manuel), se había casado 
con Inés Manuel (hija de Juan Sánchez Manuel, conde de Carrión), y fue señora de Castilnuevo, cerca 
de Molina. De aquí procede el origen de la casa de Priego. (LAYNA SERRANO Francisco – Historia de 
Guadalajara y sus Mendozas en los siglos XV y XVI. Vol. I. Madrid: CSIC, 1942, p. 65). Inés Manuel es 
mencionada en el codicilo del marqués de Santillana (1455): alude al monasterio de san Francisco de 
 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     173 

 

El cuerpo de Enrique Manuel fue sepultado en el convento dominico de san Juan y 

san Pablo de la villa de Peñafiel, donde ya había sido enterrado su padre don Juan 

Manuel, y donde se acabaría enterrando buena parte de los miembros del linaje 

durante el siglo XV. Su epitafio lo copió Garibay y fue recogido en sus notas por 

Salazar y Castro78. En él se menciona a su esposa, Beatriz de Sousa: es de suponer 

que esta dama falleció en el exilio, aunque no nos han llegado noticias precisas sobre 

ella. Conocemos la descendencia del conde Enrique Manuel a través de Salazar y 

Castro y de la documentación de Simancas79.  

 

No es sencillo determinar con exactitud cuántos hijos nacieron en Portugal y cuáles 

lo hicieron fuera del matrimonio con su mujer, Beatriz de Sousa80, así como el orden 

exacto de los nacimientos. Lo que sí resulta evidente es la fractura familiar 

producida tras el triunfo de João I, pues algunos miembros de la familia 

permanecieron en Portugal bajo el régimen Avís, a semejanza de otros linajes 

portugueses de la época81. Este sería el caso de Blanca Manuel (o Branca de Villena, 

en Portugal). Fue probablemente la hija mayor, ya que fue señalada por su padre en 

1383 para asegurar el cumplimiento del acuerdo de Elvas en compañía de otros 

 
Guadalajara donde están enterrados su tío, Íñigo López de Mendoza, y su mujer Inés Manuel (LAYNA 
SERRANO, Francisco – Guadalajara y sus Mendozas, p. 330). Esta Inés Manuel era hija de Juan Sánchez 
Manuel, conde de Carrión: SÁNCHEZ DONCEL, Gregorio – “Un gran señor medieval: don Juan Manuel. 
Anales de la Universidad de Alicante. Historia Medieval 1 (1982), pp. 87-115.  
78 El epitafio estaba en la capilla mayor: “Estas sepulturas mandó facer el mui noble conde don 
Enrique Conde de Montealegre y aqui iace su muger la condesa doña Beatriz de Sosa que Dios 
perdone. E este señor conde fue fijo del mui noble señor Don Juan Manuel que fue marqués de Villena, 
que Dios perdone”; Madrid, Real Academia de la Historia, Colección de Luis de Salazar y Castro, leg. 
D-17, fol. 3-4v.  
79 En una de sus anotaciones genealógicas llega a afirmar, de manera sorprendente, que D. Enrique 
Manuel no tuvo descendencia con su mujer Beatriz de Sousa, pero no aporta más datos; Madrid, Real 
Academia de la Historia, Colección Salazar, D-47, fol. 22. Sin embargo en otros escritos suyos, como 
las monumentales historias de las casas de Lara y Silva, no pone en duda la descendencia de los 
condes Enrique Manuel y Beatriz de Sousa. 
80 Según Salazar y Castro, que consultó la documentación del monasterio de Grijó, Beatriz de Sousa 
era hija de Pedro Afonso de Sousa, rico hombre, hijo de Afonso Dinís, hijo ilegítimo de Alfonso III. 
Gracias a su mujer, Enrique Manuel había figurado entre los patronos del monasterio; SALAZAR Y 
CASTRO – Historia Genealógica de la Casa de Silva, I, p. 578. 
81 Un caso semejante es el de los hijos de Gonçalo Vasques de Azevedo, caído en Alubarrota en 
compañía de su hijo Álvaro. Las viudas de ambos (Inés Alfonso y Sancha de Andeiro) y una hija, Isabel 
González de Acevedo, se instalan en Valladolid, mientras que otros hijos (Martim, Guiomar y Leonor) 
permanecen en Portugal; OLIVERA SERRANO, César – “La ruptura del linaje tras Aljubarrota: la 
familia de Gonzalo Vázquez de Acevedo”. In Martínez Peñín, Raquel; CAVERO DOMÍNGUEZ, Gregoria 
(coord.) – Poder y poderes en la Edad Media (IX Jornadas Hispano-Portuguesas de Historia Medieval. 
Universidad de León, 15-16 de octubre de 2020). Murcia: Sociedad Española de Estudios Medievales, 
2021, pp. 561-574. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     174 

hijos e hijas de caballeros castellanos y portugueses, como ya queda dicho. Su 

biografía y sus fundaciones han sido estudiadas recientemente y gracias a estos 

datos se comprueba su deseo de preservar la memoria de su padre82.  

 

Los hijos que vivieron en Castilla, tal vez exiliados por fidelidad a su padre o por 

haber nacido ya en los años de destierro, son al menos tres. El mayor de los varones, 

Pedro Manuel, será segundo señor de Montealegre y Meneses y cabeza de esta casa, 

ya que heredó el mayorazgo junto con el juro concedido por Juan I, aunque sin el 

rango condal que ostentaba su padre por su condición personal83. Se casó con Juana 

Manrique, hija del adelantado Gómez Manrique y de Sancha de Rojas84. Salazar y 

Castro recoge bastantes noticias sobre su descendencia y su actuación cortesana 

durante los reinados de Juan II y Enrique IV, ya que vivió muchos años, al menos 

hasta 146985. El segundo hijo varón, Fernando Manuel (en ocasiones Fernando de 

Villena), que también hemos mencionado brevemente, tuvo un origen ilegítimo, 

aunque acabó siendo legitimado. Sus relaciones con su hermano Pedro fueron 

conflictivas debido a la disputa judicial por el disfrute del juro, hasta que en 1443 se 

 
82 Blanca se casó en primeras nupcias en 1399 con Rui Vasques Coutinho (señor de Ferreira das Aves 
(Viseu), Carapito (Pinhel) y Vilar Maior, conde de Olivença, Merino mayor del Reino) con el que tuvo 
dos hijas, Beatriz de Villena (†1473) y Margarida de Villena, y un hijo, João Rodrigues Coutinho. En 
segundas nupcias se casó con Fernão Vasques da Cunha, señor de Celorico de Basto, Montelongo y 
terra de Maia, frontero mayor en Ceuta, muerto en Tánger en 1437. Blanca hizo testamento el 24 de 
junio de 1438 e instituyo una capilla en san Domingos de Guimarães, donde quiso dejar constancia 
de la identidad de su padre: AQVI.IAS. D.BRANCA.DE VILHENA. FILHA.DO. CONDE. D.HENRIQUE. 
MANUEL. DE.VILHENA.E.DA.CONDEÇ A.D.BRITES.DE .SOUZA.; véase FREITAS, Judite A. Gonçalves de 
– D. Branca de Vilhena. Património e Redes Sociais de uma Nobre Senhora no Século XV. Porto: 
Universidade Fernando Pessoa, 2008, pp. 21-23. 
83 Juan II le confirmó muy pronto (15 de enero de 1415) el juro de 45.000 maravedíes que había 
tenido su padre (Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, f. 
132); la confirmación del señorío de Montealegre es algo posterior, de 13 de septiembre de 1419 
(Madrid, Real Academia de la Historia, Colección Salazar y Castro, M-9, fols. 333r-333v.). Hizo 
testamento en La Parra el 5 de agosto de 1462 (Ibidem, M-51, fols. 113r-115v). Otras noticias sobre 
sus sucesores (Ibidem, l. 38, carp. 2, nº 11) y OLIVERA SERRANO, César – “Servicio al rey y diplomacia 
castellana: don Juan Manuel de Villena (†1462)”. Anuario de Estudios Medievales 25/2 (1995), pp. 
463-488. 
84 Noticias diversas del matrimonio en Madrid, Real Academia de la Historia, colección de Luis de 
Salazar y Castro, M-4, fol. 79. Otorgó codicilo en Zafra el 3 de octubre de 1458 (Ibidem, M-5, fols. 96v-
97r). 
85 La fecha tan tardía de su fallecimiento permite suponer que ya había nacido en Castilla. SALAZAR 
Y CASTRO, Luis de – Historia genealógica de la Casa de Lara, I, pp. 452. Su último testamento está 
fechado el 15 de marzo de 1469; LADERO QUESADA, Miguel Ángel; OLIVERA SERRANO, César (Dir.) 
– Documentos sobre Enrique IV de Castilla y su tiempo. Vol. I. Madrid: Universidad Carlos III de Madrid, 
2016, doc. 2609, pp. 929-930. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     175 

libró la sentencia favorable a su demanda86. Fernando de Antequera, siendo ya rey 

de Aragón, se interesó en su posible matrimonio con una dama siciliana de la alta 

nobleza, Constanza de Ventimiglia, pero la gestión no dio resultado87 y finalmente 

se casó con Mencía de Fonseca, hija de dos ilustres exiliados portugueses en Toro 

pertenecientes al círculo de la reina Beatriz, Pedro Rodríguez de Fonseca e Inés Díaz 

Botello88. Otra hija del conde Enrique Manuel, llamada Margarita, recibió en vida de 

su padre (1412) una participación del juro concedido por Juan I para poder casarse 

con Diego García de Toledo, IV señor de Mejorada, Magán, Segurilla y Cervera89. 

Según Salazar y Castro este caballero falleció en torno a 1422; su viuda tuvo una 

relación con D. Álvaro de Luna, de la cual nació un hijo, Pedro de Luna, al que Juan II 

concedió en 1447 el señorío de Fuentidueña por ser “nieto del conde Enrique 

Manuel”90. El último de los hijos, siempre según Salazar y Castro, fue Juan Manuel de 

Villena, nacido de origen ilegítimo de Mayor Portocarrero, fue el origen del señorío 

de la villa de Cheles, en Extremadura91. 

 

La fragmentación de la herencia, las desavenencias entre hermanos y la pérdida de 

peso en la corte provocó un lento declive del linaje en las décadas centrales del siglo 

XV92. No obstante, el prestigio del apellido Manuel quedó estrechamente asociado a 

la memoria de don Juan Manuel y su legado cultural. Esto explica el estudio 

histórico-genealógico que preparó Gonzalo Argote de Molina para la edición de El 

conde Lucanor en 1575, tal y como hemos visto al comienzo de estas páginas. 

 
86 Las derivaciones del pleito y su aplicación llegaron hasta finales el año 1486, en la época de su hija 
y heredera, María Manuel, casada con Lorenzo Suárez de Figueroa, I conde de Feria; LADERO 
QUESADA, Miguel Ángel; OLIVERA SERRANO (dir.) – Documentos sobre Enrique IV, doc. 3628, pp. 
1282-1283, y doc. 4122, pp. 1437-1438. 
87 Da noticias de esta propuesta matrimonial del año 1414 ZURITA, Jerónimo – Anales de Aragón, V, 
cap. L, p. 263. 
88 OLIVERA SERRANO, César – Beatriz de Portugal, pp. 266-271. De este matrimonio nace la casa de 
los señores de Belmonte de Campos a mediados del siglo XV. 
89 Albalá de Juan II a sus contadores mayores ordenando que los 20.000 maravedíes que le ha 
renunciado su padre, el conde Enrique Manuel, se asienten en las alcabalas de Toledo; Valladolid, 
Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas, MyP, l. 10, fol. 132. 
90 SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas, p. 49. El privilegio de Juan II está fechado en 
Soria el 14 de septiembre de 1447, y en él se reconoce que su abuelo fue efectivamente Enrique 
Manuel; LADERO QUESADA, Miguel Ángel; OLIVERA SERRANO, César – Documentos sobre Enrique IV, 
doc. 318, pp. 130-131. 
91 SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas, p. 49.  
92 Así lo afirmaba el profesor Moxó al explicar las razones de la decadencia; MOXÓ, Salvador de – “De 
la nobleza vieja a la nobleza nueva. La transformación nobiliaria castellana en la Baja Edad Media”. 
Cuadernos de Historia 3 (1969), pp. 190-195. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     176 

6. Conclusión 

La trayectoria cortesana del conde Enrique Manuel ofrece un ejemplo elocuente del 

modo en que un miembro de una estirpe ilustre podía intervenir y prosperar entre 

varias cortes regias a partir de la fama de su linaje y las relaciones directas de 

parentesco con monarcas que procedían del mismo tronco: Fernando I de Portugal, 

Juan de Castilla (y sus dos sucesores inmediatos) y Fernando I de Aragón, todos ellos 

Manuel. En los momentos de acercamiento y de negociación con Castilla de la etapa 

fernandina, sobre todo a partir de 1380, la persona del conde aportó un motivo de 

amistad y entendimiento, algo esencial para facilitar los acuerdos de paz93. Pero su 

excesiva inclinación hacia el grupo político de la reina regente Leonor Teles y el 

subsiguiente pronunciamiento durante la crisis dinástica motivó el exilio hacia su 

reino de origen. Las mercedes de Juan I le devolvieron un estatus cortesano acorte 

con su dignidad, hasta el punto de figurar entre los miembros de la alta nobleza 

castellana, pero su condición familiar había dejado de tener utilidad en las nuevas y 

difíciles relaciones luso-castellanas, basadas en un régimen de treguas renovables 

no exentas de tensiones. Fue en su etapa final, durante la regencia de Juan II, cuando 

recibió una generosa y prometedora protección de Fernando de Antequera a raíz de 

su entronización aragonesa, aunque sus hijos Pedro y Fernando no fueron capaces 

de aprovechar el estímulo, probablemente debido a la temprana muerte del rey 

aragonés y también a las disensiones fraternas. Con la muerte del conde Enrique 

Manuel desaparece una etapa de esplendor del linaje Manuel. 

 

No han aparecido evidencias documentales que demuestren la posible relación del 

conde con la difusión de los escritos de su padre, don Juan Manuel, tanto en Castilla 

como en Portugal o Aragón, aunque no es descartable que existiesen realmente. 

Habrá que explorar con más detalle sus relaciones familiares con otros miembros 

del linaje en ambos reinos, aunque tampoco es indispensable la existencia de 

vínculos de parentesco para explicar la circulación de textos manuelinos entre las 

cortes regias y señoriales del siglo XV. La fama de los escritos de don Juan Manuel 

bien pudo obedecer a motivos ajenos a la relación familiar.  

 
93 Los argumentos retóricos que se basan en la amizade y concordia entre reinos son frecuentes en 
los tratados luso-castellanos de la época; VIGIL MONTES, Néstor – “La importancia del documento 
escrito en la génesis de la diplomacia monárquica, la diplomática en las relaciones luso-castellanas a 
fines de la Edad Media”. Documenta & Instrumenta 15 (2017), pp. 145-163. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     177 

Tabla genealógica de los Manuel mencionados en el texto94 

 

Infante D. Manuel (1234-1283) 

c.c. 1 Constanza de Aragón en 1260 

Constanza Manuel 

Alfonso Manuel (†1275) 

Violante Manuel (†1306), sra. de Elda, Novelda, Medellín y Peñafiel  

c.c. Alfonso de Portalegre en 1287 

Alfonso (†1300), s.s. 

Isabel Alfonso (†c. 1325); c.c. Juan el tuerto; c.s. 

Constanza Alfonso (†c.1298), c.c. Nuño González de Lara III; s.s. 

María Alfonso, c.c. 1 Alfonso Telo de Molina; c.s. 

c.c. 2 Fernando de Haro; c.s. 

Beatriz, c.c. Pedro Fernández de Castro, sr. de Lemos y Sarria; s.s. 

c.c. 2 Beatriz de Saboya en 1274 

Don Juan Manuel (1282-1348) 

c.c. 1: Isabel de Mallorca: s.s. 

c.c. 2: Constanza de Aragón (†1327) 

Constanza Manuel (†1349) 

c.c.: Pedro I de Portugal (†1367) 

Fernando I de Portugal (†1382) 

c.c. Leonor Teles (†c.1400) 

Beatriz de Portugal (†1419) 

c.c. Juan I de Castilla (†1390): s.s. 

Beatriz Manuel de Villena, s.s. 

Manuel de Villena, s.s. 

c.c. 3: Blanca Núñez de Lara (†1347) 

Fernando Manuel de Villena (†1350), Duque de Villena, c.s. 

Juana Manuel de Villena (†1381) 

c.c.: Enrique II de Castilla (†1379) 

Juan I de Castilla (†1390) 

c.c. 1: Leonor de Aragón (†1382); c.s. 

c.c. 2: Beatriz de Portugal (1419); s.s. 

Fernando de Antequera (†1416): c.s. 

 
94 c.c.: casado con; u.i.: unión ilegítima; c.s.: con sucesión; s.s.: sin sucesión 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     178 

 

u.i. (¿Inés de Castañeda?) 

Sancho Manuel (†1347), I sr. del Infantado y Carrión 

c.c. María de Castañeda 

Sancho Manuel II, sr. de Montealegre (Murcia), c.s. 

Constanza Manuel, sra. de Montealegre (Murcia) 

Enrique Manuel de Villena (c.1343-1414), c. de Seia, Sr. de Sintra y 

Cascais; I sr. Montealegre 

c.c. Beatriz de Sousa 

Blanca Manuel o Branca de Villena (†1438) 

c.c. 1: Rui Vasques Coutinho, sr. Ferreira das Aves, Carapito y 

Vilar Maior, c. de Olivença 

Beatriz de Villena (†1473) 

Margarida de Villena 

João Rodrigues Coutinho 

c.c. 2: Fernão Vasques da Cunha, sr. de Celorico de Basto, 

Montelongo y terra de Maia (†1437) 

Pedro Manuel (†1469), II sr. de Montealegre y Meneses 

c.c. Juana Manrique; c.s. 

Margarita Manuel 

c.c. Diego García de Toledo, IV sr. de Mejorada (†1322) 

u.i. Álvaro de Luna, condestable 

Pedro de Luna, sr de Fuentidueña 

u.i. 

Fernando Manuel de Villena 

c.c. Mencía de Fonseca; c.s. 

u.i. Mayor Portocarrero 

Juan Manuel de Villena, c.s. 

 

 
 

 

 

 

 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     179 

Referências bibliográficas  
 
Fontes manuscritas  

Madrid, Real Academia de la Historia, Colección de D. Luis de Salazar y Castro 
(colección Salazar), D-17, D-21, D-4, M-4, M-5, M-9, M-51, 0-20. 

Toledo, Archivo Histórico de la Nobleza, Montealegre, carp. 362. 

Valladolid, Archivo General de Simancas, Escribanía Mayor de Rentas (EMR), serie 
Mercedes y Privilegios, l. 10. 
 

 
Fontes impressas  

  
As Gavetas da Torre do Tombo, VII. (GAV.XVII, Maços 3-9). Lisboa: Centro de Estudos 
Históricos Ultramarinos, 1968. 
 
Estoria de Dom Nuno Alvrez Pereyra. Ed. de Adelino de Almeida Calado. Coimbra: 
Universidade de Coimbra, 1991. 
 
GARCÍA DE SANTA MARÍA, Alvar – Crónica de Juan II de Castilla, Ed. de Juan de Mata 
Carriazo. Madrid: Real Academia de la Historia, 1982. 
 
LADERO QUESADA, Miguel Ángel; OLIVERA SERRANO, César (dir.) – Documentos 
sobre Enrique IV de Castilla y su tiempo. Vol. I. Madrid: Universidad Carlos III de 
Madrid, 2016. 
 
LEÃO, Duarte Nunes de – Primeira parte das Chronicas dos Reis de Portugal. Lisboa: 
Pedro Crasbeek, 1600. 
 
LOPES, Fernão – Crónica do Senhor Rei Dom Fernando nono Rei destes Regnos. Ed. de 
Salvador Dias Arnaut. Porto: Livraria Civilização, s.a. 
 
LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João da boa memória. Vol. I. Ed. de Luis F. 
Lindley Cintra. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1973. 
 
LOPES, Fernão – Crónica del Rei dom João da boa memória. Vol. II. Ed. de William J. 
Entwistle. Lisboa: Imprensa Nacional, 1968. 
 
LÓPEZ DE AYALA, Pedro – "Crónica del Rey don Enrique, segundo de Castilla". Ed. 
de Cayetano Rosell. In Crónicas de los Reyes de Castilla. Vol. II. Madrid: Biblioteca de 
Autores Españoles, t. LXVIII, 1953. 
 
LÓPEZ DE AYALA, Pedro – "Crónica del Rey don Juan I”. Ed. de Cayetano Rosell. In 
Crónicas de los Reyes de Castilla. Vol. II. Madrid: Biblioteca de Autores Españoles, t. 
LXVIII, 1953. 
 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     180 

Monumenta Henricina. Vol. II (1411-1421). Coimbra: Comissão Executiva das 
Comemorações do V Centenário da Morte do Infante D. Henrique, 1960. 
 
 
PÉREZ DE GUZMÁN, Fernán – “Crónica de Juan II de Castilla”. In Crónicas de los Reyes 
de Castilla. Edición de Cayetano Rosell. Vol. II. Madrid: Atlas, 1953. 
 
SUÁREZ FERNÁNDEZ, Luis – Historia del reinado de Juan I de Castilla. II. Registo 
documental (1371-1383). Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, 1982. 
 
VEAS ARTESEROS, Francisco – Colección de documentos para la Historia del Reino de 
Murcia. XII. Documentos del siglo XIV. Murcia: Academia Alfonso X el Sabio-CSIC, 
1990. 
 
VILAPLANA GISBERT, María Victoria J. – Colección de documentos para la historia del 
Reino de Murcia. XV. Documentos de la minoría de Juan II. La regencia de Don 
Fernando de Antequera. Murcia: Real Academia Alfonso X el Sabio-CSIC, 1993. 
 
ZURITA, Jerónimo - Anales de Aragón. Ed. de Ángel Canellas López. Edición 
electrónica de José Javier Iso (coord.). Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 
2005. 
 
 
Estudos / Studies 
 
ARNAUT, Salvador Dias – A crise nacional dos fins do século XIV. I. A sucessão de D. 
Fernando. Coimbra: Universidade de Coimbra, 1960. 
 
BALEIRAS, Isabel de Pina – Leonor Teles, uma mulher de poder?. Lisboa: 
Universidade de Lisboa, 2008. Tesis de maestrado [Accedido en 28 outubre 2020]. 
Disponible en 
https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/1751/1/21996_ulfl062047_tm.pdf. 
 
BALEIRAS, Isabel de Pina – “The Political Role of a Portuguese Queen in the late 
Fourteenth Century”. In Elena Woodacre (ed.) - Queenship in the Mediterranean. New 
York: Palgrave Macmillan, 2013, pp. 97-123. 
 
COSSÍO OLAVIDE, Mario – “Don Juan Manuel, Avís. Lectura, traducción y reescritura 
de Conde Lucanor en Portugal”. Memorabilia 21 (2019), pp. 151-175. 
 
COSTA, Adelaide Pereira Millán da – “D. Pedro I: o rei português com um número 
indeterminado de matrimónios”. In CARVALHO-GONÇALVES, Leonardo (ed.) – 
Casamentos da Família Real Portuguesa. Êxitos e fracassos. Vol. IV. Lisboa: Círculo de 
Leitores, 2018, pp. 81-110. 
 
DACOSTA, Arsenio; PRIETO LASA, José Ramón; DÍAZ DE DURANA, José Ramón (eds.) 
– La conciencia de los antepasados. La construcción de la memoria de la nobleza en la 
Baja Edad Media. Madrid: Marcial Pons, 2014. 
 

https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/1751/1/21996_ulfl062047_tm.pdf


El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     181 

DÍAZ MARTÍN, Luis Vicente – “Las fluctuaciones en las relaciones castellano-
portuguesas durante el reinado de Alfonso IV”. In IV Jornadas Luso-Espanholas de 
História Medieval. As relações de fronteira no século de Alcañices. Vol. II. Porto: 
Universidade de Porto, 2000, pp. 1231-1254. 
 
FERNANDES, Carla Varela – A Imagem de um Rei. A análise do túmulo de D. Fernando 
I. Lisboa: Museu Arqueológico do Carmo, 2009. 
 
FERNANDES, Fátima Regina – “Os exilados castelhanos no reinado de Fernando I de 
Portugal”. En la España Medieval 23 (2000), pp. 101-115. 
 
FERNANDES, Fátima Regina – “A criatio, uma outra dimensão de fidelidade no 
contexto de ascensão da dinastia de Avis (1384)”. Topoi 21/44 (2020) pp. 310-330. 
 
FERNÁNDEZ DE BÉTHENCOURT, Francisco – Historia genealógica y heráldica de la 
Monarquía Española. Vol. II. Madrid: Establecimiento tipográfico de Enrique 
Teodoro, 1900. 
 
FREIRE, Anselmo Braancamp – Brasões da Sala de Sintra. Vol. III. Lisboa: Imprensa 
Nacional-Casa da Moeda, 1996, pp. 1-41. 
 
FREITAS, Judite A. Gonçalves de – D. Branca de Vilhena. Património e Redes Sociais 
de uma Nobre Senhora no Século XV. Porto: Universidade Fernando Pessoa, 2008. 
 
FREITAS, Judite A. Gonçalves de; CUNHA, Maria Cristina Almeida – “’Homens de 
Estado’, crises políticas e guerra: Portugal, século XIV”. VI Jornadas Luso-espanholas 
de Estudos Medievais: A guerra e a Sociedade na Idade Média (6-8 de Novembro de 
2008). Vol. II. Porto: Sociedade Portuguesa de Estudos Medievais, 2009, pp. 121-140. 
 
GAIBROIS DE BALLESTEROS, Mercedes – “Los testamentos inéditos de don Juan 
Manuel”. Boletín de la Real Academia de la Historia 99 (1931), pp. 25-59. 
 
GARCÍA FERNÁNDEZ, Manuel – Portugal, Aragón, Castilla: Alianzas dinásticas y 
relaciones diplomáticas (1297–1357). Sevilla: Editorial Universidad de Granada, 
2008. 
 
GIMÉNEZ SOLER, Andrés – Don Juan Manuel. Biografía y estudio crítico. Zaragoza: 
Tipografía La Académica, 1932. 
 
GÓMEZ REDONDO, Fernando – “Don Juan Manuel, Trastámara”. Cahiers de 
linguistique et de civilisation hispaniques médiévales 25 (2002), pp. 163-181. 
 
GONZÁLEZ SÁNCHEZ, Santiago – La alta nobleza castellana a comienzos del siglo XV. 
Consolidación de linajes y casas nobles. Madrid: Comité Español de Ciencias 
Históricas, 2018. 
 
KINKADE, Richard P. – Albores de una dinastía: la vida y los tiempos del infante 
Manuel de Castilla (1234-1283). Albacete: Instituto de Estudios Albacetenses Don 
Juan Manuel, 2019. 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     182 

 
LAYNA SERRANO Francisco – Historia de Guadalajara y sus Mendozas en los siglos XV 
y XVI. Vol. I. Madrid: CSIC, 1942. 
 
LOSA SERRANO, Francisco Javier – El señorío de Montealegre. Ciudad Real: 
Universidad de Castilla La Mancha, 1996 
 
MENINO, Vanda Lourenço, y COSTA, Adelaide Pereira Millán da – A rainha, as 
infantas e a aia. Beatriz de Castela. Branca de Castela. Constança Manuel. Inês de 
Castro. Porto: Círculo de Leitores, 2012. 
 
MOXÓ, Salvador de – “De la nobleza vieja a la nobleza nueva. La transformación 
nobiliaria castellana en la Baja Edad Media”. Cuadernos de Historia 3 (1969), pp. 1-
210.  
 
OLIVERA SERRANO, César – “Servicio al rey y diplomacia castellana: don Juan 
Manuel de Villena (†1462)”. Anuario de Estudios Medievales 25/2 (1995), pp. 463-
488. 
 
OLIVERA SERRANO, César – Beatriz de Portugal. La pugna dinástica Avís-
Trastámara. Santiago de Compostela: Instituto de Estudios Gallegos Padre 
Sarmiento, 2005. 
 
OLIVERA SERRANO, César – “Juicio divino y reparación regia: Juan I de Castilla y 
Beatriz de Portugal”. In BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad y la 
configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 281-
320. 
 
OLIVERA SERRANO, César – “La ruptura del linaje tras Aljubarrota: la familia de 
Gonzalo Vázquez de Acevedo”. In MARTÍNEZ PEÑÍN, Raquel; CAVERO DOMÍNGUEZ, 
Gregoria (coord.) – Poder y poderes en la Edad Media (IX Jornadas Hispano-
Portuguesas de Historia Medieval. Universidad de León, 15-16 de octubre de 2020). 
Murcia: Sociedad Española de Estudios Medievales, 2021, pp. 561-574. 
 
PELLICER, José – Memorial de la calidad y servicios de don Francisco Manuel de 
Villena Portocarrero, octavo s[eño]r. de la villa de Cheles, al rey n[uestro] s[eñor]r. 
Madrid, 1660. 
 
PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Anglofilia y anglofobia en la Castilla medieval: Thomas 
Becket y el duque de Láncaster en la arenga de Juan I de Trastámara ante las Cortes 
de Segovia (1386)”. In BECEIRO PITA, Isabel (coord.) – La espiritualidad y la 
configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 197-
238. 
 
PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor – Os patronos do Mosteiro de Grijó. Evolução 
e Estrutura da Família Nobre, Séculos XI a XIV. Porto: Universidade do Porto, 1987, 
pp. 251-252. [Accedido en 11 noviembre 2020] Disponible en 
file:///C:/Users/cesar/Downloads/FLM06801P000081781%20(1).pdf. 
 

file:///C:/Users/cesar/Downloads/FLM06801P000081781%20(1).pdf


El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     183 

PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor – Linhagens Medievais Portuguesas. 
Genealogías e estratégias (1279-1325). Vol. I. Porto: Centro de Estudos de 
Genealogía, Heráldica e História da Família, Universidade Moderna, 1999 
 
PIZARRO, José Augusto de Sotto Mayor – “De e para Portugal. A circulação de nobres 
na Hispânia medieval (séculos XII a XV)”. Anuario de Estudios Medievales 40/2 
(2010), pp. 889-924. 
 
RECUERO LISTA, Alejandra – “La política matrimonial durante el reinado de Alfonso 
XI de Castilla”. Estudios Medievales Hispánicos 3 (2014), pp. 151-172. 
 
REGLERO DE LA FUENTE, Carlos – “Los señoríos de los Montes de Torozos en la 
segunda mitad del siglo XIV: retroceso del realengo y avance de la nobleza nueva”. 
In REGLERO DE LA FUENTE, Carlos (coord.) – Poder y sociedad en la Baja Edad Media 
hispánica: estudios en homenaje al profesor Luis Vicente Díaz Martín. Vol. I. 
Valladolid: Universidad de Valladolid, 2002, pp. 505-517. 
 
SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Historia Genealógica de la Casa de Silva. Vol I-II. 
Madrid: Imprenta de Melchor Álvarez y Mateo de Llanos, 1685. 
 
SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Advertencias históricas sobre las obras de algunos 
doctos escritores modernos, donde con las Chronicas, y con las escrituras, solicita su 
mejor inteligencia. Madrid: Matheo de Llanos y Guzmán, 1688. 
 
SALAZAR Y CASTRO, Luis de – Historia genealógica de la Casa de Lara. Vol. I-IV. 
Madrid: Imprenta Real, 1696. 
 
SÁNCHEZ DONCEL, Gregorio – “Un gran señor medieval: don Juan Manuel. Anales de 
la Universidad de Alicante. Historia Medieval 1 (1982), pp. 87-115. 
 
SÁNCHEZ SAUS, Rafael – Las élites políticas bajo los Trastámara. Poder y sociedad en 
la Sevilla del siglo XIV. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2009. 
 
SANTONOCITO, Daniela – “Edición de El conde Lucanor (Sevilla: Hernando Díaz, 
1575), al cuidado de Gonzalo Argote de Molina”. Memorabilia 17 (2015), pp. 1-89 y 
18 (2016), pp. 1-132. 
 
SILVA, José Custódio Vieira da –“Memória e imagen. Reflexões sobre Escultura 
Tumular Portuguesa (Séculos XIII e XIV)”. Revista de História da Arte–Imagem 1 
(2005), pp. 47-81 
 
SOUSA, Bernardo Vasconcelos e – D. Afonso IV (1291-1357). Mem Martins: Círculo 
de Leitores, 2005. 
 
TORRES FONTES, Juan – “El señorío de los Manuel en Montealegre”. In Congreso de 
Historia de Albacete (8-11 de diciembre de 1982). Albacete: Instituto de Estudios 
Albacetenses, 1984, pp. 81-92. 
 



El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) ● César Olivera Serrano 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     184 

TORRES FONTES, Juan – “La descendencia del infante Don Manuel y el señorío de 
Pinilla”. Murgetana 109 (2003), pp. 9-17. 
 
VALDALISO CASANOVA, Covadonga – “La legitimación dinástica en la historiografía 
trastámara”. Res publica 18 (2007), pp. 307-321. 
 
VIGIL MONTES, Néstor – “La importancia del documento escrito en la génesis de la 
diplomacia monárquica, la diplomática en las relaciones luso-castellanas a fines de 
la Edad Media”. Documenta & Instrumenta 15 (2017), pp. 145-163. 
 
ZLATIC, Carlos Eduardo – A condição política de Infante no reino portugués: D. Afonso, 
senhor de Portalegre (1263-1312). Curitiba: Universidade Federal do Paraná, 2017. 

 
 

 

 

 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO / HOW TO QUOTE THIS ARTICLE 

OLIVERA SERRANO, César – “El conde D. Enrique Manuel (c.1343-1414) y las 

relaciones cortesanas luso-castellanas en tiempos de crisis dinásticas”. Medievalista 

31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 151-184. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Escitia y Escancia (o Escandia), el fabuloso pasado 
nórdico del neogoticismo cuatrocentista hispánico 

 
Escitia and Escancia (or Escandia), the fabulous northern past of 

the hispanic neogoticism of the fifteenth century 
 

Óscar Perea Rodríguez 

University of San Francisco 
94117 San Francisco, California U.S.A. 

 
 

operearodriguez@usfca.edu 
https://orcid.org/0000-0001-7223-7291  

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 18 de Fevereiro de 2021 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 15 de Outubro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5117 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:operearodriguez@usfca.edu
https://orcid.org/0000-0001-7223-7291
https://doi.org/10.4000/medievalista.5117


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     186 

 

RESUMO 

El artículo analiza el neogoticismo y su incidencia en la propaganda ideológica dispersa en 
la Edad Media hispánica desde los siglos IX al XV. Se estudia su apogeo en las crónicas 
medievales y su posterior desaparición, así como su recuperación entre los siglos XV y XVI 
de la mano de obras genealógicas y de cancioneros poéticos. Específicamente, se estudia el 
papel que dos topónimos, Escitia y Escancia, tuvieron en la construcción de estas imágenes 
apologéticas, al convertirse en muestras de prestigio político por haber sido origen de la 
epopeya de los visigodos. 

Palavras-chave: visigodos; neogoticismo; poesía de cancionero; propaganda política; 
literatura medieval; Reyes Católicos; crónicas medievales. 

 
 
 

ABSTRACT 

This paper analyses neo-gothicism and its impact on the ideological propaganda in the 
Hispanic Middle Ages (9th-15th c.), since the initial steps taken in the Visigoth era until its 
apogee in early medieval chronicles, as well as both its disappearance and its recovery 
occurred between the 15th and 16th c. via both genealogical and poetry works. This paper 
also provides a specific analysis of the role played in this recovery by the name of two 
geographical locations, Scythia and Escancia, in the building of apologetic images, as a result 
of their political prestige derived from the fact that they were pointed as the very original 
lands in which the epic of the Visigoths began. 

Keywords: Visigoths; neo-gothicism; cancionero poetry; political propaganda; Medieval 
literature; Catholic Monarchs; medieval chronicles. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     187 

 
La mención a enclaves geográficos del norte de Europa en la literatura hispánica 

medieval es bastante desconocida pese a ser bastante frecuente, sobre todo en 

textos literarios, en prosa y en verso, del siglo XV*. Hasta donde llegan mis 

conocimientos, su presencia ha sido escasamente estudiada o analizada en 

profundidad1, al estar considerada como un mero ornamento, una licencia literaria 

creada para embellecer un concepto de la cronística medieval hispánica: el 

neogoticismo, ese sentimiento neogoticista que, a modo de “superestructura 

ideológica”2, sirvió para canalizar una cierta reacción colectiva, primero de 

continuidad y más tarde de unidad en la resistencia, tras la llegada del poder 

islámico a la península ibérica. 

 

A lo largo de las siguientes páginas se va a dejar de lado toda polémica, nominal y 

académica, sobre la reconquista. El motivo de este descarte no es porque carezca de 

importancia en sí misma (todo lo contrario, de hecho), sino porque las limitaciones 

de espacio me fuerzan a desechar tanto el contraste de diferentes ópticas de 

análisis3, como la delimitación de la veracidad o conveniencia del uso de tal sujeto 

historiográfico. Me voy a centrar por completo en desgranar de forma breve el 

origen y la evolución literaria del fundamento ideológico del más hispánico 

“proyecto permanente de la Edad Media”4.  Se analizará en primer lugar la aparición 

del neogoticismo como germen de la propaganda política cristiana durante los siglos 

 
* Este artículo se enmarca en el proyecto de investigación Transferencias humanas, culturales e 
ideológicas entre los reinos ibéricos (siglos XIII-XV), financiado por el Ministerio de Economía, 
Industria y Competitividad (HAR2017-89398-P) y dirigido por la Dra. Isabel Beceiro Pita (Instituto 
de Historia-CSIC). Para localizar los poemas mencionados en este trabajo utilizo el sistema ID de 
DUTTON, Brian – El cancionero del siglo XV (c. 1360-1520). Salamanca: Universidad de Salamanca, 
1990-1991, 7 vols. He usado casi siempre los ID de Dutton a través de su versión en línea: SEVERIN, 
Dorothy S. (ed.) – An Electronic Corpus of 15th Century Castilian Cancionero Manuscripts, base de 
datos de libre acceso en Internet, disponible en http://cancionerovirtual.liv.ac.uk [Accedido en 8 
noviembre de 2020]. Los poemas aparecen enumerados conforme al método diseñado por TATO 
GARCÍA, Cleofé; PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “De Castillo a Dutton: cinco siglos de cancioneros”. La 
Corónica 40/1 (2011), pp. 89-102, especialmente pp. 93-94. 
1 Con la salvedad del monográfico editado por ARELLANO, Ignacio – Loca ficta: los espacios de la 
maravilla en la Edad Media y Siglo de Oro. Pamplona-Madrid-Frankfurt: Universidad de Navarra-
Iberoamericana-Vervuert, 2003. 
2 GARCÍA DE CORTÁZAR, José Ángel – La época medieval. Historia de España. Madrid: Alianza 
Editorial, 1973, p. 149. 
3 Según LOMAX, Derek W. – The Reconquest of Spain. London-New York: Longman, 1978, pp. 3-6. 
4 MARÍAS, Julián – España inteligible. Razón histórica de las Españas. Madrid: Alianza, 1985, p. 112. 

http://cancionerovirtual.liv.ac.uk/


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     188 

de vertebración geográfico-política de la Edad Media peninsular, así como su 

posterior desaparición de la palestra narrativa y literaria. Más adelante, se 

estudiarán las posibles razones que explican la recuperación de todo este 

entramado literario y político durante el Cuatrocientos y la incidencia que, en el 

desarrollo propagandístico de esta construcción, tuvieron dos topónimos, Escitia y 

Escancia, convertidos en literarios aldabonazos de prestigo en lo político y lo 

genealógico por haber sido señalados como los núcleos originarios de la epopeya de 

los godos5. 

 

Empecemos por definir neogoticismo. Se trata del mecanismo de transmisión a 

todos los niveles sociales y culturales de la existencia – o cuando menos el anhelo – 

de una continuidad entre el reino cristiano visigodo y las entidades resultantes del 

subsiguiente movimiento geopolítico tras la conquista islámica de la Hispania 

visigoda: la concentración de población mayoritariamente cristiana en el norte de la 

península ibérica6. Ambos sucesos han de ser considerados “de primera importancia 

y de larguísima duración en la configuración de ideas e imágenes sobre España”7, 

por encima de que su evolución no fuera rápida ni constante, y teniendo también 

muy en cuenta la enorme cantidad de construcción ideológica del gobierno de los 

visigodos en la península ibérica8, un muy forzoso y más forzado puente entre la 

Hispania romana y la medieval9. 

 

Sea como fuere, aun sin que encontremos en él neogoticismo de manera explícita, 

hay que considerar al Laus Spaniae de San Isidoro como “el punto de arranque de 

toda una tradición nacional española”10. Se trata del texto que dota de los 

ingredientes básicos al que sí es el primer ejemplo de cosmovisión neogoticista: la 

 
5 Para su influencia en la literatura épica medieval, véase MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los godos y la 
epopeya española: «Chansons de geste» y baladas nórdicas. Madrid: Espasa-Calpe, 1969. 
6 Conforme a lo enunciado por BARBERO, Abilio; VIGIL, Marcelo – La formación del feudalismo en la 
península ibérica. Barcelona: Crítica, 1979, pp. 233-234. 
7 LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “España: reinos y señoríos medievales”. In Lecturas sobre la 
España histórica. Madrid: Real Academia de la Historia, 1998, pp. 11-69. El texto citado, en p. 23. 
8 AYALA MARTÍNEZ, Carlos de – “Realidad y percepción de Hispania en la Edad Media”. eHumanista. 
Journal of Iberian Studies 37 (2017), pp. 206-231, especialmente pp. 207-208. 
9 CASTELLANOS, Santiago – The Visigothic Kingdom in Iberia. Construction and Invention. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2020, pp. 216-218. 
10 CURTIUS, Ernst Robert – Literatura europea y Edad Media latina. Vol. I. Trad. Margit Frenk Alatorre 
y Antonio Alatorre. México: Fondo de Cultura Económica, 1995, p. 229. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     189 

Crónica mozárabe de 75411, en especial el lamento por la pérdida de España allí 

contenido12. Aquí ya se vislumbra la relación de continuidad entre los dos elementos 

literarios que más tarde iban a fundamentar esta construcción ideológica13: pecado 

original visigodo y redención de España tras el “castigo divino” de la invasión 

islámica, convertidos ambos en el “motor de arranque” de otro peliagudo concepto 

historiográfico al que se suele denominar “reconquista”14.  

 

Esta explicación reduccionista está basada en una esencial idea política de la Edad 

Media: el providencialismo inherente a la concepción descendente del poder, según 

la cual “es Dios quien escoge o destituye a sus representantes en la tierra según las 

virtudes o deméritos de cada uno”15. La aceptación de esta idea fue lo que posibilitó 

una posterior narrativa de carácter dualista basada en un rey pecador y culpable 

(Rodrigo), que exigía a su vez un monarca redentor y restaurador (Pelayo), 

configurándose además la relación con unos enemigos comunes a ambos, puesto 

que “la redención moral de España demandaba rectificar en la propia conducta el 

error moral de quienes la perdieron y de quienes aún la oprimían”16. Esto parece 

haber sido el punto de partida del papel de Pelayo como enlace entre la decadente 

monarquía visigoda y la incipiente monarquía cristiana del norte peninsular nacida 

tras la batalla de Covadonga, si bien no ha de caber duda de que este evento ha sido 

“magnificado y deformado por las crónicas posteriores”17. 

 

Fue Sánchez-Albornoz el primero en situar durante el reinado de Alfonso II, en el 

siglo IX, al “vivaz neogoticismo, que soñó con la continuidad de la historia hispano-

 
11 Descrita por HUETE FUDIO, Mario – La historiografía medieval en la Península Ibérica (siglos VIII-
XII). Fuentes y bibliografía. Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, 1997, pp. 4-6. 
12 REI, António– “Profetismo moçárabe e/ou ideologia prospetiva neo-goda (sécs. VIII-IX)”. In 
MEIRINHOS, José; et al. (eds.) – Secrets and Discovery in the Middle Ages. Proceedings of the 5th 
European Congress of the Féderation Internationale des Instituts d’Études Médiévales (Porto, 25th to 
29th June 2013). Barcelona-Roma: Féderation Internationale des Instituts d’Études Médiévales, 2017, 
pp. 101-111, especialmente pp. 102-103. 
13 Para esta polémica, véase SERRANO DEL POZO, Joaquín – “La pérdida de España: el tópico de la 
lamentación y el sentido providencial en la Crónica mozárabe del 754”. Intus-Legere Historia 8/1 
(2014), pp. 25-46, especialmente pp. 32-34. 
14 REI, António– “Profetismo moçárabe e/ou ideologia prospetiva neo-goda (sécs. VIII-IX)”, p. 103. 
15 Como indica ARBESÚ FERNÁNDEZ, David – “Usos políticos del Éxodo: del rey Pelayo al siglo XXI”. 
Miríada hispánica 12 (2016), pp. 95-110. La cita, en p. 99.  
16 CASTRO, Américo – España en su historia: cristianos, moros y judíos. Buenos Aires: Losada, 1948, p. 
305. 
17 LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “España: reinos y señoríos medievales”, p. 100. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     190 

goda”, señalando asimismo cómo esta idea “medio siglo más tarde estaba arraigada 

en las mentes y en los corazones de las minorías gobernantes en Oviedo”18. La 

vinculación de la monarquía astur con la monarquía visigoda a través del parentesco 

entre Pelayo y Favila se alimentó incluso en documentos oficiales, como el discutido 

Testamentun Regis Adefonsi de 82119. Su plena configuración ocurrió en el reinado 

posterior, el de Alfonso III; baste recordar que la Crónica Albeldense (escrita entre 

881 y 883) indicaba con claridad que el traslado de la capital del reino astur hacia 

Oviedo se hacía restaurando “omnemque gotorum ordinem, sicuti Toleto fuerat, tam 

in ecclesia quam palatio”20, en la más temprana muestra de la exitosa idealización 

de la monarquía visigoda21. 

 

Las otras dos crónicas más próximas temática y cronológicamente a la Albeldense22, 

la Rotense y la Rotense versión Ad Sebastianum23, sirvieron como canal transmisor 

de la ligazón con el reino visigodo del primitivo reino de Asturias24. Se ha solido 

señalar como responsable de la expansión ideológica en estas crónicas a un grupo 

de clérigos mozárabes de la corte asturiana, los cuales, con su esmerada educación 

y su conocimiento del Liber Iudiciorum visigótico, podrían haber hecho de correa de 

transmisión de unos ideales imperiales que, tras la conquista de Toledo por Alfonso 

VI en 108525, acabarían viviendo su mayor momento de esplendor feudal en 113526, 

cuando Alfonso VII fue coronado como Imperator totius Hispaniae27. Pero al margen 

 
18 SÁNCHEZ-ALBORNOZ, Claudio – España, un enigma histórico. Vol. II. Barcelona: Edhasa, 1973, p. 12.   
19 Para toda la polémica, remito a FERNÁNDEZ CONDE, Francisco Javier – “Las raíces de la 
reconquista: Covadonga”. In MORALES MATOS, Guillermo; et al. (coord.) – Historia de Asturias. Vol. 
II. Oviedo: Prensa Asturiana, 1990, pp. 273-292.  
20 Como se lee en la edición de GIL FERNÁNDEZ, Juan; et al. (eds.) – Crónicas asturianas. Oviedo: 
Servicio de Publicaciones de la Universidad, 1985, p. 35 
21 CASTRO, Américo – La realidad histórica de España. México: Porrúa, 1954, p. 163. 
22 CRUZ DÍAZ, Pablo de la – “El mito godo en la construcción de Castilla.” In CRUZ DÍAZ, Pablo de la; 
et al. (eds.) – El historiador y la sociedad. Homenaje al Profesor José María Mínguez. Salamanca: 
Ediciones de la Universidad, 2013, pp. 53-66, especialmente pp. 56-57. 
23 HUETE FUDIO, Mario – La historiografía medieval en la Península Ibérica, pp. 17-27.  
24 SOLANO FERNÁNDEZ-SORDO, Álvaro – “La ideología del reino de Asturias a través de sus crónicas”. 
Boletín de Letras del Real Instituto de Estudios Asturianos 173-174 (2009), pp. 109-158.  
25 LINAGE CONDE, Antonio – Alfonso VI, el rey hispano y europeo de las tres religiones (1065-1109). 
Burgos: La Olmeda, 1994, pp. 78-81. 
26 VITAL FERNÁNDEZ, Sonia – Alfonso VII de León y Castilla (1126-1157). Las relaciones de poder en 
el centro de la acción política y social del Imperator Hispaniae. Gijón: Ediciones Trea, 2019, pp. 187-
194. 
27 REILLY, Bernard F. – The Kingdom of León-Castilla Under King Alfonso VII, 1126-1157. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 1998, pp. 49-52. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     191 

de las grandes crónicas astures, de indudable importancia28, no fue hasta el siglo XIII 

cuando los dos más destacados intelectuales de la clerecía en la época, los obispos 

Lucas de Tuy y Rodrigo Jiménez de Rada, acabaron de delinear el “espíritu gótico” 

de los españoles que perduraría durante los siglos venideros29. Recopilando todos 

los mitos fundacionales de España, desde Hércules y Gerión30, fueron estos dos 

cronistas quienes cimentaron la continuidad gótica de ambas monarquías, 

basándose sobre todo en los lazos sanguíneos y políticos supuestamente 

confirmados por la transmisión del rey visigodo Chindasvinto a su hijo Favila y, a 

través de él, a Pelayo, el vencedor de Covadonga31. 

 

No es mi intención entrar aquí a desgranar toda la complejidad historiográfica de 

estos datos, tan deturpados con la pátina de la leyenda que hasta el mismísimo 

Sánchez-Albornoz acabó por considerarlos como una “aberración temporal”32. 

Como síntesis, y teniendo en cuenta que “a una ideología no se le pide que sea 

verdadera o falsa, sino que sea operativa”33, desde luego hay que certificar el 

rotundo éxito del neogoticismo como vehículo conductor de la cohesión política de 

lo español. Pero este reconocimiento no debe ocultar la más que evidente sospecha, 

irónica si se quiere, de que la creación de un mito nacional de tanta importancia 

posterior como la continuidad de la monarquía visigoda en la hispánica fuera a 

sostenerse no tanto en los propios visigodos34, sino sobre los medievales hombros 

de los habitantes de aquellos territorios que con más ferocidad se habían resistido 

a ese mismo poder35, resistencia que se remonta precisamente el momento de la 

llegada visigoda a la península ibérica como foederati de Roma36. Ironías aparte, lo 

 
28 PÉREZ MARINAS, Iván – “Las obras de las crónicas de Alfonso III: Crónica de Alfonso II sobre el final 
de los reyes godos, Leyenda de Covadonga, Crónia de Sebastián de Salamanca y Crónica de Ordoño I”. 
STVDIVM. Revista de Humanidades 20 (2014), pp. 29-54. 
29 MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los españoles en la historia. Madrid: Espasa-Calpe, 1982, p. 202. 
30 RUCQUOI, Adeline – “Les wisigoths fondament de la «nation Espagne»”. In FONTAINE, Jacques; 
PELLISTRANDI, Christine (eds.) – L'Europe héritière de l'Espagne wisigothique. Madrid: Casa de 
Velázquez, 1992, pp. 342-352, especialmente p. 344. 
31 DEYERMOND, Alan– “The Death and Rebirth of Visigothic Spain in the Estoria de España”. Revista 
Canadiense de Estudios Hispánicos 9/3 (1985), pp. 345-367, especialmente pp. 347-348. 
32 SÁNCHEZ-ALBORNOZ, Claudio – España, un enigma histórico, vol. II, p. 603. 
33 GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel – “¿Re-conquista? Un estado de la cuestión”. In BENITO RUANO, Eloy 
– Tópicos y realidades de la Edad Media (I). Madrid: Real Academia de la Historia, 2000, pp. 155-178. 
El texto citado, en p. 176. 
34 RUCQUOI, Adeline – “Les wisigoths fondament de la «nation Espagne»”, p. 343. 
35 Tal como hábilmente arguyeron BARBERO, Abilio; VIGIL, Marcelo – La formación del feudalismo, 
pp. 234-236. 
36 CASTELLANOS, Santiago – The Visigothic Kingdom, pp. 23-28. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     192 

cierto es que, a partir del siglo VIII, con el cemento espiritual del cristianismo, la idea 

de reconquistar aquel ideal de territorio llamado España, concretamente la España 

perdida por los visigodos, se dispersó por toda la Edad Media hispánica, tanto por 

vía oral como por vía escrita, a través de cantares, novelas, crónicas y demás géneros 

literarios de la época. Como cualquier lector sabe, el mito se transmitió con tanta 

fuerza que llegó a ser aceptado no solo en las épocas más cercanas a los sucesos37, 

sino también por historiografías y narrativas que rebasan el estricto marco 

cronológico del medievo hasta llegar a nuestros días. 

 

Orillando de nuevo toda polémica alrededor de la reconquista, en aras de 

comprender el siguiente paso debemos, sin embargo, aceptar el triunfo sin ambages 

de la vinculación neogoticista en los primeros organismos políticos del norte 

cristiano peninsular. Esta simbiosis historiográfico-política fue tan asumida que, de 

hecho, el neogoticismo desapareció de documentos oficiales, de la narrativa literaria 

y de casi todas las demás fuentes de los siglos posteriores a su primigenia expansión. 

Si esta “conscience ethnique de España”, por utilizar la definición de Tate, en 

términos culturales “permaneció relativamente dormida”38, no fue solo por 

cuestiones de estética literaria, sino también por algo mucho más prosaico, a la par 

que lógico: cuando los mitos que fundamentan sociopolítica e históricamente una 

sociedad son aceptados por todos los miembros de esa misma sociedad, ya no hace 

falta que baladas, cantares, privilegios rodados o crónicas los sigan recordando de 

forma constante39. 

 

Tal fue la razón por la cual la historiografía peninsular, a comienzos del siglo XIV, 

“había dejado prácticamente morir” al mito godo40: porque ningún ocupante de 

trono alguno, ni en Castilla, ni en Navarra, ni en Aragón ni en Portugal, volvió a verse 

en la tesitura de validar su autenticidad política reclamando aquellos orígenes. Las 

razones de este desvanecimiento del neogoticismo, al margen de la esclerotización 

 
37 GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito gótico en la historiografía del siglo XV”. Antigüedad y 
cristianismo 3 (1986), pp. 289-300, especialmente p. 289. 
38 TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV. Madrid: Gredos, 1971, p. 20. 
39 En estos años, “los leoneses, los castellanos, los aragoneses y los catalanes eran nuevas y crecidas 
criaturas colectivas, no necesitadas ya de las nodrizas goda, ibera o celtibérica CASTRO, Américo – La 
realidad histórica de España, p. 149.  
40 GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito gótico en la historiografía del siglo XV”, p. 290. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     193 

de los tópicos narrativos en las crónicas y sumarios de la época41, están también en 

la contundencia con que enraizó la concepción del poder político, tan evidente que 

apenas sufrió menoscabo durante la gran crisis global del Trescientos: la espiritual, 

debida al gran Cisma de Occidente42; la socioeconómica, provocada por la expansión 

de la peste y la subsiguiente conflictividad social43; y la geopolítica, manifestada en 

los dos conflictos bélicos que, encajados en la global y celebérrima Guerra de los Cien 

Años44, perfilaron el desastre absoluto de los reinos ibéricos: la guerra de los Dos 

Pedros y la guerra civil castellana entre petristas y trastamaristas45.  

 

En este contexto de crisis global, sorprende que ni siquiera en los discursos políticos 

emanados del conflicto fratricida castellano, en los que la función propagandística 

incrementó al menos un par de registros su habitual partidismo hasta influir en 

géneros como la poesía de cancionero46, encontremos indicios de aquella 

vinculación neogótica que amparaba ideológicamente todo discurso similar en los 

siglos anteriores. Seguramente forzada a renunciar a esta defensa ideológica por el 

pecado original de la ilegitimidad de los Trastámara, la narrativa literaria del 

Trescientos prefirió ahondar en las razones morales o filosóficas para 

responsabilizar a Pedro I de su triste destino47. Ni siquiera se recurrió al 

neogoticismo cuando quizá más fácil hubiera sido hacerlo: durante la invasión de 

Galicia por parte de Juan de Gante, duque de Lancáster, para defender sus derechos 

al trono, emanados de su matrimonio con Constanza de Castilla, hija de Pedro I48. En 

 
41 MARAVALL, José Antonio – El concepto de España en la Edad Media. Madrid: Centro de Estudios 
Constitucionales, 1981, pp. 323-324. 
42 SUÁREZ FERNÁNDEZ, Luis – Castilla, el cisma y la crisis conciliar, 1378-1440. Madrid: CSIC, 1960. 
43 VALDEÓN BARUQUE, Julio – Los conflictos sociales en el Reino de Castilla en los siglos XIV y XV. 
Madrid: Siglo XXI, 1979. 
44 MITRE FERNÁNDEZ, Emilio – “La Guerra de los Cien Años: primer conflicto global en el espacio 
europeo”. Clío & Crimen. Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango 6 (2009), pp. 15-35. 
45 Para las condiciones generales de la época, remito a VALDEÓN BARUQUE, Julio – Los Trastámaras. 
El triunfo de una dinastía bastarda. Madrid: Temas de Hoy, 2001, pp. 12-21. 
46 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Pedro I y la propaganda antipetrista en la génesis y el éxito de la 
poesía cancioneril castellana, I”. La Corónica 45/2 (2017), pp. 109-132; PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – 
“Pedro I y la propaganda antipetrista en la génesis y el éxito de la poesía cancioneril castellana, II”. 
La Corónica 46/1 (2017), pp. 151-181. 
47 Como indicó MITRE FERNÁNDEZ, Emilio – “La historiografía bajomedieval ante la revolución 
Trastámara: propaganda política y moralismo”. In ÁLVAREZ PALENZUELA, Vicente Ángel; et al. 
(coords.) – Estudios de Historia medieval. Homenaje a Luis Suárez Fernández. Valladolid: Secretariado 
de Publicaciones de la Universidad, 1991, pp. 333-347, especialmente pp. 305-306. 
48 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Un ilustre y belicoso peregrino del Camino Inglés: Juan de Gante, 
Duque de Lancáster, y su desembarco en la Galicia medieval”. Cuadernos del Camino Inglés 1 (2016), 
pp. 9-40. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     194 

aquel momento de máxima debilidad política de la casa de Trastámara49, Juan I 

pronunció una encendida arenga ante las Cortes reunidas en Segovia en 1387, en la 

cual, para conminar a la defensa del reino, prefirió insistir en la validez del 

testamento de Alfonso X para desacreditar la legalidad de todos los descendientes 

de Sancho IV50, sin necesidad alguna de acudir al peligro que supondría la ruptura 

de la continuidad entre visigodos y asturianos derivado de un hipotético triunfo del 

invasor anglosajón. 

 

Este estado de latencia cultural del mito finalizó en el siglo XV, cuando el 

neogoticismo retornó a la primera línea de la propaganda política, si bien con un 

importante matiz cualitativo. Recordemos que en sus inicios, cuando ejerció la 

función de herramienta de cohesión social y política en los reinos de Asturias y de 

León, el ideal neogótico había surgido de la propia “realidad originaria [...], la misma 

resistencia contra los invasores”51, para saltar desde allí a la literatura y al arte. Sin 

embargo, durante su risorgimento cuatrocentista ocurrió todo lo contrario: fue la 

literatura la que se apropió del concepto para retornarlo a la sociedad a raíz de su 

conversión en recurso ideológico favorito de cronistas, poetas y literarios, quienes 

lo usaron con delectación para canalizar en sus escritos la propaganda ideológica 

favorable a los Trastámara en las coronas de Castilla y de Aragón. Se trata esta de 

una de las más claras evidencias de que aquella mutua y recíproca imitación 

aristotélica entre la vida y el arte, descrita por Huizinga en la cultura de la otoñal 

Edad Media de los países de la Europa central52, puede asimismo hallarse en la 

cultura de los reinos hispánicos medievales. 

 

Como señaló Tate53, la recuperación del neogoticismo corrió de la mano del 

intelectual castellano que con mayor esfuerzo defendió en la cultura de su época la 

 
49 VALDEÓN BARUQUE, Julio – Los Trastámaras, p. 56. 
50 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Anglofilia y anglofobia en la Castilla medieval: Thomas Becket y el 
duque de Lancáster en la arenga de Juan I de Trastámara ante las Cortes de Segovia (1386)”. In 
BECEIRO PITA, Isabel de (ed.) – La espiritualidad y la configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-
XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 197-238, especialmente pp. 213-214. 
51 LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “España: reinos y señoríos medievales”, p. 23. 
52 HUIZINGA, Johan – El otoño de la Edad Media. Estudios sobre la forma de la vida y del espíritu durante 
los siglos XIV y XV en Francia y en los Países Bajos, trad. José Gaos. Madrid: Alianza, 1982, pp. 57-58.  
53 TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV, pp. 68-79. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     195 

tradición historiográfica procedente de Jiménez de Rada y de El Tudense54: Alfonso 

de Cartagena. El punto de partida fue, naturalmente, incluir el sesgo neogoticista en 

su argumentación del renombrado Discurso sobre la preeminencia del rey de Castilla 

sobre el de Francia55, en el que por primera vez se formuló esta idea que más tarde 

cimentaría la teoría política de Cartagena. De hecho, la piedra angular de esta teoría 

no era otra sino presentar a la monarquía Trastámara como fundamento espiritual 

y trascendente de la unidad territorial hispánica56. El concepto enraizó del todo a 

través de la monumental Anacephaleosis57, la culminación absoluta de la puesta en 

escena ideológica del neogoticismo por parte de Cartagena58. De hecho, aunque a 

veces se han percibido sus obras como obstáculos insalvables entre el Humanismo 

italiano y el hispánico59, lo cierto es que Cartagena intercambió inteligentemente los 

conceptos de decadencia y apogeo entre Roma y España para conformar su proyecto 

de historiografía nacional castellana60. Para ello, le bastó con igualar la gloria de 

Roma con un idealizadísimo reino visigodo, ensalzado por albergar la unión política 

y territorial ibérica, mientras que el oscurantista papel en el ocaso imperial que los 

humanistas transalpinos atribuyeron a las invasiones góticas fue ocupado en la 

península ibérica sin mayor esfuerzo por los conquistadores musulmanes61.  

 

Sin embargo, en el proceso de construcción del neogoticismo cuatrocentista se 

produjeron algunas interpolaciones menos definidas y hasta cierto punto 

desconcertantes. Es lo que sucede con los dos topónimos concretos, Escitia y 

Escancia (o Escandia), que serán analizados con detenimiento a partir de ahora. En 

principio, la histórica región de Escitia, patria del pueblo escita, está vinculada 

 
54 DEYERMOND, Alan – “La ideología del Estado moderno en la literatura española del siglo XV.” In 
RUCQUOI, Adeline (coord.) – Realidad e imágenes del poder: España a fines de la Edad Media. 
Valladolid: Ámbito, 1988, pp. 171-194, especialmente pp. 177-178. 
55 Editado por PENNA, Mario – Prosistas castellanos del siglo XV. Vol. I. Madrid: Ediciones Atlas, 1959 
(Biblioteca de Autores Españoles, t. 116), pp. 208-223. 
56 CASTRO, Américo – La realidad histórica de España, p. 85.  
57 Editada por ESPINOSA FERNÁNDEZ, Yolanda – La Anacephaleosis de Alonso de Cartagena: edición, 
traducción, estudio. 2 vols. Madrid: Universidad Complutense, 1989. 
58 El Discurso y la Anacephaleosis han sido consideradas obras “de ideología paralela” (p. 40) por 
CATALÁN, Diego – “España en su historiografía: de objeto a sujeto de la historia”. In MENÉNDEZ 
PIDAL, Ramón – Los españoles en la Historia, 1982, pp. 1-76. 
59 DI CAMILLO, Ottavio – El humanismo castellano del siglo XV. Valencia: Fernando Torres, 1976, p. 
130.  
60 TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV, p. 68. 
61 Para el uso ideológico de esta construcción en la historiografía posterior, justificativa del 
expansionismo territorial español en el siglo XVI, véase GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito 
gótico en la historiografía del siglo XV”, p. 291. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     196 

directamente al origen primigenio de los visigodos62, tal como ya indicó San Isidoro 

en sus Etimologías (9, 2, 89)63. De igual forma, hay que enfatizar la existencia, en la 

historiografía bajoimperial romana, de una confusión entre getas y godos64, 

especialmente visible tras la popularización de la Getica de Jordanes65, el primero 

que recogió las tradiciones tal vez procedentes de aquellos cantares de gesta 

originados por el traslado del pueblo godo “desde la Scandzia o Escandinavia, su 

tierra originaria, hacia la Scitia”66.  

 

Esta configuración de Jordanes penetró en la historiografía española a través de San 

Isidoro, pero con una visible alteración geográfica en los países nórdicos67, de modo 

que “Suecia, Dinamarca e incluso Noruega quedaran incluidas en una descolocada 

Escitia, en lo que parece una superposición geográfica de los orígenes de los 

godos”68. Escitia figura ya en la Estoria de España asociada al lugar de origen de uno 

de los aliados bárbaros de Pompeyo que combatieron contra Julio César en la 

archifamosa batalla de Farsalia69. Por ello, las líneas de la narrativa alfonsí tienen un 

deudo importante con la que seguramente fuera su fuente, la obra de Lucano70, en 

 
62 SANZ SERRANO, Rosa – Las migraciones bárbaras y la creación de los primeros reinos de Occidente. 
Madrid: Istmo, 1995, pp. 21-22 y pp. 171-172. 
63 SAN ISIDORO – Las etimologías romanceadas de San Isidoro. Ed. Joaquín González Cuenca. 
Salamanca: Ediciones de la Universidad, 1983, I, p. 309: “Los fijos de Jafet fueron siete: Gomer, Magoz, 
Maday, Juban, Túbal, Mosoch, Tiras. De Gomer vinieron los Gálatas; éstos son los de Galaçia. De Magoz 
asman que nasçieron los Sçitas e los Godos.” Cito a San Isidoro por la versión romance, y no por la 
latina, por ser la de mayor uso en la época bajomedieval en la que se enmarca el entorno cultural de 
este trabajo. 
64 CARBÓ GARCÍA, Juan Ramón – “El mito gético en Europa. La invención de tradiciones y la búsqueda 
de legitimación historiográfica en la creación de un nuevo orden socio-cosmológico en el período de 
las migraciones”. In FERRER MAESTRO, Juan José; et al. (coords.) – Europa: historia, imagen y mito. I 
Congreso Internacional. V Coloquio del Grupo Europeo de Investigación Histórica «Potestas». Castellón 
de la Plana: Universitat Jaume I, 2008, pp. 95-112, especialmente pp. 98-99. 
65 “La isla de Escandia está situada enfrente del río Vístula, que, tras nacer en las montañas sármatas, 
desemboca en el Océano septentrional, enfrente de Escandia, por medio de tres brazos que dividen 
Germania y Escitia”. JORDANES – Origen y gestas de los godos, Ed. José María Sánchez Martín. Madrid: 
Cátedra, 2001, p. 6, párrafos 16-17. 
66 MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los españoles en la Historia, pp. 13-15.  
67 RUCQUOI, Adeline – “Les wisigoths fondament de la «nation Espagne»”, p. 348. 
68 CARBÓ GARCÍA, Juan Ramón – “El mito gético en Europa”, p. 101. 
69 “Fueron í en ayuda de Pompeyo contra Julio César los godos e los etiopianos; los de India e los 
persianos; los de Media e los griegos; los de Scicia, e todas las otras yentes de tierra de Oriente”. 
ALFONSO X – Primera crónica general. Ed. Ramón Menéndez Pidal. Estudio de Diego Catalán. Madrid: 
Gredos, 1977, I, p. 222b. 
70 GARCÍA YEBRA, Valentín – “Traducciones (?) de Lucano en la Primera Crónica General de España”. 
Revista de Filología Española 71/1-2 (1991), pp. 5-22. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     197 

especial la quinta parte de la General Estoria71. Con varias oscilaciones gráficas muy 

recurrentes, tales como Scicia / Sçiçia / Siçia o Escancia-Estancia / Escandia-

Escandzia, existen menciones a los dos topónimos en casi toda la historiografía 

castellana de los siglos XIII y XIV, no solo en las obras del escritorio alfonsí, como la 

Estoria de España,72 y en la General Estoria73, sino también en la Crónica abreviada 

de don Juan Manuel74, y en la gran mayoría de continuaciones y sumarios de estas 

obras, como, entre otros ejemplos, los anónimos Anales de los Reyes Godos75.  

 

Ambos topónimos también se mencionan en la historiografía aragonesa 

bajomedieval, de similares parámetros a la castellana en cuanto a su contenido 

ideológico76. Las obras del gran maestre Juan Fernández de Heredia, sobre todo la 

Crónica de los conqueridores77, y la Grant Crónica de Espanya78, ofrecen bastantes 

menciones a Escitia y Escancia. Más tarde, Pere Tomich, el procurador de Pinós y 

 
71 LIDA DE MALKIEL, María Rosa – La tradición clásica en España. Ed. Francisco Rico, et al. Madrid: 
Centro para la Edición de los Clásicos Españoles, 2017, p. 369. 
72 ALFONSO X – Primera crónica general, I, p. 78b, p. 105a, p. 137a, p. 144a, p. 181b, p. 207b, p. 208a-b, 
p. 216a-b, p. 217a-b, p. 222b, (menciones a Escitia en cualquiera de sus variantes); p. 208a-b, p. 216a-
b, p. 217a-b (menciones a Escancia en cualquiera de sus variantes). Revisten especial importancia las 
menciones a la situación geográfica de Escitia (“et esto era en tierra de Scicia so septentrión, e son los 
ommes crueles, como salvages”, p. 68b) y de Escancia (“en el grand mar Océano, de la parte del Cierço, 
ay muchas yslas, assí cuemo Inglaterra, que llamaron antiquamente Bretanna la mayor; e es Ybernia, a 
la que llaman Yslanda; et son í Escocia e Estancia, a que llaman Nuruega”, p. 5b). 
73 ALFONSO X – General Estoria. Ed. Francisco Gago Jover, et al. – Digital Library of Old Spanish Texts. 
Prose Works of Alfonso X el Sabio [En línea], I, fol. 253v [Acedido en 26 enero 2020]. Disponible en 
http://www.hispanicseminary.org/t&c/ac/index-en.htm: “Los caualleros de Sicia, en las batallas, 
más usan de las yeguas que non de los cauallos”.  Los ejemplos más importantes se hallan en el libro 
V, fol. 13r: “Nin tenga el río Ystro de Sicia a la gente de los masagetes, que non pasen contra nos”; y, 
en especial, en V, fol. 17v: “E Roma, que ha de mover agora a los de Daçia e a los getas, que son los de 
Sçiçia, donde fueron los godos”.  
74 DON JUAN MANUEL – Crónica abreviada [En línea]. Ed. Justo S. Alarcón, pp. 60-61 [Acedido en 26 
enero 2020]. Disponible en  
http://revistaliterariakatharsis.org/Don_Juan_Manuel_Cronica_abreviada.pdf: “Tierra de Scicia yaze 
en tierra de frontera de Germania, de parte de ocidente, e los godos decencieron de unas sierras do 
moravan e destruyeron a Grecia e a Macedonia, e Ponto e Ilírico; e fuéronse para tierra de Sçiçia”. 
Pueden encontrarse otras menciones a Escitia (p. 8, pp. 62-63) y Escancia (p. 60) a lo largo de la 
narración. 
75 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/9055 – Anales de los Reyes Godos o Historia de los Reyes 
Godos de España (PhiloBiblon BETA, texid 2095), fols. 74v-77v (PhiloBiblon BETA manid 1382): “Los 
godos vinieron de tierra de Stançia” (fol. 74v). 
76 TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV, pp. 84-89; MARAVALL, 
José Antonio – El concepto de España, pp. 325-328. 
77 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/2211: FERNÁNDEZ DE HEREDIA, Juan – Crónica de los 
conqueridores I, fol. 71r: “Aquella ora, Philipo, reputándose por escarnido, levantose del sitio del 
Bisanco e fizo la guerra de Sicia”.  
78 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/10133: FERNÁNDEZ DE HEREDIA, Juan – Grant 
crónica de Espanya I, fol. 395r: “D’allí fuéronse a la çaguera partida de Sçiçia, que se tiene con la mar 
de la Tana e con la mar de Ponto, que es dicha Mar Mayor, e con el Dinubio”. 

http://www.hispanicseminary.org/t&c/ac/index-en.htm
http://revistaliterariakatharsis.org/Don_Juan_Manuel_Cronica_abreviada.pdf


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     198 

Mataplana, también escribía al final de la versión manuscrita de su narrativa 

cronística, acabada en 1438, que los “godos [...] salieron de una isla llamada Ystançia, 

la qual es en las partidas de setentrión hazia el mar Ocçéano”79.  

 

En ambas historiografías, sin embargo, la distancia con la propaganda ideológica 

asturiana es evidente, pues apenas hay atisbo de vinculación entre los topónimos, la 

epopeya de los godos y la supuesta continuidad estructural80, sino que se usa a modo 

de muesca de prestigio, conforme a la construcción ideológica de los monarcas de la 

dinastía Trastámara en Castilla y en Aragón81. Pero, por el camino, se dejaron la 

exactitud geográfica para introducir varios factores de distorsión en la localización 

de los topónimos. Es lo que ocurre en la Historia Troyana de Guido de Colunna, 

traducida al castellano por Pedro de Chinchilla, que sitúa Estancia no en la Europa 

nórdica, sino en Asia, al lado de Escitia:  

 
“E en estos avían muchas alcabelas que se llamavan de diversas maneras, ansí como 

godos, visigodos, estrogodos, sueños, silisos, alanos e otras muchas generaciones. E 

tomaron tierra en Sicia, que es en la primera tierra que es en la entrada de la ysla de 

Estancia, e echaron d’ella a los moradores e poseyéronla por suya, e llamáronla de su 

nombre Constancia”82. 

 

Es de nuevo la Grant Crónica de Espanya de Fernández de Heredia el texto que mejor 

parece aludir a la polémica sobre la situación geográfica de ambos topónimos: 

 
“Síguesse la istoria de los godos, istregodos e videgodos e de las otras diversas 

nasçiones que sallieron de Estançia, porque los vándalos e los suevos, alanos e los 

maruguines, e algunas otras diversas nasçiones, sallieron de Germania. E, 

semblantment, se siguirá la istoria de los guinillos, qui dispués fueron dichos 

longobardos, los quales sallieron de la isla de Scandinavia, que es en el mar 

 
79 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/1804: TOMICH, Pere – Crónica de los Reyes de Aragón. 
f.ol 1r. En la versión impresa en catalán de sus crónicas se puede leer una versión muy similar: “Eran 
appel·lats Gots e isqueren de una isla appel·lada Histància, la qual és en les parts de Septentrión e 
envers la mar occeàna”. TOMICH, Pere – Conquestes e histories dels reys de Aragó e comtes de 
Barcelona. Barcelona: Iohan Rosembach, 1519, fol. 9r.  
80 CASTRO, Américo – La realidad histórica de España, p. 152. 
81 LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “El Estado”. In SARASA SÁNCHEZ, Esteban (ed.) – Fernando II 
de Aragón, el Rey Católico. Zaragoza: Institución «Fernando el Católico», 1995, pp. 11-27, 
especialmente pp. 14-15. 
82 COLUNA, Guido de – Libro de la Historia Troyana. Trad. Pedro de Chinchilla. Ed. María Dolores 
Peláez Benítez. Madrid: Editorial Complutense, 1999, p. 164 (fol. 22v). 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     199 

septentrional, çerca la isla de Estançia […], entre los otros, los godos e los istregodos 

e los videgodos, que sallieron de la isla de Stançia. Claudio Tholomeo, que fue grant 

philósopho e grant estoriógrapho, dize que Estançia es en la mar oççeana, aprés de la 

firme tierra de Sçiçia. Trogus Pompeo dize que Estançia es en el seno de la mar 

oççeana septentrional, la qual es çercada de mur de Adriello […] e ha de orient un río 

que es clamado Vístula83, el qual desçende de los montes samaritanos e passa por la 

isla de Estançia, e da en la mar ocçéana. E, de la part de septentrión, es çercada de la 

mar, e un braço de la mar departe la isla de la tierra firme: es, a saber, de Sçiçia, e de 

Dacia e de las otras”84. 

 

Además de la confusión entre getas y godos, unas nuevas invitadas aparecen en el 

enredo, precisamente aquellas que parecen haber sido las primeras habitantes de 

Estancia: las amazonas. Otra vez la traducción de Pedro de Chinchilla sobre la 

Historia troyana de Guido de Colunna nos ofrece los datos para aumentar este 

galimatías geográfico: 

 
“Mas por que más largamente se pueda entender la ystoria de las Amazonas cómo fue, 

e después contaremos lo que Hércoles con ellas acaesció […], devedes saber que, al 

diestro de Asia, en la grand mar allí donde Asia se ayunta a Uropa, dentro en la grand 

mar que cerca toda la tierra, ay una isla muy grande. E dizen algunas istorias que es 

tanto aquella isla como la tercera parte de Uropa. E en aquella isla avía unas gentes 

como salvages, e es la más fría que en el mundo aya. E dizen las ystorias que, al tienpo 

que Faraón, rey de Egipto, salió para conquistar Asia […], dixéronle d’estas gentes e 

tomole voluntad de pasar a ellos. E aun dizen que los de aquella ysla de Estancia, que 

así se llamava, […], eran muy más brava gente; e les cae en natura, ca las gentes, 

quanto más arredradas son del sol, son más fuertes de coraçón”85. 

 

El embrollo fue parcialmente resuelto por Tate, al certificar que la popularidad o 

polémica de estas afirmaciones, en especial de la emigración de los visigodos, se 

halla en la difusión durante el siglo XV de un elenco mitológico relacionado con la 

fundación de España y con su dominio por la monarquía visigoda:  

 
83 Dato recogido por MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – La epopeya castellana a través de la literatura 
española. Madrid: Espasa-Calpe, 1959. Siguiendo a Jordanes (Orígenes y gestas, p. 22), en el traslado 
visigodo, dirigido por Filimer, “los emigrantes habían pasado un puente sobre el río (acaso el Vístula, 
divisorio entre la Germania y la Escitia)”, p. 20. 
84 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/10133: FERNÁNDEZ DE HEREDIA, Juan – Grant 
crónica de Espanya, fol. 393v.  
85 COLUNA, Guido de – Libro de la Historia Troyana, p. 163, fol. 22r. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     200 

 
“Los cronistas de Castilla, siguiendo a Isidoro, se habían empeñado con gran ingenuidad en 

rellenar el pasado legendario de los godos. Alfonso García había proclamado ya que los godos 

habían poseído una línea real antes del nacimiento de Hércules, conocido entonces como un 

hito importante en la historia mitológica de la España primitiva. Se sostenía que las 

amazonas se habían enlazado con ellos, compartiendo, por ende, los godos las victorias de la 

reina Tomyris sobre Ciro. Los getas, cuyo nombre se sostenía que reflejaba una forma 

primitiva de Gothi, después de asentarse en Escitia, pusieron en fuga a Vexoris, rey de Egipto, 

sometieron a Asia y derrotaron a los griegos. Irrumpieron después en Europa, Francia e Italia 

[…] Pero la conquista, o mejor, como él [i.e., Sánchez de Arévalo] diría, la colonización pacífica 

de España, constituye el mayor derecho de los godos a la fama”86. 

  

Esta difusión, como ya hemos mencionado, se debe principalmente a la 

Anacephalosis de Alfonso de Cartagena, pero también a las Siete Edades Trobadas de 

Pablo de Santamaría87, y a la Compendiosa Historia Hispanica, de Rodrigo Sánchez 

de Arévalo88, el máximo continuador de las ideas de Cartagena89, sobre todo en la 

acentuación de los rasgos hispánicos de los godos en contra de la aportación 

romana90. A partir de ellos, la extensión de las noticias pasó a obras cronísticas, 

como El Victorial de Gutierre Díaz de Games91, o a genealogías como el Nobilario vero 

de Hernán Mexía de Jaén, cuyo capítulo XXVIII de la primera parte se dedica a los 

primitivos pobladores de Europa según esta misma tradición92. 

 
86 TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV, p. 94. 
87 CONDE, Juan Carlos – La creación de un discurso historiográfico en el cuatrocientos castellano: las 
Siete edades del mundo de Pablo de Santamaría. Salamanca: Ediciones de la Universidad, 1999, p. 93. 
88 SÁNCHEZ DE ARÉVALO, Rodrigo – Compendiosa Historia Hispanica. Roma: Ulrich Han, 1470, fol. 
33r: “Pars vero Gothorum que cum Filimero citra flumen remanserat, extremam partem Scythie que 
adiacet Ponto mari preclaris uictoriis obtinuit; indeque quasi toti Scythie dominantes, Scythie ut 
indigene appellati sunt”. Véase el análisis de TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía 
peninsular del siglo XV, pp. 55-73. 
89 VILLA PRIETO, Josué – “La ideología goticista en los prehumanistas castellanos: Alonso de 
Cartagena y Rodrigo Sánchez de Arévalo. Sus consideraciones sobre la unidad hispano-visigoda y el 
reino astur-leonés”. Territorio, sociedad y poder 5 (2010), pp. 123-145; ALVAR NUÑO, Guillermo – 
“La influencia de Alfonso de Cartagena en la Compendiosa Historia Hispanica de Rodrigo Sánchez de 
Arévalo”. Revista de Poética Medieval 32 (2018), pp. 19-48. 
90 GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito gótico en la historiografía del siglo XV”, p. 293. 
91 DÍAZ DE GAMES, Gutierre – El Victorial. Ed. Rafael Beltrán Llavador. Madrid: Real Academia 
Española, 2014, p. 45. 
92 “Jafet e sus fijos e sus nietos e los que d’ellos desçendieron poblaron a Europa, que son estas islas 
a par de setentrión; algunas d’ellas ovieron otros nonbres primero que no han agora, que son estas: 
Estançia, Çelifrufria (sic), Escoçia, Inglaterra, Ibernia, e otros menores […] Magog pobló a Escoçia, los 
cuales se llamavan magogas, pero los griegos que (sic) los llaman çitas; y d’este Magog vinieron los 
godos e los vándalos e los alanos e los úngaros e los españoles”.  MARTÍN ROMERO, José Julio – El 
Nobiliario Vero y el pensamiento aristocrático del siglo XV. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-
Vervuert, 2019, p. 87. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     201 

Por lo que respecta al neogoticismo en la lírica cancioneril93, y al margen de las ya 

mencionadas Siete Edades Trobadas (ID 4279, SA12-1 fols. 84r-147v: “El tiempo que 

fue del Señor ordenado”), todavía el marqués de Santillana, Íñigo López de Mendoza, 

recurría al tópico de la dureza de la tierra escita con valor puramente literario en los 

versos 855-856 de su Bías contra Fortuna (ID 0148, YB2-3, fols. 3r-32v: “Qu’es lo 

que piensas, Fortuna”)94. Pero en los tres lustros que, por arriba y por abajo, hacen 

de bisagra cronológica entre los siglos XV-XVI, los topónimos nórdicos se 

consagraron prácticamente a un único uso propagandístico: el de alabar los orígenes 

godos de los Reyes Católicos. La continuidad goticista fue un mensaje sin duda 

beneficioso y muy presente en la literatura de la época95, pues equiparaba a la 

leyenda del reino visigodo unitario con el proyecto político de unidad territorial 

hispánica (la Weltpolitik de Castilla y Aragón, que diría Ortega y Gasset)96. En este 

sentido, nadie conjugó mejor la receta neogoticista con la idea de recuperación 

territorial como lo hizo el bachiller Alonso de Palma, quien, en su mesiánica Divina 

retribución, consideraba al malogrado príncipe Juan de Trastámara, hijo de los Reyes 

Católicos, como aquel egregio miembro de la Casa real que cerraría el círculo de la 

recuperación unitaria y territorial, por ser “de la estirpe natural e real de Castilla, de 

amas partes, del rey e reina, nuestros señores, desçendientes del noble rey don 

Johan, del noble linaje de los godos”97.  

 

La primera de las obras poéticas cuatrocentistas que ofrece un tratamiento 

apologético similar es el Libro de los pensamientos variables (Dutton MN59). En este 

curioso tratadito, mezcla de prosa y verso compuesto entre 1485 y 149098, se usan 

los dos topónimos nórdicos con el objetivo de hacer a Isabel I de Castilla la 

culminación del entronque entre la dinastía Trastámara y la monarquía visigoda, 

 
93 GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito gótico en la historiografía del siglo XV”, pp. 295-296. 
94 “E la de Siçia, Borea; / Austro la de Mediodía”. LÓPEZ DE MENDOZA, Íñigo (Marqués de Santillana) 
– Obras completas. Ed. Ángel Gómez Moreno y Maximillian Kerkhof. Barcelona: Planeta, 1987, copla 
CVII, pp. 311-312.  
95 GÓMEZ MORENO, Ángel – “El reflejo literario”. In NIETO SORIA, José Manuel (coord.) – Orígenes de 
la monarquía hispánica: propaganda y legitiminación (ca. 1400-1520). Madrid: Dykinson, 1999, pp. 
315-340, especialmente pp. 333-336. 
96 ORTEGA Y GASSET, José – España invertebrada. Madrid: Revista de Occidente, 1957, p. 15. 
97 PALMA, Bachiller Alonso de – Divina retribución sobre la caída del reino d’España. Ed. José María 
Escudero de la Peña. Madrid: Sociedad de Bibliófilos Españoles, 1879, p. 73. 
98 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “La utopía política en la literatura castellana del siglo XV: el Libro de 
los Pensamientos Variables (BNM, ms. 6642)”. eHumanista. Journal of Iberian Studies 2 (2002), 23-62, 
especialmente p. 26. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     202 

convirtiendo así la diatriba geográfica alrededor de Escitia y de Escancia en uno de 

los contenidos esenciales de la propaganda política favorable a los Reyes Católicos99. 

El prólogo inicial en verso (ID 8725, MN59-1 fols. 1r-2v: “Reina de muy gran 

grandeza”), estructurado en ocho estrofas, dedica una esclarecedora copla (vv. 21-

30) a glosar el contenido ideológico de la vinculación entre Isabel y los dos lugares 

míticos: 

 
“No sale de mis entrañas, 

preclara Princesa nuestra, 

querer contar las hazañas 

avidas en las Españas 

ante la grandeza vuestra, 

ni si es Sçiçia o Estançia 

de do primero salistes, 

ni dó fuistes ni venistes 

con todo quanto leístes 

hecho con mucha costançia”100. 

 

El texto reconoce la polémica geográfica antes mencionada entre Escitia y Escancia 

o Escandia, pero rehúsa entrar en ella precisamente para afirmar sin duda el 

abolengo ilustre que, a través de los visigodos, reluce en la ocupante del trono 

castellano. Las dos coplas siguientes (vv. 31-50), con el inherente providencialismo 

de la propaganda política de la época101, reiniciden en vincular a Isabel I por linaje 

de sangre a los escitas, entendiéndolos como los visigodos, mencionando también, 

cómo no, al mítico monarca protagonista de la transmisión entre unos y otros: 

 
“Ni porné la diferencia 

d’estas tierras, ni su fuero 

ni la su magnifiçençia, 

ni escreviré la eçelençia 

del vuestro origen primero; 

 
99 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Propaganda ideológica pro-Trastámara en el Cancionero de Baena”; 
In VAL VALDIVIESO, María Isabel de; MARTÍNEZ SOPENA, Pascual (Dirs.) – Castilla y el mundo feudal. 
Homenaje al profesor Julio Valdeón Baruque. Valladolid: Instituto Universitario de Historia Simancas, 
2009, II, pp. 583-593. 
100 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “La utopía política en la literatura castellana del siglo XV”, p. 42. 
101 MARAVALL, José Antonio – El concepto de España, pp. 299-304. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     203 

ni la vuestra sangre sçita, 

linpia de todas escorias, 

renovaré a las memorias, 

ni de sus grandes vitorias. 

cosa alguna será escrita. 

 

Ni escreviré los millares 

del linaje de los godos, 

ni menos los Doze Pares, 

aunque, de gozo y pesares, 

sepa bien sus hechos todos; 

ni menos, Señora, trayo 

escrito’n este papel 

otro tan alto tropel 

de los deçindientes d’él, 

luz d’España, don Pelayo”102. 

 

Ya López Estrada, en su primera aproximación a esta obra103, señaló la similitud 

entre ese “un pobre castellano / con algo de portugués” (ID 8726, MN59-2 fols. 20r-

20v: “Mas si por ventura son”) con el que, en los versos 99-100 de las coplas finales, 

se identificaba a sí mismo el anónimo autor del Libro de los pensamientos variables, 

con el “gallego, vasallo del rey castellano” que figura en la Criança y virtuosa dotrina 

(BETA texid 1546, fol. 43v)104, como autoidentificación de uno de los más 

escurridizos y poco conocidos autores literarios de los años de bisagra entre el 

Cuatrocientos y el Quinientos: Pedro de Gracia Dei. La posibilidad de que Gracia Dei 

fuera el autor del Libro de los pensamientos variables es todavía más atractiva si se 

tiene en cuenta que este genealogista, cronista y rey de armas de los Reyes Católicos, 

tal vez el apologeta más importante de proyecto político de Isabel y de Fernando105, 

también utilizó uno de estos topónimos para alabar a Isabel I en la copla inicial de 

 
102 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “La utopía política en la literatura castellana del siglo XV”, pp. 42-43. 
103 LÓPEZ ESTRADA, Francisco – “Anuncios renacentistas en el Libro de los pensamientos variables”. 
In LÓPEZ GRIGERA, Luisa; REDONDO, Augustin (Eds.) – Homenaje a Eugenio Asensio. Madrid: Gredos, 
1988, pp. 277-289, especialmente p. 278. 
104 Madrid, Biblioteca Nacional de España, INC/1272: GRACIA DEI, Pedro de – La crianza y virtuosa 
doctrina. Coria: Bartolomé de Lila, ca. 1489, Sigo la edición de PAZ Y MELIA, Antonio – Opúculos 
literarios de los siglos XIV a XVI. Madrid: Sociedad de Bibliófilos Españoles, 1892, pp. 392-426. El verso 
aludido, en el que Gracia Dei se autoidentifica como vasallo de Castilla y natural de Galicia, en p. 396. 
105 PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Pedro I y la propaganda antipetrista, II”, pp. 161-165. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     204 

su Suma de todos los reyes que ha habido en España desde el tiempo de los godos 

(BETA texid 2899): 

 
“Muy alta, muy poderosa, 

del mundo mayor señora, 

muy justa, muy pïadosa, 

muy honesta, muy hermosa 

y muy recta regidora. 

Mil años sobre quarenta, 

y dozientos que se inventa, 

el suelo de vuestros suelos, 

de los scíticos abuelos 

vos cuentan los reyes ochenta”106. 

 

El otro gran difusor de propaganda ideológica neogoticista favorable a Isabel la 

Católica durante aquellos años de transición entre centurias fue Diego Guillén de 

Ávila, canónigo de Palencia e hijo de Pero Guillén de Segovia, el conocido poeta 

cancioneril que floreció durante el reinado de Enrique IV107. Dotado de menor 

talento lírico que su padre, pero con un vasto conocimiento de las más diversas 

disciplinas humanistas, la obra principal de Diego es el Panegírico a la Reina Doña 

Isabel (Dutton 09GP)108, entregado a la estampa por el impresor vallisoletano Diego 

Gumiel en 1509, pero cuya composición, al menos de la primera parte de la obra, 

hay que retrotraer diez años atrás109. En el prólogo en prosa, el propio autor se 

dirige en discurso directo a su dedicataria, Isabel I, enfatizando que su intención es 

la de “loar a Vuestra Alteza en antigüedad de linaje por las estorias pasadas” (fol. 

1v), para lo cual recurre a la típica ensoñación del humanismo cuatrocentista, en la 

que será guiada por una de las mitólogicas Parcas, Átropos, 

 
“(…) la qual, diziéndome algo de sus propiedades y la causa de mi camino, me narra 

quién fue el primero que pobló en Cithia, qué costumbres tenían los Cithas, qué gentes 

 
106 Madrid, Biblioteca Nacional de España, MSS/3231, fol. 1r. 
107 GUILLÉN DE SEGOVIA, Pero – Obra poética. Ed. Carlos Moreno Hernández. Madrid: Fundación 
Universitaria Española, 1989, p. 7. 
108 GUILLÉN DE ÁVILA, Diego – Panegírico a la Reina Doña Isabel. Valladolid: Diego Gumiel, 1509. 
Edición facsímil Madrid: Real Academia Española, 1951. 
109 MAGAÑA, Leticia A. – “Problemas de transmisión textual en el Panegírico a la Reina Doña Isabel 
(1509) de Diego Guillén de Ávila”. In ZINATO, Andrea; BELLOMI, Paola (eds.) – Poesía, poéticas y 
cultura literaria. Como-Pavia: Ibis Edizioni, 2018, pp. 147-160, especialmente p. 149. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     205 

descendieron d’ellos, con algunas de sus estorias. Y nombrándome los godos, me dize 

algo de sus hechos y todos los reyes que d’ellos han sucedido después que vinieron en 

Italia, allí antes de la destruyción en España, como después en Castilla y León, tocando 

brevemente algunas cosas de cada uno d’ellos hasta la gloriosa memoria del rey don 

Alonso, vuestro hermano”110. 

 

El recurso propagandístico de aludir a los escitas no se detiene aquí 111, sino que 

continúa a lo largo de los versos de arte mayor castellano del Panegírico a la Reina 

Isabel (ID 2392, 09GP-1 fols. 3r-17r: “Mi lengua no temas en verte pesada”), en una 

notable síntesis de todos los elementos analizados en las páginas anteriores, desde 

la confusión y mezcla de los orígenes de escitas, getas y godos, hasta la sublimación 

de la valentía de los antepasados de los reyes: 

 
“Si d’antes quisieres ver su nascimiento, 

levanta los ojos al ombre primero, 

y mira la línea del sucedimiento 

hasta do pone a Noé delantero; 

verás a Jafed, su hijo el tercero,      

y al hijo d’aqueste, Maged, qu’entre todos 

fue padre de Cithas, do vienen los godos, 

que gectas fue antes su nombre sincero. 

 

COSTUMBRES DE LOS CITHAS 

 

Fueron dotados con la temperança 

aquestos de Cithia de mucha justicia;       

tenían del vicio mayor inorancia 

que no de virtudes los dotos noticia; 

embidia de cosa avían, ni codicia; 

comían llamados de naturaleza, 

en gran menosprecio avían la riqueza      

y el hurto, de todos más grave malicia”112. 

 
110 GUILLÉN DE ÁVILA, Diego – Panegírico, fol. 1v. 
111 Como ha analizado MAGAÑA, Leticia A. – “A nuestra gran reina allí figuremos. Herramientas de 
propaganda política en el Panegírico a la Reina Doña Isabel (1509), de Diego Guillén de Ávila”. In 
RIBEIRO, José Carlos, et al. (eds.) – En Doiro antr’O Porto e Gaia. Estudos de Literatura Medieval 
Ibérica. Porto: Estratégias Criativas, 2017, pp. 675-686. 
112 GUILLÉN DE ÁVILA, Diego – Panegírico, fol. 3r, vv. 161-176. Más casos en los que los escitas (cithas 
en el texto) aparencen mencionados pueden hallarse en los fols. 3v, 7v y 8r. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     206 

Los textos mencionados a lo largo de este trabajo conforman un atractivo elenco de 

pruebas historiográficas y literarias acerca de la evolución del concepto unitario de 

España durante toda la Edad Media113. Gracia Dei y Guillén de Segovia cierran el 

círculo iniciado con las narraciones mozárabes, continuado con las crónicas 

asturianas y vigorizado en Castilla por el Tudense y Jiménez de Rada, primero, y más 

tarde por Alfonso de Cartagena, Pablo de Santamaría y Rodrigo Sánchez de Arévalo, 

si bien con una clave muy distinta a la inicial. Recordemos que la época de la 

conquista final de Granada fue acompañada de un acusado componente 

providencialista en las crónicas castellanas114, al tiempo que la llegada de Colón al 

nuevo mundo estuvo de igual forma marcada por acusadísimos tintes mesiánicos115. 

En todo este entramado político y cultural, la alabanza del abolengo escita y, por lo 

tanto, gótico, de los reyes de Castilla y de Aragón, se convirtió en punta de lanza 

esencial de la creación de doctrina ideológica favorable al proyecto político de la 

monarquía hispánica. Incluso un intelectual converso como Diego de Valera utilizó 

tales imágenes con profusión116, sobre todo en su Doctrinal de príncipes, en el que se 

dirige al Fernando de Aragón profetizando que “avréis la monarchía de todas las 

Españas e reformaréis la silla imperial de la ínclita sangre de los godos donde 

venís”117.  

 

La fuerza poderosa del imaginario referente a la sangre goda sería la que, a la postre, 

se impondría como referentes ideológicos del neogoticismo a partir del siglo XV118. 

Por ello, el papel de los dos topónimos que hemos repasado, Escitia y Escancia o 

Escandia, tal vez fuera menor, pero supuso sin duda un recurso propagandístico 

 
113 Además del estudio de Maravall tantas veces citado, véase la puesta al día del tema en FERNÁNDEZ 
ORDÓÑEZ, Inés – “La denotación de ‘España’ en la Edad Media. Perspectiva historiográfica (siglos 
VII-XIV)”. In GARCÍA MARÍN, José María, et al. (dir.) – Actas del IX Congreso Internacional de Historia 
de la Lengua Española. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2015, pp. 49-106. 
114 CEPEDA ADÁN, José – “El providencialismo en los cronistas de los Reyes Católicos”. Arbor 17 
(1950), pp. 177-190. 
115 Expresado en el clásico estudio de MILHOU, Alain – Colón y su mentalidad mesiánica en el ambiente 
franciscanista español. Valladolid: Casa-Museo de Colón, 1983. 
116 MARAVALL, José Antonio – “El concepto de monarquía en la Edad Media española”. In Estudios de 
Historia del pensamiento español. Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1999, I, pp. 57-87, 
especialmente p. 81. 
117 VALERA, Diego de – Doctrinal de príncipes. Ed. M. Penna – Prosistas castellanos del siglo XV. Madrid: 
Atlas, 1959, p. 173.  Valera incidirá aún más en este uso en una de sus Epístolas (XIX, ed. Penna, p. 
24): “Alto Príncipe quanto vos sois, decendido de la ínclita gótica sangre donde venís”. 
118 Sobre todo algunos reyes de armas y genealogistas, como indica LADERO QUESADA, Miguel Ángel 
– “Los orígenes y la geografía política de Europa vistos hacia 1500 por los reyes de armas castellanos”. 
En la España Medieval Extra 1 (2006), pp. 131-156, especialmente pp. 135-136. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     207 

capital para que los escritores jugasen literariamente con él, mostrando algunos de 

ellos una impecable destreza estética en acomodar sus contenidos geográficos, 

políticos e ideológicos al apogeo del gobierno de los Reyes Católicos.  

 

 

Referencias bibliograficas 

Fuentes manuscritas 

Madrid, Biblioteca Nacional de España 

INC/1272 – GRACIA DEI, Pedro de – La crianza y virtuosa doctrina. Coria: Bartolomé 
de Lila, ca. 1489.  

MSS/1804 – TOMICH, Pedro - Crónica de los Reyes de Aragón. 

MSS/2211 – FERNÁNDEZ DE HEREDIA, Juan – Crónica de los conqueridores I.  

MSS/3231 – GRACIA DEI, Pedro de – Suma de todos los reyes que ha habido en España 
desde el tiempo de los godos. 

MSS/6642 – Libro de los pensamientos variables.  

MSS/9055 – Anales de los Reyes Godos o Historia de los Reyes Godos de España. 

MSS/10133 – FERNÁNDEZ DE HEREDIA, Juan – Grant crónica de Espanya I.  

 

Fuentes impressas 

ALFONSO X – General Estoria. Ed. Francisco Gago Jover, et al. – Digital Library of Old 
Spanish Texts. Prose Works of Alfonso X el Sabio [En línea]. [Acedido en 26 enero 
2020]. Disponible en http://www.hispanicseminary.org/t&c/ac/index-en.htm 

ALFONSO X – Primera crónica general. Ed. Ramón Menéndez Pidal. Estudio de Diego 
Catalán. 2 vols. Madrid: Gredos, 1977. 

COLUNA, Guido de – Libro de la Historia Troyana. Trad. Pedro de Chinchilla. Ed. 
María Dolores Peláez Benítez. Madrid: Editorial Complutense, 1999.  

DÍAZ DE GAMES, Gutierre – El Victorial. Ed. Rafael Beltrán Llavador. Madrid: Real 
Academia Española, 2014. 

GUILLÉN DE ÁVILA, Diego – Panegírico a la Reina Doña Isabel. Valladolid: Diego 
Gumiel, 1509. Edición facsímil Madrid: Real Academia Española, 1951. 

GUILLÉN DE SEGOVIA, Pero – Obra poética. Ed. Carlos Moreno Hernández. Madrid: 
Fundación Universitaria Española, 1989. 

http://www.hispanicseminary.org/t&c/ac/index-en.htm


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     208 

JORDANES – Origen y gestas de los godos. Ed. José María Sánchez Martín. Madrid: 
Cátedra, 2001. 

DON JUAN MANUEL – Crónica abreviada [En línea]. Ed. Justo S. Alarcón, pp. 60-61 
[Acedido en 26 janeiro 2020]. Disponible en  
http://revistaliterariakatharsis.org/Don_Juan_Manuel_Cronica_abreviada.pdf 

LÓPEZ DE MENDOZA, Íñigo (Marqués de Santillana) – Obras completas. Ed. Ángel 
Gómez Moreno y Maximillian Kerkhof. Barcelona: Planeta, 1987. 

PALMA, Bachiller Alonso de – Divina retribución sobre la caída del reino d’España. 
Ed. José María Escudero de la Peña. Madrid: Sociedad de Bibliófilos Españoles, 1879. 

TOMICH, Pere – Conquestes e histories dels reys de Aragó e comtes de Barcelona. 
Barcelona: Johan Rosembach, 1519. 

SAN ISIDORO – Etimologías romanceadas. Ed. Joaquín González Cuenca. 2 vols. 
Salamanca: Ediciones de la Universidad, 1983.  

SÁNCHEZ DE ARÉVALO, Rodrigo – Compendiosa Historia Hispanica. Roma: Ulrich 
Han, 1470. 

VALERA, Diego de – Doctrinal de príncipes. Ed. M. Penna – Prosistas castellanos del 
siglo XV. Madrid: Atlas, 1959, pp. 173-202. 

 

Estudios 

ALVAR NUÑO, Guillermo – “La influencia de Alfonso de Cartagena en la Compendiosa 
Historia Hispanica de Rodrigo Sánchez de Arévalo”. Revista de Poética Medieval 32 
(2018), pp. 19-48. 

ARBESÚ FERNÁNDEZ, David – “Usos políticos del Éxodo: del rey Pelayo al siglo XXI”. 
Miríada hispánica 12 (2016), pp. 95-110. 

ARELLANO, Ignacio (ed.) – Loca ficta: los espacios de la maravilla en la Edad Media y 
Siglo de Oro. Pamplona-Madrid-Frankfurt: Universidad de Navarra-Iberoamericana-
Vervuert, 2003. 

AYALA MARTÍNEZ, Carlos de – “Realidad y percepción de Hispania en la Edad 
Media”. eHumanista. Journal of Iberian Studies 37 (2017), pp. 206-231. 

BARBERO, Abilio; VIGIL, Marcelo – La formación del feudalismo en la península 
ibérica. Barcelona: Crítica, 1979. 

CARBÓ GARCÍA, Juan Ramón – “El mito gético en Europa. La invención de tradiciones 
y la búsqueda de legitimación historiográfica en la creación de un nuevo orden 
socio-cosmológico en el período de las migraciones.” In FERRER MAESTRO, Juan 
José; et al. (coords.) – Europa: historia, imagen y mito. I Congreso Internacional. V 

http://revistaliterariakatharsis.org/Don_Juan_Manuel_Cronica_abreviada.pdf


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     209 

Coloquio del Grupo Europeo de Investigación Histórica «Potestas». Castellón de la 
Plana: Universitat Jaume I, 2008, pp. 95-112. 

CASTELLANOS, Santiago – The Visigothic Kingdom in Iberia. Construction and 
Invention. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2020. 

CASTRO, Américo – España en su historia: cristianos, moros y judíos. Buenos Aires: 
Losada, 1948. 

CASTRO, Américo – La realidad histórica de España. México: Porrúa, 1954. 

CATALÁN, Diego – “España en su historiografía: de objeto a sujeto de la historia”. In 
MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los españoles en la Historia. Madrid: Espasa-Calpe, 
1982, pp. 1-76. 

CEPEDA ADÁN, José – “El providencialismo en los cronistas de los Reyes Católicos”. 
Arbor 17 (1950), pp. 177-190. 

CONDE, Juan Carlos – La creación de un discurso historiográfico en el cuatrocientos 
castellano: las Siete edades del mundo de Pablo de Santamaría. Salamanca: Ediciones 
de la Universidad, 1999.  

CRUZ DÍAZ, Pablo de la – “El mito godo en la construcción de Castilla”. In CRUZ DÍAZ, 
Pablo de la; et al. (eds.) – El historiador y la sociedad. Homenaje al Profesor José María 
Mínguez. Salamanca: Ediciones de la Universidad, 2013, pp. 53-66. 

CURTIUS, Ernst Robert – Literatura europea y Edad Media latina. Trad. Margit Frenk 
Alatorre y Antonio Alatorre. México: Fondo de Cultura Económica, 1995. 

DEYERMOND, Alan – “The Death and Rebirth of Visigothic Spain in the Estoria de 
España”. Revista Canadiense de Estudios Hispánicos 9/3 (1985), pp. 345-367. 

DEYERMOND, Alan – “La ideología del Estado moderno en la literatura española del 
siglo XV.” In RUCQUOI, Adeline (coord.) – Realidad e imágenes del poder: España a 
fines de la Edad Media. Valladolid: Ámbito, 1988, pp. 171-194. 

DI CAMILLO, Ottavio – El humanismo castellano del siglo XV. Valencia: Fernando 
Torres, 1976. 

DUTTON, Brian – El cancionero del siglo XV (c. 1360-1520). 7 vols. Salamanca: 
Universidad de Salamanca, 1990-1991. 

ESPINOSA FERNÁNDEZ, Yolanda – La Anacephaleosis de Alonso de Cartagena: 
edición, traducción, estudio. 2 vols. Madrid: Universidad Complutense, 1989. 

FERNÁNDEZ CONDE, Francisco Javier – “Las raíces de la reconquista: Covadonga”. 
In MORALES MATOS, Guillermo; et al. (coord.) – Historia de Asturias. Vol. II. Oviedo: 
Prensa Asturiana, 1990, pp. 273-292. 

FERNÁNDEZ ORDÓÑEZ, Inés – “La denotación de ‘España’ en la Edad Media. 
Perspectiva historiográfica (siglos VII-XIV)”. In GARCÍA MARÍN, José María; et al. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     210 

(dir.) – Actas del IX Congreso Internacional de Historia de la Lengua Española. 
Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2015, pp. 49-106. 

GARCÍA DE CORTÁZAR, José Ángel – La época medieval. Historia de España. Madrid: 
Alianza Editorial, 1973. 

GARCÍA YEBRA, Valentín – “Traducciones (?) de Lucano en la Primera Crónica 
General de España”. Revista de Filología Española 71/1-2 (1991), pp. 5-22. 

GIL FERNÁNDEZ, Juan; et al. (eds.) – Crónicas asturianas. Oviedo: Servicio de 
Publicaciones de la Universidad, 1985. 

GÓMEZ MORENO, Ángel – “El reflejo literario”. In NIETO SORIA, José Manuel (coord.) 
– Orígenes de la monarquía hispánica: propaganda y legitiminación (ca. 1400-1520). 
Madrid: Dykinson, 1999, pp. 315-340. 

GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Rafael – “El mito gótico en la historiografía del siglo XV”. 
Antigüedad y cristianismo 3 (1986), pp. 289-300. 

GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel – “¿Re-conquista? Un estado de la cuestión”. In 
BENITO RUANO, Eloy – Tópicos y realidades de la Edad Media (I). Madrid: Real 
Academia de la Historia, 2000, pp. 155-178. 

GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel – “Sobre la ideología de la Reconquista: realidades y 
tópicos”. In GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel – Cuatro décadas de estudios medievales. 
Sevilla: Universidad de Sevilla-Secretariado de Publicaciones, 2011, pp. 467-484. 

HUETE FUDIO, Mario – La historiografía medieval en la Península Ibérica (siglos VIII-
XII). Fuentes y bibliografía. Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, 1997. 

HUIZINGA, Johan – El otoño de la Edad Media. Estudios sobre la forma de la vida y del 
espíritu durante los siglos XIV y XV en Francia y en los Países Bajos. Trad. José Gaos. 
Madrid: Alianza, 1982. 

LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “El Estado”. In SARASA SÁNCHEZ, Esteban (ed.) 
– Fernando II de Aragón, el Rey Católico. Zaragoza: Institución «Fernando el 
Católico», 1995, pp. 11-27. 

LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “España: reinos y señoríos medievales”. In 
Lecturas sobre la España histórica. Madrid: Real Academia de la Historia, 1998, pp. 
11-69. 

LADERO QUESADA, Miguel Ángel – “Los orígenes y la geografía política de Europa 
vistos hacia 1500 por los reyes de armas castellanos”. En la España Medieval, Extra 
1 (2006), pp. 131-156. 

LIDA DE MALKIEL, María Rosa – La tradición clásica en España. Ed. Francisco Rico, 
et al. Madrid: Centro para la Edición de los Clásicos Españoles, 2017. 

LINAGE CONDE, Antonio – Alfonso VI, el rey hispano y europeo de las tres religiones 
(1065-1109). Burgos: La Olmeda, 1994. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     211 

LOMAX, Derek W. – The Reconquest of Spain. London-New York: Longman, 1978. 

MAGAÑA, Leticia A. – “A nuestra gran reina allí figuremos. Herramientas de 
propaganda política en el Panegírico a la Reina Doña Isabel (1509), de Diego Guillén 
de Ávila”. In RIBEIRO, José Carlos; et al. (eds.) – En Doiro antr’O Porto e Gaia. Estudos 
de Literatura Medieval Ibérica. Porto: Estratégias Criativas, 2017, pp. 675-686. 

MAGAÑA, Leticia A. – “Problemas de transmisión textual en el Panegírico a la Reina 
Doña Isabel (1509) de Diego Guillén de Ávila”. In ZINATO, Andrea; BELLOMI, Paola 
(eds.) – Poesía, poéticas y cultura literaria. Como-Pavia: Ibis Edizioni, 2018, pp. 147-
160. 

MARAVALL, José Antonio – El concepto de España en la Edad Media. Madrid: Centro 
de Estudios Constitucionales, 1981. 

MARAVALL, José Antonio – Estudios de Historia del pensamiento español. Madrid: 
Centro de Estudios Constitucionales, 1999. 4 vols. 

MARÍAS, Julián – España inteligible. Razón histórica de las Españas. Madrid: Alianza, 
1985. 

MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – La epopeya castellana a través de la literatura española. 
Madrid: Espasa-Calpe, 1959. 

MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los godos y la epopeya española: «Chansons de geste» y 
baladas nórdicas. Madrid: Espasa-Calpe, 1969. 

MENÉNDEZ PIDAL, Ramón – Los españoles en la historia. Madrid: Espasa-Calpe, 
1982. 

MILHOU, Alain – Colón y su mentalidad mesiánica en el ambiente franciscanista 
español. Valladolid: Casa-Museo de Colón, 1983. 

MITRE FERNÁNDEZ, Emilio – “La historiografía bajomedieval ante la revolución 
Trastámara: propaganda política y moralismo”. In ÁLVAREZ PALENZUELA, Vicente 
Ángel; et al. (coords.) – Estudios de Historia medieval. Homenaje a Luis Suárez 
Fernández. Valladolid: Secretariado de Publicaciones de la Universidad, 1991, pp. 
333-347. 

ORTEGA Y GASSET, José – España invertebrada. Madrid: Revista de Occidente, 1957. 

PAZ Y MELIA, Antonio – Opúculos literarios de los siglos XIV a XVI. Madrid: Sociedad 
de Bibliófilos Españoles, 1892. 

PENNA, Mario (ed.) – Prosistas castellanos del siglo XV. Madrid: Ediciones Atlas, 1959 
(Biblioteca de Autores Españoles, t. 116). 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “La utopía política en la literatura castellana del siglo 
XV: el Libro de los Pensamientos Variables (BNM, ms. 6642)”. eHumanista. Journal of 
Iberian Studies 2 (2002), pp. 23-62. 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     212 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Propaganda ideológica pro-Trastámara en el 
Cancionero de Baena”. In VAL VALDIVIESO, María Isabel de; MARTÍNEZ SOPENA, 
Pascual (Dirs.) – Castilla y el mundo feudal. Homenaje al profesor Julio Valdeón 
Baruque. Vol. II. Valladolid: Instituto Universitario de Historia Simancas, 2009, pp. 
583-593. 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Pedro I y la propaganda antipetrista en la génesis y el 
éxito de la poesía cancioneril castellana, I”. La Corónica 45/2 (2017), pp. 109-132. 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Pedro I y la propaganda antipetrista en la génesis y el 
éxito de la poesía cancioneril castellana, II”. La Corónica 46/1 (2017), pp. 151-181. 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Anglofilia y anglofobia en la Castilla medieval: Thomas 
Becket y el duque de Lancáster en la arenga de Juan I de Trastámara ante las Cortes 
de Segovia (1386)”. In BECEIRO PITA, Isabel (ed.) – La espiritualidad y la 
configuración de los reinos ibéricos (siglos XII-XV). Madrid: Dykinson, 2018, pp. 197-
238.  

PÉREZ MARINAS, Iván – “Las obras de las crónicas de Alfonso III: Crónica de Alfonso 
II sobre el final de los reyes godos, Leyenda de Covadonga, Crónia de Sebastián de 
Salamanca y Crónica de Ordoño I”. STVDIVM. Revista de Humanidades 20 (2014), pp. 
29-54. 

REI, António – “Profetismo moçárabe e/ou ideologia prospetiva neo-goda (sécs. VIII-
IX)”. In MEIRINHOS, José; et al. (eds.) – Secrets and Discovery in the Middle Ages. 
Proceedings of the 5th European Congress of the Féderation Internationale des 
Instituts d’Études Médiévales (Porto, 25th to 29th June 2013). Barcelona-Roma: 
Féderation Internationale des Instituts d’Études Médiévales, 2017, pp. 101-111. 

REILLY, Bernard F. – The Kingdom of León-Castilla Under King Alfonso VII, 1126-
1157. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1998. 

RUCQUOI, Adeline – “Les wisigoths fondament de la «nation Espagne»”. In 
FONTAINE, Jacques; PELLISTRANDI, Christine (eds.) – L'Europe héritière de 
l'Espagne wisigothique. Madrid: Casa de Velázquez, 1992, pp. 342-352. 

SÁNCHEZ-ALBORNOZ, Claudio – España, un enigma histórico. 2 vols. Barcelona: 
Edhasa, 1973. 

SANZ SERRANO, Rosa – Las migraciones bárbaras y la creación de los primeros reinos 
de Occidente. Madrid: Istmo, 1995. 

SERRANO DEL POZO, Joaquín – “La pérdida de España: el tópico de la lamentación y 
el sentido providencial en la Crónica mozárabe del 754”. Intus-Legere Historia 8/1 
(2014), pp. 25-46. 

SEVERIN, Dorothy S. (ed.) – An Electronic Corpus of 15th Century Castilian 
Cancionero Manuscripts [En línea]. [Accedido en 8 noviembre de 2020]. Base de 
datos de libre acceso en Internet. Disponible en http://cancionerovirtual.liv.ac.uk. 

http://cancionerovirtual.liv.ac.uk/


Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     213 

SOLANO FERNÁNDEZ-SORDO, Álvaro – “La ideología del reino de Asturias a través 
de sus crónicas”. Boletín de Letras del Real Instituto de Estudios Asturianos 173/174 
(2009), pp. 109-158. 

SUÁREZ FERNÁNDEZ, Luis – Castilla, el cisma y la crisis conciliar, 1378-1440. Madrid: 
CSIC, 1960. 

TATE, Robert B. – Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV. Madrid: 
Gredos, 1971. 

TATO GARCÍA, Cleofé; PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “De Castillo a Dutton: cinco siglos 
de cancioneros”.  La Corónica 40/1 (2011), pp. 89-102. 

VALDEÓN BARUQUE, Julio – Los conflictos sociales en el Reino de Castilla en los siglos 
XIV y XV. Madrid: Siglo XXI, 1979. 

VALDEÓN BARUQUE, Julio – Los Trastámaras. El triunfo de una dinastía bastarda. 
Madrid: Temas de Hoy, 2001. 

VILLA PRIETO, Josué – “La ideología goticista en los prehumanistas castellanos: 
Alonso de Cartagena y Rodrigo Sánchez de Arévalo. Sus consideraciones sobre la 
unidad hispano-visigoda y el reino astur-leonés”. Territorio, sociedad y poder 5 
(2010), pp. 123-145. 

VITAL FERNÁNDEZ, Sonia – Alfonso VII de León y Castilla (1126-1157). Las relaciones 
de poder en el centro de la acción política y social del Imperator Hispaniae. Gijón: 
Ediciones Trea, 2019. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Escitia y Escancia (o Escandia) (…) ● Óscar Perea Rodríguez 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     214 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

PEREA RODRÍGUEZ, Óscar – “Escitia y Escancia (o Escandia), el fabuloso pasado 

nórdico del neogoticismo cuatrocentista hispánico”. Medievalista 31 (Janeiro – 

Junho 2022), pp. 185-214. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 

 
Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 
 

 
 
 
 

ARTIGOS 
 

ARTICLES 
  



 



 

 

 

 
El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales 

 
Phocas’s coup d’état (602): its social origins 

 

 
Carlos Martínez Carrasco 

Centro de Estudios Bizantinos, Neogriegos y Chipriotas 
18001 Granada, España 

 
cmtnez@ugr.es 

https://orcid.org/0000-0002-0206-3940 
 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 5 de Janeiro de 2021 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 15 de Outubro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5129 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:cmtnez@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-0206-3940
https://doi.org/10.4000/medievalista.5129


El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     218 

 

RESUMEN 

Partiendo de una reevaluación de las fuentes disponibles, se propone una revisión de uno 
de los momentos clave en el devenir histórico del Imperio romano de Oriente, el golpe de 
Estado que llevó al poder a Focas en 602. Fue el primer hecho de este tipo que se dio en 
Constantinopla, creando una situación de inestabilidad que marcaría todo el siglo VII. Este 
estudio pone el acento en el contexto social y económico en el que se produjo, enclavándolo 
en las tensiones existentes entre el estamento aristocrático y el resto de la población 
romana. La extrema crueldad con la que se produjo la deposición de Mauricio, y que también 
afectó a su familia, sería la prueba de que se trató de una venganza social. 
 
Palabras clave: Bizancio; siglo VII; Focas; crisis social; golpe de Estado. 
 
 
 

ABSTRACT 

Starting from a reassessment of the available sources, a review of one of the key moments 
in the historical development of the Eastern Roman Empire is proposed, the coup d’état that 
brought Phocas to power in 602. It was the first event of its kind that occurred in 
Constantinople, creating a situation of instability that would mark the entire 7th century. 
This study places the accent on the social and economic context in which it occurred, 
anchoring it in the existing tensions between the aristocratic establishment and the rest of 
the Roman population. The extreme cruelty with which Maurice's deposition took place, and 
which also affected his family, would be proof that it was a social revenge. 
 
Keywords: Byzantium; 7th century; Phocas; Social Crisis; coup d’ État. 
  



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     219 

 
En noviembre de 602 se produjo algo ine dito en el Imperio romano de Oriente, la 

deposicio n violenta y ejecucio n de un emperador, Mauricio (582-602), junto a toda 

su familia. Focas (602-610), el cabecilla de ese golpe de Estado sangriento, escribio  

unas de las pa ginas ma s negras en la historia de Bizancio. Basta con leer co mo los 

historiadores posteriores se han referido a e l y a su reinado, empezando por E. 

Gibbon (1788): “Sin revestirse del cargo de prí ncipe, se desentendio  de la profesio n 

de soldado, y el reinado de Focas desconsolo  a Europa con una paz indecorosa, y a 

Asia con una guerra asoladora. Su temperamento salvaje se enardecí a con la 

resistencia o la reconvencio n”1. Imagen que no mejora en otros historiadores como 

J. B. Bury (1892): “The Empire sank into the lowest depths of degradation and 

misery, and it seemed that nothing short of some divine miracle could restore it to 

wellbeing”2. Ni en G. Ostrogrosky (1940): “El re gimen de terror de Focas fue el marco 

exterior en el que se consumio  la desintegracio n del orden polí tico y social del 

Estado romano tardí o”3. Tampoco en la obra del conservador A. N. Stratos (1966): 

“Absolutism and sense of power brought out his petty and vulgar nature and 

strengthened his tendencies to incontinence and drunkenness”4. Y que se mantiene 

en el ma s actual W. Treadgold (1997): “Unlike them, however, he lacked experience 

close to the throne. Even more important, unlike every eastern emperor since 

Diocletian, Phocas lacked even a shred of legitimated claim to rule”5. 

 

So lo recientemente se ha reevaluado la figura de este controvertido emperador, 

haciendo notar que las fuentes ya tení an un sesgo contrario a e l. El estudio de M. 

Meier pone el foco en la campan a de desprestigio emprendida por Heraclio el Joven 

(610-641) con el u nico fin de legitimar su propio golpe de Estado, tan virulento como 

el que llevo  a Focas al poder. Sen ala el historiador alema n el despliegue 

 
1 GIBBON, Edward – Historia de la Decadencia y Caída del Imperio Romano. Tomo III. Trad. J. Mor 
Fuentes. Edicio n, revisio n y actualizacio n de L. A. Romero. Madrid: Turner, 2006, pp. 270-271. 
2 BURY, John B. – A History of the Later Roman Empire from Arcadius to Irene (395 A.D.-800 A.D.). Vol. 
II. London-New York: MacMillan, 1889, p. 197. 
3 OSTROGORSKY, Georg – Historia del Estado Bizantino. Trad. J. Facci. Madrid: Akal, 1983, p. 96. 
4 STRATOS, Andreas N. – Byzantium in the Seventh Century. Vol. I. Trans. M. Ogilvie-Grant. Amsterdam: 
Adolf M. Hakkert Publisher, 1968, pp. 602-634, pp. 57-58. 
5 TREADGOLD, Warren – A History of the Byzantine State and Society. Stanford: Stanford University 
Press, 1997, p. 236. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     220 

propagandí stico con el objeto de presentarlo como un τύραννος, un usurpador, 

construyendo una figura que en muchos aspectos podrí a compararse con las de 

Calí gula o Nero n. El emperador bizantino del siglo VII tambie n serí a objeto de una 

damnatio memoriae que buscaba eliminar cualquier rastro de su presencia6. El 

hecho de que las fuentes se regodeen en los crí menes imputados a Focas, que los 

enumeren y repitan hasta la saciedad, era una de las pra cticas habituales para 

denigrar a soberanos impí os y ensalzar a sus sucesores. En muchas ocasiones eran 

bulos o exageraciones cuya u nica funcio n era excitar los a nimos contra ellos7. Y en el 

caso que nos ocupa, esta premisa se cumple desde el principio, como un elemento 

ma s de lo que se ha venido en llamar la política heroica de Heraclio8. Focas encarna 

al enemigo interior del mismo modo que Cosroes II (590-628) representa al exterior, 

compartiendo ambos ese cara cter de impiedad y desafí o al orden providencial. 

 

Creo que una de las claves se encontrarí a en la ruptura de la τάξις, el orden polí tico 

y social que podrí a confundirse con el μέτρον, la mesura de la Antigu edad, si bien en 

Bizancio el sentido de ese orden haya que ponerlo en el contexto de la revelacio n 

cristiana que marca un tipo de autoridad incuestionable9. Estos dos conceptos, 

orden y mesura, aparecen unidos en el Strategikon atribuido al emperador Mauricio: 

si se querí a evitar conspiraciones, era fundamental que los delitos ma s habituales 

fueran castigados con prudencia10. En un fragmento de su obra, Teofilacto Simocatta, 

historiador cercano a Heraclio, al referirse a la lucha por el poder en Persia, sen ala 

que la anarquí a era consecuencia del desorden y causa de la tiraní a que precipitaba 

 
6 MEIER, Mischa – “Kaiser Phokas (602-610) als Erinnerungsproblem”. Byzantinische Zeitschrift 
107/1 (2014), pp. 139-174. 
7 VACHKOVA, Vesselina – “La me thode byzantine de la damnatio memoriae”. In MILANOVA, Albena; 
VACHKOVA, Vesselina; STEPANOV, Tsveletin (eds.) – Memory and Oblivion in Byzantium. Sofia: Voenno 
Izdatelstvo, 2011, pp. 164-181. 
8 SOTO CHICA, Jose  – “La polí tica heroica de Heraclio. Un puente entre el he roe grecorromano y el 
caballero cristiano”. In ALONSO ALDAMA, Javier; OMATOS, Olga (eds.) – Cultura neogriega. Tradición 
y modernidad. Bilbao: Universidad del Paí s Vasco, 2005, pp. 671-684. 
9 AHRWEILER, He le ne – L'idéologie politique de l'Empire byzantin. Paris: Presses Universitaires de 
France, 1975, pp. 134-135. 
10 MAURICIO – Strategikon. Ed. y trad. G. T. Dennis; E. Gamillscheg. Viena: Österreichischen Akademie 
der Wissenschaften, 1981. Trad. española E. Magaña Orúe; J. Rodríguez González; J. I. de la Torre 
Rodríguez. Madrid: Ministerio de Defensa, 2014, VIII, 1.11. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     221 

la decadencia de la sociedad que la sufrí a11. Lo que reiteran las fuentes es 

precisamente el cara cter disruptivo que tuvieron la figura y los actos de Focas. 

 

La ἐπανάστασις, la revolucio n que protagonizo  fue tambie n una ἀκαστασία, la 

inversio n del orden social, que de inmediato es asemejada por los intelectuales 

bizantinos a una enfermedad que afecta a toda la sociedad, un pecado que debe ser 

purgado12. Esto nos lleva al estudio de D. M. Olster en el que sen ala la situacio n 

heredada del siglo anterior como un factor determinante en lo que califica – ya desde 

el tí tulo –como una “revolucio n en Bizancio”13, si bien el propio M. Maier rechaza que 

se deba achacar todo al componente material para explicar los hechos de noviembre 

de 60214. En lo que a lo estrictamente militar se refiere, el golpe de Estado de Focas 

rompio  con la imagen del Eje rcito como una institucio n leal al emperador y su 

polí tica, sea cual sea. A partir de 602, los militares dejaron de ser el elemento de 

estabilidad que habí an sido desde la centuria anterior15. 

 

La cuestio n sigue siendo pertinente: se trato  o no de un conflicto de raí z social. Si la 

guerra civil que se desato  a continuacio n tuvo un componente de lucha anti-

aristocra tica a la que ya apuntaba A. N. Stratos, que tambie n habla de “revolution”16. 

W. E. Kaegi sen ala el desde n con el que los cí rculos educados romanos miraban a los 

soldados, a los que consideraban incapaces de articular un movimiento polí tico 

digno de ese nombre17. La displicencia era el modo en que se recomendaba a los 

generales tratar con sus tropas, a las que se veí a como nin os18. Aunque no se pueda 

obviar el factor individual, personal y psicolo gico, en la toma del poder de Focas es 

imprescindible tener presente el contexto no so lo econo mico, sino tambie n 

ambiental, clima tico. El levantamiento entre las tropas acantonadas en el Danubio 

 
11 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia. Ed. C. De Boor. Leipzig: Teubner, 1887. Trad. M. Whitby y 
M. Whitby. Oxford: Oxford University Press, 1986, IV, 4.11-12; KAEGI, Walter E. – Byzantine Military 
Unrest, 471-843. An Interpretation. Amsterdam: Adolf M. Hakkert, 1981, pp. 131-132. 
12 AHRWEILER, He le ne – L'idéologie politique de l'Empire byzantin, p. 143. 
13 OLSTER, David M. – The Politics of Usurpation in the Seventh Century: Rhetoric and Revolution in 
Byzantium. Amsterdam: Hakkert, 1993, p. 64 y 184. 
14 MEIER, Mischa – “Kaiser Phokas (602-610) als Erinnerungsproblem”, p. 144. 
15 PARNEL, David A. – Justinian’s Men. Careers and Relationships of Byzantine Army Officers, 518-610. 
London: Palgrave Macmillan, 2017, p. 196. 
16 STRATOS, Andreas N. – Byzantium in the Seventh Century, vol. 1, p. 50. 
17 KAEGI, Walter E. – Byzantine Military Unrest, 471-843, p. 114. 
18 MAURICIO – Strategikon, VIII, 1.20. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     222 

se produjo en un marco muy concreto que, si bien no fue el elemento determinante, 

si debio  jugar un rol que no podemos dejar de lado al explicar los acontecimientos. 

De acuerdo con los ana lisis publicados en 2016 sobre la oscilacio n de las 

temperaturas en el perí odo conocido como LALIA (Late Antiquity Little Ice Age), en 

torno al an o 600 encontramos uno de los picos mí nimos, con una caí da media de -

2ºC19. Las fuentes vienen a confirmar el empeoramiento de esas condiciones. 

 

En el an o 902 AG (590-591 AD)20 se produjo una epidemia de peste que volverí a a 

afectar al Imperio, y especialmente a Constantinopla, ocho an os ma s tarde, ca. 910 

AG (598-599 AD), en la que murieron 3.180.000 personas, entre ellas el patriarca 

Juan, si bien la cifra haya que ponerla en duda21. A las pe rdidas en vidas humanas y 

econo micas derivadas del impacto de la enfermedad, habrí a que sumarle los efectos 

de los desastres naturales que se registraron en esos an os finales del reinado de 

Mauricio. En el an o 14º de su reinado, ca. 596-597, se registro  una sequí a 

acompan ada de ola de calor que quemo  las cosechas y los a rboles frutales, incluidos 

los olivos y las vin as22. Como puede observarse, el clima a finales del siglo VI estuvo 

marcado por fuertes oscilaciones. Y a un perí odo de sequí a, le siguio  otro de fuertes 

lluvias, que no so lo destruyeron los campos sino tambie n las ciudades, como sucedio  

ca. 598-59923. Las temperaturas ca lidas y el incremento de la humedad provocaron 

la aparicio n de la plaga de langostas, que cayo  sobre los sembrados, volviendo de 

manera cí clica durante los tres an os siguientes por los huevos que los insectos 

dejaron enterrados24. La gran nevada tuvo lugar al an o siguiente, 599-60025, 

incidiendo en los efectos de la hambruna. A partir de esta fecha, no hay ma s entradas 

en las cro nicas acerca del estado del clima: las circunstancias polí ticas lo ocultaron 

todo. 

 
19 BU NTGEN, Ulf; et al. – “Cooling and societal change during the Late Antique Little Ice Age from 536 
to around 660 AD”. Nature Geoscience 9 (2016), pp. 231-237, espec. p. 234. 
20 AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan. Ed. y trad. A. Vasiliev, Histoire universelle écrite par Agapius (Mahboub) de 
Menbidj. Second Partie. Turnhout: Brepols, 1971, p. 187. 
21 MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche Jacobite d’Antioche. Trad. J.-B. Chabot. 3 
vols. Bruxelles: Culture et Civilisation, 1963, II, X, 23, pp. 373-374. 
22 AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan, p. 187; MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche 
Jacobite d’Antioche, II, X, 23, p. 374. 
23 AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan,  p. 187. 
24 AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan, p. 187; MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche 
Jacobite d’Antioche, II, X, 23, p. 374. 
25 AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan,  p. 187. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     223 

Podrí a rebatirse todo lo anterior sosteniendo que se trata de exageraciones de los 

cronistas que, presas de una visio n providencialista, se sirvieron de este tipo de 

cata strofes, magnifica ndolas, para evidenciar que el Juicio Final estaba pro ximo y 

que Dios los llamaba a purgar sus pecados26. No obstante, hay otros indicadores que 

dibujan una situacio n poco favorable para los estratos ma s bajos de la sociedad 

bizantina. La introduccio n por Mauricio de un so lido ligero de plata, equivalente a 

23 siliquas, que se uní a a los ya existentes de 21 y 22 siliquas puestas en circulacio n 

durante los reinados de Justiniano (527-565) y sus sucesores, era, por un lado, una 

respuesta a la falta de oro para la amonedacio n y por otro, suponí a la continuacio n 

de las reformas monetaria y econo mica iniciadas por Anastasio (491-518)27. 

 

La acun acio n de monedas fraccionarias de cobre resulto  del agrado de una 

aristocracia a la que la monetizacio n de la economí a y el pago de rentas y tributos 

en moneda le beneficiaba. El hecho de que el reinado de Anastasio tuviera tan buena 

imagen entre los historiadores posteriores, a diferencia de los de Justino (518-527) 

o Justiniano, se debe a que las polí ticas puestas en marcha por Anastasio 

beneficiaron a la e lite senatorial y terrateniente, a quienes realmente debí a 

pertenecer el poder y no a ese grupo de militares y buro cratas advenedizos que 

habí an ostentado los principales oficios y magistraturas. Las arcas llenas que dejo  

este emperador debí an servir para dejar bien clara la incompetencia de sus 

inmediatos sucesores. Pero lo cierto es que lo que alabarí an historiadores como 

Procopio no era tanto el supera vit que dejo  como el hecho de que el esfuerzo 

tributario no hubiera recaí do sobre la e lite. De hecho, la reforma monetaria produjo 

altercados en muchas ciudades contra los funcionarios encargados de ponerla en 

marcha. Con la proliferacio n de monedas fraccionarias de cobre, el valor del solidus 

de oro aumentaba, por lo que en la pra ctica tambie n lo hací an los tributos y rentas 

que tení an en esta unidad su valor de referencia. Lo que a priori podrí a ser visto 

 
26 “Despue s de tales castigos, los romanos pusieron fin a la persecucio n de los ortodoxos [i.e. los 
monofisitas] y a su odiosa barbarie”, MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche 
Jacobite d’Antioche, II, X, 23, p. 374. MARTI NEZ CARRASCO, Carlos – “El maldito siglo VII: los efectos 
del enfriamiento y las cata strofes naturales en Siria-Palestina segu n las cro nicas”. Revista de História 
da Sociedade e da Cultura 18 (2018), pp. 283-300, espec. pp. 285-286. 
27 HENDY, Michael F. – Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1985, p. 288, p. 476 y pp. 492-493. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     224 

como un aumento de la liquidez de los estamentos populares, realmente conllevo  su 

empobrecimiento28. 

 

Podrí a establecerse una lí nea de continuidad en las polí ticas proaristocra ticas que 

nos llevarí a desde los inicios del siglo VI hasta el comienzo del siglo VII, 

materializada en una reforma monetaria y en una serie de polí ticas econo micas de 

ajuste del gasto que fueron entendidas como un ataque de Mauricio a determinados 

colectivos. Una de las primeras acciones en este sentido la llevo  a cabo con motivo 

de su consulado en el invierno de 582-583: aunque hiciera los acostumbrados 

dispendios a los que estaba obligado por el cargo, al parecer el gasto en la procesio n 

no fue el habitual, al verse rebajada su espectacularidad29. Tampoco se dio el 

dispendio con el que se solí an organizar los juegos en el Hipo dromo, que quedo  

prohibido para los sucesivos co nsules. Como sen ala M. Hendy, no se trato  tanto de 

un capricho como de la consecuencia del estado en que se encontraban las arcas 

pu blicas tras el reinado de Tiberio II30. No obstante, Mauricio procedio  a la creacio n 

de un sistema de proteccio n para los limitanei retirados, a los que se le pagarí a una 

pensio n a cargo del tesoro pu blico. Asimismo, se encargo  de que los hijos u nicos o 

primoge nitos de los soldados muertos en combate percibieran el salario de sus 

padres y se les reservara el puesto que e stos habí an ocupado, hasta el rango de 

biarchus31. 

 

Pero estas medidas sociales no fueron sino una reaccio n del emperador ante el 

malestar que habí a provocado la que sera  la principal reforma econo mico-militar 

del reinado de Mauricio. Buscaba por todos los medios disminuir el gasto que le 

suponí a el mantenimiento de los eje rcitos fronterizos, por lo que ordeno  que el pago 

se organizara en tres partes: δι' ἐσθῆτος καὶ ὅπλων καὶ χαράγματος χρυσίου32 (“en 

 
28 JONES, A. H. M. – The Later Roman Empire, 284-602. A Social, Economic and Administrative Survey. 
Vol. I. Oxford: Basil Blackwell, 1964, pp. 236-237; SARRIS, Peter – Economy and Society in the Age of 
Justinian, Cambridge: Cambridge University Press, 2006, pp. 200-201; HENDY, Michael F. – Studies in 
the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450, pp. 475-478. 
29 THEOPHANES – Chronographia. Ed. C. De Boor. Trad. C. Mango y R. Scott. Leipzig: Teubner, 1883. 
Oxford: Clarendon Press, 1997, AM 6076, 253; THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, I, 12.12. 
30 HENDY, Michael F. – Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450, p. 193. 
31 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VII, 1.7-8; JONES, A. H. M. – The Later Roman Empire, 284-
602, vol. 2, p. 675. 
32 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VII, 1.2. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     225 

ropa, en armas y moneda acun ada”). Suponí a en la pra ctica una rebaja del salario de 

los soldados y una pe rdida de poder adquisitivo al reducirse la cantidad que recibí an 

en meta lico33, aunque con ello se buscara tambie n que los soldados fueran 

correctamente armados34. El motí n de lo que Teofilacto Simocatta llama πλῆθος 

ἀβέβαιον35 (“la masa poco de fiar”) pudo evitarse gracias a esas concesiones hechas 

por el emperador. Esta medida se sumaba a otra adoptada previamente, por la cual 

rebajo  la paga en una cuarta parte, segu n revelo  el general Filí pico como venganza 

cuando en 587, supo que Mauricio le habí a quitado el mando del eje rcito y puesto 

en su lugar a Prisco36. 

 

Asimismo, habí a una situacio n de corrupcio n por parte de unos oficiales que solí an 

traficar con los abastecimientos de la tropa adema s de falsear el nu mero de efectivos 

bajos sus o rdenes, no dando de baja a los soldados muertos en combate37. Todas 

estas medidas no hací an sino preparar el camino hacia el motí n de noviembre de 

602, en el que unos soldados empobrecidos se alzarí an en armas contra el 

emperador y junto a un pueblo descontento por las muertes con las que se saldaron 

las derrotas de Comentiolo38, lo destronaran. Sin embargo, esto no ayudo  a que la 

poblacio n civil dejara de desconfiar de los militares, a los que veí an como una 

amenaza39. Curiosamente, cuando Focas ascendio  al trono no revirtio  las medidas de 

Mauricio, quiza s porque, dado el contexto de guerra contra Persia, le fue imposible 

hacerlo. No sera  hasta el an o 615, ya gobernando Heraclio, cuando se establezca la 

ρογα, un pago extra a los funcionarios civiles y militares, para el que se uso  el nuevo 

ἑξάγραμμον de plata40, evidenciando la falta de oro y las dificultades econo micas que 

se arrastraban desde el gobierno de Mauricio.  

 
33 HENDY, Michael F. – Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450, p. 647. 
34 JONES, A. H. M. – The Later Roman Empire, 284-602, vol. 2, p. 671. 
35 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VII, 1.9. 
36 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, 1.2; THEOPHANES – Chronographia, AM 6079, 259. La 
rivalidad entre los generales de Mauricio fue uno de los elementos de desestabilizacio n. La necesidad 
de Focas de contar con el apoyo de algunos de ellos hizo que fuera Prisco quien resultara 
superviviente y beneficiado de las purgas. Cuando llegara el momento, no dudarí a en traicionar a 
quien lo habí a encumbrado, ve ase: KAEGI, Walter E. – Byzantine Military Unrest, 471-843, p. 123. 
37 PARNEL, David A. – Justinian’s Men, p. 170. 
38 KAEGI, Walter E. – Byzantine Military Unrest, 471-843, p. 115. 
39 PARNEL, David A. – Justinian’s Men, p. 198. 
40 Chronicon Paschale. Ed. L. Dindorff. Bonn: Weber, 1832. Trad. M. Whitby y M. Whitby, Liverpool: 
Liverpool University Press, 1997, s. a. 615, 706.9-10. Para su posterior desarrollo, ve ase: HENDY, 
Michael F. – Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450, pp. 648-649. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     226 

El estallido se produjo en el limes danubiano cuando se atento  contra la que era otra 

parte fundamental del sustento de los soldados, el botí n. Las disputas por su reparto 

solí an ser uno de los puntos de friccio n con los oficiales41. Segu n recogen Teofilacto 

Simocatta y Teo fanes el Confessor, Mauricio habrí a ordenado al general Pedro, su 

hermano, que las tropas invernaran en el territorio de los Σκλαυνηνῶν (“eslavos”), 

con lo que quedaban a merced de los a varos con los que estaban combatiendo42. Al 

permanecer allí , les era imposible vender como esclavos a los prisioneros de guerra 

ni los objetos que hubieran rapin ado durante la campan a. Tampoco podí an llevarlo 

a los cuarteles de invierno, donde depositar el botí n en un lugar seguro43. Como 

sen ala W. E. Kaegi, para que las tropas aceptaran pasar el invierno al otro lado del 

limes el emperador debí a ofrecerles alguna compensacio n a cambio, algo que en esta 

ocasio n Mauricio no hizo aunque estuviera recogido por las leyes de Justiniano44. A 

ello se an ade la imposibilidad de abastecerse en un territorio devastado por varios 

an os de guerra – la campan a habí a empezado en 597 – en un momento en el que 

ψύχους δὲ γεγονότος ἐξαισίου καὶ μεγάλου κρύους45 (“empezaron las heladas y el frí o 

fuerte”) que mato  a los animales que llevaban consigo. Otro cronista como el egipcio 

Juan de Nikiu introduce un detalle que los otros dos no cuentan, como fue el asalto 

por parte de los amotinados de los almacenes en los que se guardaban el dinero y 

los ví veres de los oficiales46. H. Zotenberg, editor y traductor de esta obra, hace notar 

que podrí a tratarse de un error y estar haciendo referencia a los sucesos del invierno 

de 588. No obstante, hay testimonios que apuntan a la negativa del emperador a 

pagar la soldada como el detonante de la rebellio n47.  

 

 
41 PARNEL, David A. – Justinian’s Men, p. 171. 
42 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VIII, 6.2. 
43 WHITBY, Michael – The Emperor Maurice and his Historians: Theophylact Simocatta on Persian and 
Balkan Warfare. Oxford: Clarendon Press, 1988, pp. 165-167; STRATOS, Andreas N. – Byzantium in 
the Seventh Century, vol. 1, p. 44. 
44 KAEGI, Walter E. – Byzantine Military Unrest, 471-843, p. 112. 
45 THEOPHANES – Chronographia, AM 6093, 283. 
46 JUAN DE NIKIU – Chronique. Ed. y trad. H. Zotenberg, Chronique de Jean, évêque de Nikiou. Texte 
éthiopien publié et traduit. Parí s: Imprimerie Nationale, 1883. Trad. R. H. Charles, The Chronicle of 
John, Bishop of Nikiu: Translated from Zotenberg´s ethiopic text. London: Text and Translation Society, 
1916, 102.10. 
47 “The Secular History of Dionysius of Tel-Mah re ”. In The Seventh Century in the West-Syrian 
Chronicles. Trans. Andrew Palmer. Liverpool: Liverpool University Press, 1993, pp. 85-221, espec. § 
11, p. 119; MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche Jacobite d’Antioche, II, X, 24, p. 
375. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     227 

En este motí n de las tropas danubianas destacarí a la figura de Focas, que au n se 

mueve en las sombras, tanto por la propaganda heracliana como, sobre todo, por la 

falta de datos acerca de e l. Despue s de todo, se trata de un personaje salido de los 

estratos ma s bajos de la milicia, sin relacio n con los ma s vistosos regimientos de la 

guardia palatina. En este sentido, cobra especial relevancia el retrato que de e l hace 

el historiador del siglo XII Jorge Cedrenos, que lo presenta bajo rasgos animalescos. 

Describe un monstruo negro y cubierto de pelo, de gran fuerza fí sica y que espanta 

a quien lo mira; esta  sediento de sangre, se deja dominar por la lascivia y hay en e l 

ciertos rasgos de estulticia que lo deshumanizan48. La fealdad y su falta de 

refinamiento no hacen sino manifestar la maldad del personaje, su falta de moral, 

anunciando que un hombre así  so lo podí a ser capaz de cometer los peores crí menes. 

En cierto modo, recuerda  a la poco halagu en a imagen que Procopio de Cesarea dejo  

de Justino I, otro advenedizo a ojos de la aristocracia tradicional romana oriental, al 

que echaron en cara sus orí genes poco claros y haber accedido al poder sin 

pertenecer a los cí rculos habituales: un analfabeto que vistio  la pu rpura imperial49. 

Pero es tambie n el modo de realzar a su contrario, convirtie ndolo, como hace el 

poeta a ulico Jorge de Pisidia, en un remedo de los he roes cla sicos: Perseo contra la 

Gorgona o He rcules matando al engendro50. 

 

Volvemos otra vez a los orí genes sociales del emperador. Por Juan de Antioquí a51 

sabemos que tení a cincuenta y cinco an os y era de γένει Θρᾷξ52 (“raza tracia”). Indica, 

por tanto, no un lugar geogra fico, la Tracia, sino un origen e tnico, sen ala ndolo como 

parte de Bizancio en tanto que cristianos, – en caso contrario habrí a usado el 

te rmino ἐθνικός (“extranjero, gentil”) – pero al mismo tiempo insistiendo en su 

cara cter de no-romano53. Con el te rmino Θρᾷξ/tracio estarí a subrayando su no 

 
48 GEORGES CEDRENOS – Synopsis Historion. Ed. I. Bekker, 2 vols. Bonn: Weber, 1838, I., p. 708. 
49 PROCOPIO DE CESAREA – Historia Arcana. Trad. J. Signes Codon er, Madrid: Gredos, 2000, VI, 1-2 y 
12-17. 
50 GEORGES PISIDIAS – Heraclias. Editado y traducido in ESPEJO JAIME Z, Gonzalo – Significación 
literaria e ideológica en la tradición bizantina de los Panegíricos Épicos de Jorge de Pisidia. Vol. II. 
Granada: Universidad de Granada, 2015. Tesis doctoral, vv. 11-23. 
51 Para la identidad de este cronista, ve ase: HUNGER, Herbert – Die Hochsprachliche Profane Literatur 
der Byzantiner. Vol. I. Mu nchen: C. H. Beck, 1978, pp. 326-328. 
52 JUAN DE ANTIOQUI A –Fragmenta Historicorum Græcorum. Ed. C. Mu ller. Vol. V. Paris: Ambrosio 
Firmin Didot, 1873, frag. 218d, p. 37. 
53 POHL, Walter – “Romanness: a multiple indentity and its changes”. Early Medieval Europe 22/4 
(2014), pp. 406-418, espec. pp. 411-413; KALDELLIS, Anthony – Romanland. Ethnicity and Empire in 
Byzantium. Cambridge : Massachusetts-London: Harvard University Press, 2019, pp. 66-67. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     228 

pertenencia a la e lite, sino al pueblo llano en un Imperio multie tnico, en el que se 

tiene que establecer una diferenciacio n entre los distintos grupos y estamentos 

dentro de e stos. Un discurso e tnico usado por la e lite para preservar su posicio n54, 

que presenta a Focas como un elemento extran o para el grupo dirigente, lo que acaba 

por convertirlo en la cabeza visible de todos aque llos que se han visto marginados 

por el poder bizantino. Un grupo de excluidos sobre la base de una identidad 

especí fica basada en el elemento griego y una determinada interpretacio n del 

cristianismo, que expulso  a buena parte de las poblaciones latinas, semí ticas o 

eslavas que no encajaban en ese modelo55. Otras fuentes, sin embargo, apuntan a un 

origen capadocio56, convirtie ndolo así  en oriundo del mismo lugar que su enemigo 

Heraclio57. 

 

No fue so lo que fuera completamente ajeno a la e lite por su origen, ya que el caso de 

Focas podí a haber sido similar al del isaurio Tarasicodissa/Zeno n, de no ser porque 

adema s ocupaba el escalo n ma s bajo en el escalafo n militar. Es muy indicativo del 

malestar que genero  su asalto al poder, en lo ideolo gico, el juego de palabras que usa 

Cedrenos: οὗτος κεντιρίων ἤτοι κένταρχος58 (“se hizo centurio n emperador”). No se 

trataba de un στρατήγος, ni de un magister militum. El primero que hace referencia 

a su rango de κεντυρίων, helenizacio n del latí n centurio, fue Teofilacto Simocatta, 

que lo llama ἐκατόνταρχος59, traduccio n literal griega. Teniendo en cuenta su edad, 

cincuenta y cinco an os, podrí a ser el ἰλάρχης, el suboficial de ma s edad, y ser el 

segundo del conde/tribuno, al mando de la mitad del tagma60. Una posibilidad que 

cobra sentido si miramos a las fuentes occidentales, en las que aparece como 

 
54 GRANINGER, Denver – “Ethinicity and Ethne”. In VALEVA, Julia; NANKOV, Emil; GRANINGER, Denver 
(eds.) – A Companion to Ancient Thrace. New Jersey: Wiley Blackwell, 2015, pp. 22-32, espec. p. 29. 
55 LOUNGHIS, Telema chos K. – Byzantium in the Eastern Mediterranean: Safeguarding East Roman 
Identity (407-1204). Nicosia: Cyprus Research Centre, 2010, p. 23. 
56 GEORGES MONACHOS – Chronicon. Vol. II. Ed. C. De Boor. Leipzig: Teubner, 1904, 21, p. 662. 
57 KAEGI, Walter E. – Heraclius: emperor of Byzantium. Cambridge: Cambridge University Press, 2003, 
p. 21. 
58 GEORGES CEDRENOS – Synopsis Historion, I, p. 708. 
59 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VIII, 7.7. 
60 MAURICIO – Strategikon, I, 3.17; HALDON, John – Byzantine Praetorians. Bonn: Dr. Rudolf Habelt 
GmbH, 1984, p. 109; RANCE, Philip – “Campidoctores Vicarii vel Tribuni: The Senior Regimental 
Officers of the Late Roman Army and the rise of Campidoctor”. In LEWIN, Ariel S.; PELLEGRINI, 
Pietrina (eds.) – The Late Roman Army in the Near East from Diocletian to the Arab Conquest. Oxford: 
BAR, 2007, pp. 395-409, espec. p. 400. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     229 

strator61 (“caballerizo”) del general Prisco, ya que uno de los significados que se le 

da a ἰλάρχης en latí n es sevir equituum (“servir a jinetes”)62. Se entiende así  que Focas 

fuera el encargado de encabezar la embajada enviada por los soldados del eje rcito 

del Danubio a Constantinopla en 599 para denunciar como traidor al general 

Comentiolo ante Mauricio63. 

 

Aparentemente, todo lo anterior quedarí a invalidado por el testimonio de otras 

fuentes que dicen que Focas era un στρατιώτης64 que traducimos por “soldado”, 

dando a entender que se trataba de un soldado raso. No obstante, el te rmino acaba 

carga ndose de significado para designar al soldado profesional65 en contraposicio n 

al ciudadano armado de los tiempos de las ciudades-Estado cla sicas. Este matiz no 

hace incompatible que un ἐ κατό νταρχός fuera tambie n designado como στρατιώτης, 

en tanto que habí a hecho del ejercicio de las armas su forma de vida. Era una manera 

de hacer ver que no se trataba de un oficial, de alguien que podí a vivir de las rentas 

de su patrimonio, sino de la annona militaris66. 

 

Se perfila por tanto un levantamiento de quienes estaban en la base del eje rcito, 

empujados por unas malas condiciones materiales de vida; un motí n contra unos 

generales y un emperador a los que hicieron culpables de su situacio n, de querer 

cambiar las condiciones del servicio67. Quiza s no una revolucio n, sino ma s bien un 

levantamiento social para hacer notar su disconformidad. En este caso, por su 

posicio n como ἰλάρχης, Focas se convirtio  en el punto de referencia para todos los 

descontentos, de ahí  que fuera e l quien se presentara ante el general Pedro, que huyo  

 
61 PAULUS DIACONUS – Historia gentis Langobardorum. Trad. P. Herrera Rolda n. Ca diz: Servicio de 
Publicaciones de la Universidad de Ca diz, 2006, IV, 26; AGNELLUS – Liber Pontificalis Ecclesiae 
Ravennatis. Trad. D. Mauskopf Deliyannis. Washington: The Catholic University of America Press, 
2004, 102, p. 217. 
62 LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert; JONES, Henry – A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon 
Press, 1940, s. v. ἰ λ-α ρχης. 
63 JUAN DE ANTIOQUIA – Fragmenta Historicorum Græcorum, frag. 218b, p. 35. THEOPHILACTO 
SIMOCATTA – Historia, VIII, 1.9, relata dicha embajada, pero no menciona a Focas. 
64 Chronicon Paschale, s. a. 602, 693.10-11; JUAN DE ANTIOQUIA – Fragmenta Historicorum 
Græcorum, frag, 218d, p. 36; THEOPHANES – Chronographia,  AM 6094, 285; GEORGES MONACHOS 
– Chronicon, II, 20, p. 661. 
65 LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert; JONES, Henry – A Greek-English Lexicon, s. v. στρατἰώ της. 
66 En el caso de un centurio n, se le pagaba dos annonae y media (JONES, A. H. M. – The Later Roman 
Empire, 284-602, vol. 2, p. 634). Ve ase: KAEGI, Walter E. – “The Annona Militaris in the early seventh 
century”. Βυζαντινά 13/1 (1985), pp. 589-596. 
67 PARNEL, David A. – Justinian’s Men, p. 181. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     230 

junto con el resto de los altos oficiales hacia Constantinopla por miedo a los soldados 

que habí an alzado a Focas sobre el escudo, aunque quiza s esto no se produjera hasta 

la llegada de los amotinados al Hebdomon, ya en la capital68. 

 

Una parte de la aristocracia bizantina vio en esta revuelta una oportunidad para 

hacerse con el poder. El pretendido sustituto de Mauricio serí a Germano, cuya hija 

habí a casado en 601 con el ce sar Teodosio, hijo del emperador y sen alado como su 

sucesor. Este personaje era un συγκλήτου βουλὴν69, un senador con el rango de 

patricio, que probablemente sea el mismo Germano al que Tiberio II (578-582) 

concedio  un triunfo junto a Mauricio ca. 582 por sus victorias frente a los persas. 

Ambos, Germano y Mauricio, fueron nombrados ce sares y emparentaron con el 

emperador casarse con sus hijas Charito y Constantia respectivamente70. Retirado 

de la carrera por el trono a la muerte de Tiberio, quiza s creyera llegada su 

oportunidad veinte an os ma s tarde, aprovechando el descontento del eje rcito del 

Danubio. Hasta que  punto penso  poder capitalizar el descontento de los soldados no 

podemos estar seguros. Lo u nico cierto, por lo que cuentan las fuentes, es que Focas 

y el resto de los amotinados se dirigieron por carta a Teodosio para que tomara el 

poder y en caso de no aceptar, proclamarí an a Germano en su lugar71. 

 

Tal vez la indecisio n de Teodosio y la ra pida intervencio n de Comentiolo sen alando 

a Germano como traidor, decantara la situacio n. Una de las proclamas de los 

soldados rebeldes era que bajo ningu n concepto querí an continuar siendo 

gobernados por Mauricio72. Esta serí a la razo n por la cual acabarí an proclamando a 

Focas en el Hebdomon alza ndolo sobre el escudo en una inequí voca ceremonia 

militar, por la que convertí an al viejo ἰλάρχης en su emperador. A partir de aquí , los 

acontecimientos se precipitarí an en la direccio n ya conocida, con un ban o de sangre 

que, a la vista de lo expuesto hasta aquí , cobra un sentido diferente. La crueldad 

desplegada responderí a a una “venganza de clase” contra quienes los habí an 

menospreciado, adoptando así  un sesgo popular/populista, con un emperador, 

 
68 JUAN DE ANTIOQUIA –Fragmenta Historicorum Græcorum, frag. 218d, p. 36; THEOPHILACTO 
SIMOCATTA – Historia, VIII, 7.7; THEOPHANES – Chronographia, AM 6094, 287. 
69 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, III, 4.10. 
70 THEOPHANES – Chronographia, AM 6074, 251-252. 
71 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VIII, 5-6; THEOPHANES – Chronographia, AM 6094, 287. 
72 THEOPHILACTO SIMOCATTA – Historia, VIII, 5-6; THEOPHANES – Chronographia, AM 6094, 287. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     231 

Focas, salido de las propias filas del pueblo llano. Por eso, la guerra civil posterior se 

convertirí a en una guerra de clase para devolver el poder a la aristocracia tradicional 

representada por Heraclio el Joven. 

 

 

Referencias bibliograficas  
 

Fuentes impresas 

AGAPIOS – Kitab al-‘Unvan. Ed. y trad. A. Vasiliev, Histoire universelle écrite par Agapius 
(Mahboub) de Menbidj. Second Partie. Turnhout: Brepols, 1971. 

AGNELLUS – Liber Pontificalis Ecclesiae Ravennatis. Trad. D. Mauskopf Deliyannis. 
Washington: The Catholic University of America Press, 2004. 

Chronicon Paschale. Ed. L. Dindorff. Bonn: Weber, 1832. Trad. M. Whitby y M. 
Whitby, Liverpool: Liverpool University Press, 1997. 

GEORGES CEDRENOS – Synopsis Historion. Ed. I. Bekker, 2 vols. Bonn: Weber, 1838. 

GEORGES PISIDIAS – Heraclias. Editado y traducido in ESPEJO JAIMÉZ, Gonzalo – 
Significación literaria e ideológica en la tradición bizantina de los Panegíricos Épicos 
de Jorge de Pisidia. Granada: Universidad de Granada, 2015. Tesis doctoral. 

JUAN DE ANTIOQUÍA – Ed. C. Müller. Fragmenta Historicorum Græcorum. Vol. V. 
Paris: Ambrosio Firmin Didot, 1873. 

JUAN DE NIKIU – Chronique. Ed. y trad. H. Zotenberg in Chronique de Jean, évêque de 
Nikiou. Texte éthiopien publié et traduit. Paris: Imprimerie Nationale, 1883. Trad. R. 
H. Charles, The Chronicle of John, Bishop of Nikiu: Translated from Zotenberg´s 
ethiopic text. London: Text and Translation Society, 1916. 

MAURICIO – Strategikon. Ed. y trad. G. T. Dennis; E. Gamillscheg. Viena: 
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1981. Trad. española E. Magaña 
Orúe; J. Rodríguez González; J. I. de la Torre Rodríguez. Madrid: Ministerio de 
Defensa, 2014. 

MIGUEL EL SIRIO – Chronique du Michel le Syrien Patriarche Jacobite d’Antioche. Trad. 
J.-B. Chabot. 3 vols. Bruxelles: Culture et Civilisation, 1963. 

PAULUS DIACONUS – Historia gentis Langobardorum. Trad. P. Herrera Roldán. 
Cádiz: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cádiz, 2006. 

PROCOPIO DE CESAREA – Historia Arcana. Trad. J. Signes Codoñer. Madrid: Gredos, 
2000. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     232 

“The Secular History of Dionysius of Tel-Maḥrē”. In The Seventh Century in the West-
Syrian Chronicles. Trans. Andrew Palmer. Liverpool: Liverpool University Press, 
1993. 

THEOPHANES – Chronographia. Ed. C. De Boor. Trad. C. Mango y R. Scott. Leipzig: 
Teubner, 1883. Oxford: Clarendon Press, 1997. 

THEOPHYLACTO SIMOCATTA – Historia. Ed. C. De Boor. Leipzig: Teubner, 1887. 
Trad. M. Whitby y M. Whitby. Oxford: Oxford University Press, 1986. 

 

Estudios 

AHRWEILER, Hélène – L'idéologie politique de l'Empire byzantin. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1975. 

BÜNTGEN, Ulf; et al. – “Cooling and societal change during the Late Antique Little Ice 
Age from 536 to around 660 AD”. Nature Geoscience 9 (2016), pp. 231-237. 

BURY, John B. – A History of the Later Roman Empire from Arcadius to Irene (395 A.D.-
800 A.D.). 2 vol. London-New York: MacMillan, 1889. 

GIBBON, Edward – Historia de la Decadencia y Caída del Imperio Romano. Trad. J. 
Mor Fuentes. Edición, revisión y actualización de L. A. Romero, 4 tomos. Madrid: 
Turner, 2006. 

GRANINGER, Denver – “Ethinicity and Ethne”. In VALEVA, Julia; NANKOV, Emil; 
GRANINGER, Denver (eds.) – A Companion to Ancient Thrace. New Jersey: Wiley 
Blackwell, 2015, pp. 22-32. 

HALDON, John – Byzantine Praetorians. Bonn: Dr. Rudolf Habelt GmbH, 1984. 

HENDY, Michael F. – Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 

HUNGER, Herbert – Die Hochsprachliche Profane Literatur der Byzantiner. 2 vols. 
München: C. H. Beck, 1978. 

JONES, A. H. M. – The Later Roman Empire, 284-602. A Social, Economic and 
Administrative Survey. 3 vols. Oxford : Basil Blackwell, 1964. 

KAEGI, Walter E. – Byzantine Military Unrest, 471-843. An Interpretation. 
Amsterdam: Adolf M. Hakkert, 1981. 

KAEGI, Walter E. – “The Annona Militaris in the early seventh century”. Βυζαντινά 
13/1 (1985), pp. 589-596. 

KAEGI, Walter E. – Heraclius: emperor of Byzantium. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2003. 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     233 

KALDELLIS, Anthony – Romanland. Ethnicity and Empire in Byzantium. Cambridge: 
Massachusetts-London: Harvard University Press, 2019. 

LOUNGHIS, Telemáchos K. – Byzantium in the Eastern Mediterranean: Safeguarding 
East Roman Identity (407-1204). Nicosia: Cyprus Research Centre, 2010. 

MARTÍNEZ CARRASCO, Carlos – “El maldito siglo VII: los efectos del enfriamiento y 
las catástrofes naturales en Siria-Palestina según las crónicas”. Revista de História da 
Sociedade e da Cultura 18 (2018), pp. 283-300. 

MEIER, Mischa – “Kaiser Phokas (602-610) als Erinnerungsproblem”. Byzantinische 
Zeitschrift 107/1 (2014), pp. 139-174. 

OLSTER, David M. – The Politics of Usurpation in the Seventh Century: Rhetoric and 
Revolution in Byzantium. Amsterdam: Hakkert, 1993. 

OSTROGORSKY, Georg – Historia del Estado Bizantino. Trad. J. Facci. Madrid: Akal, 
1983. 

PARNEL, David A. – Justinian’s Men. Careers and Relationships of Byzantine Army 
Officers, 518-610. London: Palgrave Macmillan, 2017. 

POHL, Walter – “Romanness: a multiple indentity and its changes”. Early Medieval 
Europe 22/4 (2014), pp. 406-418. 

RANCE, Philip – “Campidoctores Vicarii vel Tribuni: The Senior Regimental Officers 
of the Late Roman Army and the rise of Campidoctor”. In LEWIN, Ariel S.; 
PELLEGRINI, Pietrina (eds.) –The Late Roman Army in the Near East from Diocletian 
to the Arab Conquest. Oxford: BAR, 2007, pp. 395-409. 

SARRIS, Peter – Economy and Society in the Age of Justinian. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2006. 

SOTO CHICA, José – “La política heroica de Heraclio. Un puente entre el héroe 
grecorromano y el caballero cristiano”. In ALONSO ALDAMA, Javier; OMATOS, Olga 
(eds.) – Cultura neogriega. Tradición y modernidad. Bilbao: Universidad del País 
Vasco, 2005, pp. 671-684. 

STRATOS, Andreas N. – Byzantium in the Seventh Century. Trans. M. Ogilvie-Grant, 6 
vols. Amsterdam: Adolf M. Hakkert Publisher, 1968. 

TREADGOLD, Warren – A History of the Byzantine State and Society. Stanford: 
Stanford University Press, 1997. 

VACHKOVA, Vesselina – “La méthode byzantine de la damnatio memoriae”. In 
MILANOVA, Albena; VACHKOVA, Vesselina; STEPANOV, Tsveletin (eds.) – Memory 
and Oblivion in Byzantium. Sofia: Voenno Izdatelstvo, 2011, pp. 164-181. 

WHITBY, Michael –The Emperor Maurice and his Historians: Theophylact Simocatta 
on Persian and Balkan Warfare. Oxford: Clarendon Press, 1988. 
 



El golpe de Estado de Focas (602): sus orígenes sociales ● Carlos Martínez Carrasco 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     234 

  

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

MARTI NEZ CARRASCO, Carlos – “El golpe de Estado de Focas (602): sus orí genes 

sociales”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 217-234. Disponí vel em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  
 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Delving into the Magdalene’s vase: the ointment jar from 

the Middle Ages to Early Modernity 
 

Investigando o Vaso de Madalena: A evolução do vaso da unção 
desde a Idade Média aos inícios dos tempos modernos 

 

 
Vicki-Marie Petrick 

AHLOMA - Centre de Recherches Historiques 
École des Hautes Études en Sciences Sociales, Centre National de la Recherche Scientifique 

75006 Paris, France 
 

Vicki-marie.petrick@orange.fr  
 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 11 de Junho de 2020 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 12 de Novembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5139 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:Vicki-marie.petrick@orange.fr
https://doi.org/10.4000/medievalista.5139


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     236 

ABSTRACT 
 
In the art of medieval and early modern Europe, Mary Magdalene can be identified by the 
vase she holds. Other iconographic studies of Mary Magdalene mention her ointment jar, 
but while images may be brought before the reader, the vase is generally mentioned as the 
object that permits the author to name the figure and little more. This article intends to tap 
the rich meanings and connotations of the vase beyond simple visual signifier in studying it 
– in form and materials and function – through an anthropological lens. It will do so in 
examining a corpus of Italian images, at the forefront of Magdalenian iconography since the 
invention of the “indigenous icon,” as defined by Hans Belting, and the effects of Franciscan 
patronage that so invested this saint with their particular strain of piety. We will see that 
the inventiveness of Italian artists, particularly as applied to the alabastron, continues from 
the 1270 panel of Guido da Siena through to the early modern era with Titian’s 1535 Pitti 
Magdalene. After this period, with the Counter-Reformation’s more formulaic directives, the 
vase seems to have lost some of its density of meaning. For the period considered, the 
thirteenth through the sixteenth centuries, the results will demonstrate an intimate 
connection with her conversion, her femaleness, and her role in the narrative of redemption.  
 
Keywords: Vase; Mary Magdalene; body; gender; materials. 
 
 
 

RESUMO 

Na arte da Europa medieval e dos primórdios da moderna, Maria Madalena pode ser 
identificada pelo vaso que segura. Muitos outros estudos iconográficos sobre Maria 
Madalena mencionam o vaso que contém os ungentos, sendo este mencionado como um dos 
atributos que permitem identificar a figura. Este artigo pretende explorar os ricos 
significados e conotações deste objecto para além do simples significante visual, estudando-
o, na forma, materiais e função, através de uma perspectiva antropológica. Partirá do exame 
de um corpus de imagens italianas, que foram matriciais na invenção da iconografia 
de Maria Madalena. recorrendo ao conceito de “ícone indígena”, tal como foi definido 
por Hans Belting, mas ter-se-á em atenção a importância do mecenato franciscano, que 
tanto investiu da sua particular tensão de piedade na representação desta santa. O artigo 
analisa um período cronológico particularmente marcado pela criatividade dos artistas 
italianos, desde o painel de 1270 de Guido da Siena até ao início da era moderna com o Pitti 
Magdalene de Ticiano de 1535. Do século XIII ao século XVI, os resultados demonstrarão 
uma ligação íntima entre a conversão de Maria Madalena, a sua feminilidade, e o seu papel 
na narrativa da redenção. Após este período, com a atitude mais normativa da Contra-
Reforma, o vaso parece ter perdido alguma da sua anterior densidade.  
 
Palavras-chave: Vaso; Madalena; corpo; género; materiais. 
 

 
 

 

 

 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     237 

 
Introduction 

In the art of the medieval and early modern eras, in Christian Western Europe, Mary 

Magdalene is usually identified by the vase she holds1. Often referred to as her 

ointment jar, it is a commonplace to see this object as the alabastron of perfume that 

the sinner woman from the gospel of Luke broke to anoint the feet of Christ, or in 

her other guises as Mary of Bethany who anointed Christ and wept for her brother 

Lazarus’s death, to Mary of Magdala who came to anoint Christ’s bodily remains and 

wept in the garden at both his loss and his return with witnessing the Resurrection2. 

Further to this last scene she is identified with that other figure of tears and perfume, 

the Sponsa of the Song of Songs3. Hence perfume is in some sense the binding agent 

of the fragments that comprise this composite figure of Mary Magdalene, and it 

comes as no surprise that the jar containing it should serve as her primary attribute. 

While the saint’s tresses and tears are significant symbols in the Christian 

experience of salvation, which I have explored in depth elsewhere4, our focus in this 

article will be that vase.  

 

Other studies of Mary Magdalene, such as the major works by Susan Haskins5 and 

Katherine L. Jansen6, by necessity mention her ointment jar. Such studies, however, 

have largely left untapped the rich meanings and connotations of the vase beyond 

its functioning as a “simple” iconographic signifier, that is, as a univocal means to 

 
1 This article is taken from my doctoral dissertation defended at the École des Hautes Études en 
Sciences Sociales, Paris, June 2012. I would like to thank Sylvain Piron, Anthony Castriota, and Karen 
Upright Rouda for critiques, corrections, and technical help as well as aid in translation of the Latin 
and the Portuguese. I am particularly grateful to Medievalista’s anonymous reviewers whose 
suggested revisions much improved the article’s strength. 
2 At a sermon pronounced in Rome 8 July 591, Pope Gregory the Great proclaimed that “she whom 
Luke calls a sinner, John names her Mary, and we believe that it is this Mary whom Mark claims that 
seven demons were exorcised.” see GREGORY THE GREAT – Homélies sur l’Evangile. T.2. Homélies 
XXI-XL. Ed. and trans. Raymond Etaix; Georges Blanc; Bruno Judic. Paris:  Le Cerf (Sources chrétiennes 
522), 2008, p. 299.  
3 HIPPOLYTUS OF ROME – Beati Hippolyti Sermo, Interpretatio Cantici Canticorum. Tran. G. Garitte. 
Leuven: Sécretariat du CorpusSCO, 1965. 
4 See my forthcoming Le Corps de la Madeleine. 
5 HASKINS, Susan – Mary Magdalene, Myth and Metaphor. New York: Riverhead Books, 1993. 
6 JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalene. Princeton: Princeton University Press, 2000. 
Studies have proliferated these past years. More recently we might mention the collective work 
ERHARDT, Michelle A; MORRIS, Amy M. – Mary Magdalene, Iconographic Studies from the Middle Ages 
to the Baroque. Leiden, Boston: Brill, 2012. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     238 

identify the Magdalene within the Christian cohort of saints. Images may be brought 

before the reader, but the vase is generally only mentioned as the object that permits 

the author to name the figure. There has been no systematic analysis of the 

significance of the Magdalene’s vessel. I propose in this article to offer that analysis 

through a coherent corpus that explores the dense potential meanings of this symbol 

beyond a one-to-one correlation of identification with the biblical alabastron. To 

better isolate the object of our study, the vase, we will concentrate – with some 

exceptions – on individual painted figures of the Magdalene either alone, or in 

polyptychs or other types of pala, such as sacra conversazione.  

 

For its geographical and chronological boundaries, this corpus focuses on Italy, foyer 

of the initial explosion of Christian imagery in the thirteenth century to its apogee in 

the sixteenth, thus covering the later Middle Ages to the early modern period. My 

reference in this is of course based on the reasoning of Hans Belting7, especially with 

his notion of the invention of “indigenous icon” and the polyptych and pala figures 

that this eventually becomes. This is further based on the fact that the peninsula was 

at the forefront of Magdalenian iconography since this invention, and the effects of 

Mendicant – especially Franciscan – patronage that so invested this saint with their 

particular strain of piety, the inventiveness of peninsular artists, especially as 

applied to the alabastron, continuing from the 1200 painted cross of a Greco-Italian 

painter, through to the early modern era with Titian’s 1535 Pitti Magdalene. After 

this period, with the Counter-Reformation’s more formulaic directives, the vase 

seems to lose some of its density of meaning. For the period considered, the 

thirteenth through the sixteenth centuries, the results will demonstrate that the 

vase holds an intimate connection with her bodiliness, and her role in the narrative 

of redemption.  

 

The Conceptual Framework of the Imaginary 

 Mary Magdalene as Vessel, through her Association with the Body 

To begin with, a vase, in fact, might stand as a metaphor for the body in quite 

disparate cultures. It is present in ancient Judaism such as when Hosea 8:8 declares, 

 
7 BELTING, Hans – Image et Culte: Une Histoire de l'Image Avant l'Epoque de l'Art. Paris: Cerf, 1998. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     239 

“Israel is swallowed up; already they are among the nations as a useless vessel”. It 

occurs again in Jeremiah, for example, when the prophet exclaims, “Is this man 

Coniah a despised, broken pot, a vessel no one cares for?” (22:28) or again, “He has 

made me an empty vessel” (51:34). It is this notion that Paul brings to bear in 

comparing the body to clay vessels (2 Cor 4:7). We see it again as far away as the 

Italian peninsula in Etruscan culture in the anthropomorphic terracotta pots used 

as urns8. Thus, we can see that the vessel is a metaphor for the body in both Judeo-

Christian thoughts, as well the indigenous plastic Italian imaginary.  

 

As concerns the period examined in this article Thomas Aquinas (1225-1274) also 

thinks in terms of a container when he contemplates the nature of the body after the 

Resurrection: 

  
 “This brightness that is in the spiritual soul is received in the body as corporal. And 

thus, according to whether the soul will be of a greater brightness by its superior 

merits, there will also be a different brightness in the body as the Apostle says, I Cor. 

15. And it is thus that the glory of the body will be known in the glorious body, as is 

known in the glass the color of the body that is contained in a vase of glass, as Gregory 

says on Job, 28: 17, ‘Nothing will be equal to it, neither gold nor glass’ "9. 

 

This is particularly apt to pair with the Magdalene, whose very composite creation 

through the different biblical episodes from which she is created is centered on the 

issue of the human body and its destiny. That is to say, she is the one who anointed 

Christ, the Anointed, the Incarnation of God, bodied forth into this world for the 

salvation of humankind. As peccatrix, she was considered to have sinned with her 

body, to thus be damned to perdition, but through her conversion, commonly 

understood as the moment she covered Christ’s feet with her perfume, she was 

 
8 These canopes could have been known in the period studied here, see ALLOTTINO, Massimo (dir.) 
– Les Étrusques et l’Europe. Paris: RMN, 1992, pp. 240-245. 
9 “Et ideo claritas quae est in anima spiritualis recipitur in corpore ut corporalis. Et ideo secundum quod 
anima erit maioris claritatis secundum maius meritum, ita etiam erit differentia claritatis in corpore, 
ut patet per Apostolum I Cor 15. Et ita in corpore glorioso cognoscetur gloria animae, sicut in vitro 
cognoscitur color corporis quod continetur in vase vitreo, ut Graegorius dicit super illud Job, 28, 17, Non 
adaequabitur ei, aurum, vel vitrum”. Supplem., q. 85 art. 1 in co, cited in DALMASSO, Ve ronique – 
I’Image du corps dans la peinture toscane 1300-1450. Rennes: Presses Universitaires Rennes, 2006, p. 
131, n. 110. See also AQUINAS, Thomas – Summa theologiae [Online] [accessed 1 June 2020]. 
Available at https://www.newadvent.org/summa/4051.htm. 

https://www.newadvent.org/summa/4051.htm


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     240 

destined to be the first to witness the resurrection of his glorious body – and to 

possess her own glorious body in turn, instead of being destined to damnation of 

that body. A vase thus encapsulates many of the primary issues that the Magdalene 

symbolizes, issues of sin and salvation as invested particularly in the somatic, 

whether it be her erring flesh or her intimate relation with the embodied Godhead. 

 

 Mary Magdalene as Vessel Through Her Sainthood 

As concerns this last point the vase is also an apt symbol of her sainthood. Let us 

look to another sainted, converted sinner as an example, Paul. Commentary on 

Paul’s description of the body as vessel designates him as a “chosen vessel” (Acts 

9:15). 

 

Thomas Aquinas’ disquisition on the Epistle to the Romans elaborates the role of the 

Apostle as vase. He contains the sacred oil of the name of Christ from the exegesis of 

the Song of Songs. He is recipient of the precious liquid of Grace10.  

 

This image extended to other holy figures: avatar of the saint, “second Magdalene”, 

Margarita of Cortona is described too as “truly a vessel of sanctity” abounding in 

light and perfume11. One of Paul’s most famous verses in this epistle, “where sin 

flowed, grace overflowed”, reiterates this image of a container that pours12.  It also 

became customary to apply these words to Mary Magdalene as evidenced in the 

writings from Ambrosius of Milan (c. 340-397) to William of Auvergne (1180/90-

1249)13. Dominique Iogna-Prat underlines the emphasis given to this sort of pouring 

forth in the leitmotiv of the word “effundere” repeated in the Sermo14. Hence as saint, 

the Magdalene is also a vase pouring forth the grace of Christ.  

 

 
10 AQUINAS, Thomas – Commentary on the Epistle of Paul to the Romans. Trans. Father Jean-Eric 
Stroobant de Saint-Eloy O.S.B. Paris: Cerf, 1999. 
11 BEVEGNATI, Giunta, O. F. M. – Légende de la Vie et des Miracles de Sainte Marguerite de Cortone. 
Trans. Monsignor Luquet. Paris: Poussielgue- Russiand, 1859, p. 429. 
12 “ubi autem abundavit delictum superabundavit gratia”, Romans 5:20. 
13 AMBROSIUS – Traité sur l’Evangile de S. Luc. Ed. Gabriel Tissot. Paris: Cerf, 1971; BE RIOU, Nicole – 
“La Madeleine dans les sermons parisiens du XIIIe sie cle”. Mélanges de l’École française de Rome 85 
(1992), p. 323.  
14 IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae Magdalenae 
attribue  a  Odon de Cluny”. Mélanges de l’École française de Rome 85 (1992), pp. 37-70.  



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     241 

The equivalence between the body of Mary Magdalene and the vase she holds is 

reiterated in writings celebrating her sanctity, her conversion. One hymn sings, 

“From a basin, become a cup/ Gone from mud to light / Transposed into a vase of 

glory”15. Jacopo Passavanti (1302-1357) expresses the metaphor succinctly in 

giving her the words “this fragile little vase of my body”16. In these years Giovanni 

di San Gimignano (c.1260-c. 1333) describes her as recipient17 as does Iohannis de 

Biblia (d. c. 1338)18. The Rappresentazione della Conversione di Maria Maddalena, 

written in the mid-fifteenth century and printed in 1554, renders the equivalence 

yet more concrete. As she prepares her vase of perfume as offering to the Anointed, 

the saint is given these words and directions: “Receive me, who gives all of me to 

you”. “Me” in the instance seems to refer to herself, of course, but also to this 

essentialized symbol of herself that is her ointment jar and its contents19.  

 

 Mary Magdalene as Vessel Through Her Womanhood 

Furthermore, she is vase by definition of her femaleness. In the early fourteenth 

century, Dante (c. 1265-1321) utilizes the image in speaking of the “natural 

vasello”20 of a woman’s genitals. The poet’s widespread fame and broadly diffused 

work throughout our temporal framework leads us to believe that this symbolic 

equivalence was commonly accepted. His contemporary, Franciscan Ubertino of 

Casale (1259-c. 1329), describes Dalilah as a receptacle of lust21, as was the 

 
15 Hymnae Ecclesiae. Ed. John Henry Newman. London: MacMillan, 1865, p. 358: “Ex lebete facta phiala 
/ De luto luci reddita / in vas translata gloriae”. See also JANSEN, Katherine – The Making of the 
Magdalene, p. 173 n. 24: “tales lebes fuit Magdalenea que ardore succensa libidinis multum exhibuit et 
in eam tot dyabolus coxit cibos quot peccatores in eius amore succendit (...) hoc lebes multos suo 
contactu polluit”, MS Assisi, 470 fol. 494v; JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalene, p. 243 
n. 147: “qui vas perditum vas ire vas contumeliae transtulit et transformuit in vas gloriae ”, MS Venice, 
Marc. lat. fondo antico, 91, 1775, fol. 16v, quoted also by PINTO-MATHIEU, Elisabeth – Marie 
Madeleine dans la littérature du Moyen Age. Paris: Beauchesne, 1997, p. 46. 
16 PASSAVANTI, Jacopo – “Lo Specchio della Vera Penitenza”. In TESTORI, Giovanni (ed.) – Maddalena. 
Milan: Franco Maria Ricci, 1989. 
17 JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalene, p. 123. 
18 JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalene, p. 243. 
19 “Ricevi me, ch’a te mi dono tutta (dette queste stanze toglie l’ungento, e dice piangendo che faro , che 
diro ?)” or “Receive me who gives to you all of me (these stanzas said, she takes the perfume and says, 
crying, what shall I do, what shall I say)”. Sacre Rappresentazioni del Quattrocento. Ed. Luigi Banfi. 
Turin: Unione Tipograpfico, 1968, p. 226. 
20 DANTE – La Divina Commedia: il Purgatorio. Ed. Paolo Costa. Florence: Fabris, 1841, Canto XXV v. 
45. p. 289.  
21 UBERTINO DA CASALE – Arbor Vitae Crucifixae Jesu. Venice: A. De Bonetis, 1485. Ed. C.T. Davies. 
Edition facsimile. Turin: Bottega d’Erasmo, 1961, p. 348 and p. 267 “situla est carnis concupiscentia 
insatiabilis”, a pot of insatiable lust of the flesh. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     242 

Magdalene before her conversion. Ubertino’s spread this kind of imagery far and 

wide in his sermons throughout Tuscany and Umbria at the end of the thirteenth 

century and with the fifteenth century incunabula of these sermons in the friar’s 

immensely popular Arbor Vitae Crucifixae Iesu. In spite of his disappearance in an 

odor of heresy, in the following century, another indefatigable Franciscan preacher, 

Bernardino of Siena (1380-1444) was never without his pocket copy of this book. 

Alter ego of the Magdalene post-conversion, Mary, the Mother of God, is described 

as a sealed vase in reference to her hymen. Images of her birth and of the 

Annunciation, in which she conceives Christ, are traditionally marked by the 

representation of vessels. Clarissa Atkinson aptly titles her essay on the medieval 

concept of virginity citing the period description of “a precious balsam in a fragile 

glass”22. 

 

If the vase can signify the sexual organs, it also indicated the heart. Already with 

Aristotle (384-322 BC) the heart is compared to a vase as container of blood23. 

Doubling back to femaleness, the heart in turn could be understood as a kind of 

womb, as we can trace back as early as Albertus Magnus (c. 1200-1280)24. And this 

vase-heart-womb is the highly somatically charged locus of femaleness in which the 

Magdalene distills her ointment. From Bernard of Clairvaux (1090-1153)25 to 

Savonarola (1452-1498)26, the Magdalene’s heart was the place in which she 

created the perfume which she offered to Christ. This is in keeping with the 

understanding of physiology in the later Middle Ages in which the heart was the 

 
22 ATKINSON, Clarissa W – “Precious Balsam in a Fragile Glass: The Ideology of Virginity in the Later 
Middle Ages”. Journal of Family History 8 (1983), pp. 131-143. The source of the metaphor is the 
thirteenth century English Hali Meidenhad, but the imagery is not out of place for the Italian regions 
of our eras. See BUGGE, John – Virginitas: An Essay in the History of a Medieval Ideal. The Hague: 
Martinus Nijhoff, 1975. 
23 VIMERCATI, Emmanuele – “Cardiology and Cosmology”. In SALLES, Ricardo (ed.) – Cosmology and 
Biology in Ancient Philosophy: From Thales to Avicenna. Cambridge: Cambridge University Press, 
2021, p. 195. 
24 For an exploration of the development of the metaphor both implicit and explicit see LEPP, Amanda 
Jane – The Rooster‘s Egg: Maternal Metaphors and Medieval Men. Toronto: University of Toronto, 
2010. PhD Thesis. 
25 “Est ergo unguentum, quod sibi coficit anima multis irretta criminibus, si cum incipit cogitare vias 
suas colligat congerat sonteratque in mortariolo conscientiae multas varias species peccatorum 
suoorum, et intra aestuantis pectoris ollam simul omnia coquot igne quodam paententiae et doloris”. 
BERNARD DE CLAIRVAUX – Sermons sur le Cantique. Ed. J. Leclerq; H. Rochas; Ch. H. Talbot. Paris: 
Cerf, 1996, Sermo 10, IV, 5, pp. 222-224.  
26 SAVONAROLA, Hieronymus – Miserere. Trans. Charles Journet. Paris: Descle e de Brouwer, 1994, p. 99. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     243 

locus of the most subtle of humoral and spiritual decoctions, as has been remarked 

by Jérôme Baschet27.  

 

The integrality of women’s bodies was also considered under the form of a 

receptacle. Medieval physiology attributed to women a more liquid nature, given to 

tears, monthly bleeding, and lactation. Even their longer hair was understood as a 

sort of humoral effluvium28. Thus, the hair and tears that also identify the Magdalene 

are, as organic, somatic and above all liquid components of her person, in and of 

themselves the structural counterparts to her vase, insofar as vessels are made to 

contain such watery substances. These fluids so ruled the notion of a woman’s 

physicality that Odo of Cluny (c. 878-942) describes woman as a sack of filthy 

excretions29. This notion of container travelled down through the centuries and 

served as model even for the holiest of women. The later medieval period saw the 

rise of female mystics noted for the miraculous fluids issuing from their bodies or 

containing somatic miracles in their internal organs which would be opened by 

dissection, especially as regards the late medieval female mystics of Italy and 

elsewhere, such as Margaret of Città di Castello (1287-1320) or Claire of Montefalco 

(1268-1308)30. André Vauchez has remarked that this aspect of their spirituality 

coincides with their gift for prophecy, the root of which lies in the idea of women as 

recipients31. It is this same paradigm that renders women like the Magdalene more 

vulnerable to possession by demons, often through their sexual anatomy32.  

 

 
27 BASCHET, Je ro me – “A me et corps dans l’Occident me die val: une dualite  dynamique, entre pluralite  
et dualisme”. Archives de sciences sociales des religions 112 (2000), pp. 5-30. 
28 Much work has been done on this, but see the pioneering essays by BYNUM, Caroline – 
Fragmentation and Redemption. New York: Zone Books, 1991, which explore how these notions 
informed somatic female spirituality in the later Middle Ages. 
29 ODO OF CLUNY – “Pulcher saccus distentus stercore multo”, Collationes II, xi, cited in TILLIETTE, 
Jean-Yves – “Hermes Amoureux ”. Mélanges de l’École française de Rome 85 (1992), p. 158.  
30 See BYNUM, Caroline – Fragmentation and Redemption; SCHMITT, Jean-Claude – La Raison des 
gestes dans l’Occident médiéval. Paris: Gallimard, 1990; PARK, Katharine – Secrets of Women: Gender, 
Generation, and the Origins of Human Dissection. New York: Zone Books, 2006. 
31 VAUCHEZ, Andre  – Sainteté en occident aux derniers siècles du Moyen Age. Rome: E cole française de 
Rome, 1988, pp. 445-447: “(…) dans la mesure ou  elle n’ont ni culture ni pouvoir ni richesse propres 
et ou  leur corps me me ne leur appartient pas (…) elles sont pur ne ant. Leur perfection se de finit par 
un abandon total a  la volonte  divine …: don de clairvoyance, esprit prophe tique”. This can be traced 
as far back as the the Pythia of the ancient world as described by Tertullian and Gregory of Nyssa, see 
SISSA, Giulia – Le Corps virginal: la virginité féminine en Grèce Ancienne. Paris: Vrin, 1987. 
32 CACIOLA, Nancy – “Mystics, Demoniacs, and the Physiology of Spirit Possession in Medieval 
Europe”. Comparative Studies in Society and History 42/2 (Apr. 2000), pp. 268-306. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     244 

As the new Eve, woman bears the news of Salvation, bringing forth life as the first 

woman brought forth death. When this is described, it is in terms of containing and 

pouring. For Ambrose it is her mouth – so anthropologically tied to the concept of 

the recipient, indeed to female organs – that brings news of redemption33. Hymns 

devoted to the Magdalene speak of the grace diffused from her lips34. The latent idea 

of the woman as vase underlying these formulations is brought to the fore by 

Gregory the Great (c. 540-604) when he describes how the Magdalene’s role 

inverses that of Eve: “From that hand the drink of death was given to you, now take 

from it the cup of life” or again in the Sermo, “From she whose hand poured for you 

the concoction of death, hear now from her mouth the joys of the resurrection”35. 

 

The Magdalene is vase by still another means, yet again through her womanhood. 

Ever since her association with the Bride of the Song of Songs, as well as with Eve, 

commentators insisted on her great beauty. This was even part of the source of her 

downfall in the hagiography36 though Jacobus of Voragine (1230-1298) notes that 

after her conversion she is still splendid of body37. At the end of the period this 

article examines, when the female body was understood through the lens of Neo-

Platonic Petrarchism, Agnolo Firenzuola (1493-c.1545) wrote the Dialogo delle 

bellezze delle donne. Here, as Elizabeth Cropper has shown, the charms of the female 

 
33 AMBROSIUS – Expositio Evangelii secundum Lucam, Liber Decimus 156 “per os mulieris mors ante 
processerat, per os mulieris vita reparatur” cited in BAERT, Barbara – “The Gaze in the Garden: Mary 
Magdalene in Noli Me Tangere”. In EHRHARDT, Michelle A.; MORRIS, Amy M (ed.) – Mary Magdalene: 
Iconographic Studies from the Middle Ages to the Baroque. Leiden and Boston: Brill, 2012, p. 193, n.11. 
34 IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae Magdalenae 
attribue  a  Odon de Cluny”, p. 54 cites SAXER, Victor – Le Culte de Marie-Madeleine en Occident des 
origines à la fin du Moyen Âge. Auxerrre-Paris: Publications de la Socie te  de Fouilles Arche ologiques 
et des Monuments Historiques de l’Yonne, Librairie Clavreuil, 1959, p. 334, “Diffusa est gratia in labiis 
tuis propterea benedixit te deus in aeternum”. 
35 PINTO-MATHIEU, Elisabeth – Marie Madeleine, p. 17. “De cujus manu sumpsistis poculum mortis, ab 
ejus ore audite gaudia resurrectionis”. 
36 “When she came to marriageable age, glorious in the beauty of her body, excessively splendid, Mary 
was radiant in her the graceful movements of her limbs, her beautiful face, her magnificent hair, her 
graceful mien, her gentle spirit, the beauty of her face and the grace of her lips were like the whiteness 
of lilies mixed with roses. The grace that radiated from her splendor shone so that she was called an 
admirable creation without compare from the divine artist”. (Verum Maria, ubi nubiles subiit annos, 
formositate corporis pulcherrima splendens, speciosa nimis enituit, decenti membrorum docta, vultu 
venusta, mira caesarie, lepore gratiosissima, melliflua mente, cuju oris decor et « gratia labiorum » 
(prov 22, 2) ut mistus rosis candor liliorum, formae denique et pulchritudinis gratia tant resplenduit, ut 
singulare, atque mirificum opificis Dei diceratur figmentum. RABANUS MAURUS – De vita B. Mariae 
Magdalenae et Marthae. PL CXII col. 1433-1434, J.-P. Migne Paris, 1852).  
37 JACOBUS OF VORAGINE – The Golden Legend. Trans. William Granger Ryan. Princeton: Princeton 
University Press, 2012, p. 375. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     245 

physical form are analyzed as different types of vase, an idea which Italian painters 

of our latter period willingly adopt, even for religious paintings, such as 

Parmagianino’s Madonna of the Long Neck of 1535-1540, in which the artist draws 

a metaphorical and formal parallel between the large vase in the canvas and the 

exaggerated forms of the Virgin’s body38. 

 

When contemplating images of the Magdalene holding her vase, we can posit that, 

conceptually, a spectator, male or female, educated or not, understood it on some 

level at least to be not only the container of perfume that anointed Christ, in and of 

itself rife with theological meaning. Our references above have been both savant and 

popular, available through bookish culture but also through oral diffusion – hence a 

vast swath of the population of the peninsula when confronted with an image of 

Mary Magdalene holding her vase, specifically in the examples that follow in the next 

section, would be apt to make the metaphorical connection between the container 

and she who handled it. This vessel then designated the body of the human creature 

in general. More specifically still it signified the woman’s body, and even more so a 

beautiful woman’s body. And yet more pointedly still, it was that instrument by 

which she transgressed, her own sexual organs, as well as the heart by which she 

redeemed her sinful body.  

 

Mary Magdalene and Her Vessel: A Pictorial Theme 

The vessel reaches back to the origins of her pictorial representation. It is the vessels 

in the hands of the women depicted on the wall of the House Church in Dura-

Europos39 that suppose their identity as Mary Magdalene and “the other women” by 

the third century of the Common Era. The same scene of the Women at the Tomb, or 

that of the Resurrection of Lazarus, is often carved into the sides of paleo-Christian 

sacred vases – pyxes, reliquaries, and ampullae – loci in the Mediterranean world, at 

least, of her early iconographical development40. These recipients further link the 

 
38 CROPPER, Elizabeth – “On Beautiful Women, Parmigianino, Petrarchismo, and the Vernacular 
Style”. The Art Bulletin 58/3 (Sep. 1976), pp. 374-394. 
39 Anonymous, Holy Women at the Tomb, III CE, wall painting, Yale University Art Gallery (Dura-
Europos collection). 
40 Italian Reliquary of 375-425, Muse e du Louvre. See A RNASON, H. Harvard – “Early Christian Silver 
of North Italy and Gaul”. The Art Bulletin 20/2 (June 1938), pp. 193-226, fig. 23; ampulla at Dumbarton 
Oaks, see OUSTERHOUT, Robert – “Architecture as Relic and the Construction of Sanctity: The Stones 
 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     246 

Magdalene to the concept of the vessel. It is in later years however, starting 

especially in the thirteenth century and onward that this association with her 

receptacle grows more intimate. What follows will be an attempt to trace that 

relationship and understand the meanings associated with the symbol that stands 

for Mary Magdalene. 

 

The Vase and Its Meanings by Association in the Polyptychs  

 The Prophetic Vase: Guido da Siena’s Dossal N° 7 

The presence of the Magdalene, as among the saints in Guido da Siena’s thirteenth 

century dossal (Fig. 1) to the Sacra Conversazione of the early sixteenth century, is 

so common as nearly to defy the construction of a comprehensive corpus. In this 

section, however, we will examine closely the meanings of the vase as far as can be 

deduced by comparing it with the iconographical attributes of other holy figures 

joined with her in these images - the most often indicative of a sort of “spiritual 

manifesto” of the church concerned and the objects that identify them41. Guido’s 

work, the oldest surviving dossal, announces the great tradition of the Sienese 

polyptych of Duccio and Simone Martini which will be exported throughout Italy. 

The iconographical choices therein will in turn affect ulterior representations of the 

Magdalene as one among the saints surrounding the Virgin. We will see in what ways 

the meanings implicit in that iconography survive and how that continues to affect 

the signification of the Magdalene’s attribute through the fourteenth and fifteenth 

centuries.  

 

 
of the Holy Sepulchre”. Journal of the Society of Architectural Historians 62/1 (Mar. 2003), pp. 4-23, 
fig. 2; Ampulla de Monza, image in HASKINS, Susan – Mary Magdalene, fig. 8, p. 57. For analysis, see 
WILLOUGHBY, Harold. R. – “The Distinctive Sources of Palestinian Pilgrimage Iconography”. Journal 
of Biblical Literature 74/2 (Jun. 1955), pp. 61-68; Censer from the British Museum from seventh 
century Syria, Inventory object number n. MME 72 12-2, 1. The Metropolitan Museum of Art has a 
fifth century pyx from the eastern Mediterranean (see R. Ousterhout, above). Other examples of pyxes 
with the image of the Magdalene are at Sitten in Switzerland, in the church of Valeria and in Cleveland, 
USA, SOPER, Alexander Coburn – “The Italo-Gallic School of Early Christian Art”. The Art Bulletin 20/2 
(Jun. 1938), pp. 145-192. 
41 BELTING, Hans – Image et Culte, p. 543. 

http://www.insecula.com/musee/M0024.html


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     247 

 
Fig. 1 – Guido da Siena, Virgin and Child surrounded by Saints, c.1270, tempera on wood, 

96x186 cm Pinacoteca Nazionale, Siena. 
(photo: Sailko, Wikimedia Commons, in public domain). 

 

 

This dossal (Fig. 1), inscribed with the date 1270, by Guido da Siena, most likely for 

a Franciscan church in the region, is among the first known of this kind of grouped 

altarpiece. Even if it has been truncated, and therefore possibly iconographically 

incomplete, we can, with what we see, pursue a satisfying analysis of the spiritual 

manifesto desired by Guido’s patrons42 . How should the spectator understand the 

the selection of the Virgin and Child surrounded by Saints Francis, John the Baptist, 

John the Evangelist, and Mary Magdalene? The overarching theme, which we will 

see again in Simone Martini’s (c.1319) Santa Caterina altarpiece for the Dominicans 

of Pisa43 as analyzed by Joanna Cannon, is that of the medium of communication and 

writing44. And we will see how the vase plays into this theme, though in a quite 

differently accented Franciscan tone.  

 

In Guido’s dossal, all the figures are associated with hermitism. The Baptist wears 

animal skins which isolate him from civilization. The Evangelist took refuge on 

Patmos, as did the Magdalene’s in the south of France according to medieval legend. 

 
42 BELTING, Hans – Image, pp. 511-547. 
43 Simone Martini, Santa Caterina Polyptych, 1320, tempera on wood, 95x339 cm, Museo Nazionale 
di San Matteo, Pisa. 
44 CANNON, Joanna – “Simone Martini, the Dominicans and the Early Sienese Polyptych”. Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes 45 (1982), pp. 69-95.  



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     248 

Francis spirited himself away on Mount Alverna. Underlying this theme of 

hermitism is the theme of prophecy. The first John bears the scroll of Old Testament 

prophets, of which is he is the last. The second John bears a codex. This evolution to 

a new form of book was taken as signifying the passage towards the age of Grace 

through the birth of Christ, as announced by the Evangelists. Of these four, John of 

Patmos is usually considered the most mystical as well as the most prophetical, since 

he was also the author of Revelation, predicting the second coming of Christ. In fact, 

the book this last prophet holds, with its five circles analogous to the two on 

Francis’s book cover, seems less to represent the Gospel than his visions of the 

Apocalypse, as we will see. Firstly, the two tomes resemble each other closely. The 

pages of the open book are as red as the cover of the closed one. These two tomes 

seem to be in fact one, at least figuratively, metaphorically. This would in turn 

hearken to a major preoccupation of Franciscan exegesis, a prophetic preoccupation 

of John’s foretelling, Ap. 5:1, that is: “I saw, in the right hand of he who sat on the 

throne, a book written both within and without, sealed with seven seals”. The two 

books combined, as imagined by Guido da Siena, placing them in the hands of Francis 

and John of Patmos, seem figuratively to point to that very description of a book 

inscribed upon both inwardly and outwardly. Moreover, the seals that mark these 

tomes are also a reference to Franciscan prophecy. For the Friars Minor considered 

Francis to be the angel of the sixth of the prophesied seven seals, as announced in 

this Johannic passage. It is then the sixth and seventh that the Poverello bears on this 

book, and the saint’s two stigmata that mark his hands are twinned to the two seals 

of the book they hold – these wounds were said to be the “seal” of God the Father45. 

Francis, as this angel of the sixth seal that John announced, would open the new age 

of faith46. With this passage, just as the Baptist announced the coming of Christ and 

the new era, the prophet of Patmos foretold the coming of Francis, Alter Christus, 

and a turning point in the history of salvation.  

 

 
45 BONAVENTURE – “Le gende Majeure de François d’Assise”. Trans. M. Ozilou. In DALARUN, Jacques 
(dir.) – François d’Assise, Ecrits, Vies, témoignages. T. II. Paris: Cerf, 2010, p. 2361, speaks of “seals of 
the sovereign King imprinted in his body”.  
46 PIRON, Sylvain – “Le me tier de the ologien selon Olivi. Philosophie, the ologie, exe ge se et pauvrete ”. 
In KO NIG-PRALONG, Catherine; RIBORDY, Olivier; SUAREZ-NANI, Tiziana (ed.) – Pierre de Jean Olivi. 
Philosophie et théologie. Berlin: De Gruyter, 2010, p. 55. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     249 

The vase, though not a support of writing as are the other iconographical signifiers, 

is coherent with this interpretation. The Magdalene offered it to Christ “in 

preparation for my burial” hence by premonition, by secret knowledge. She is an 

initiate of Christ’s secret teaching, of the mystery of the Incarnation, according to 

Richard of Saint-Victor (d. 1173)47. It is the source of her eloquence when converting 

the pagan population of Marseille, as her apocryphal legend held48. This legend was 

an extension of her role of Apostola Apostolorum, Apostle to the Apostles, as named 

so by Hippolytus of Rome (c.175-c.236), title she earned as first witness to the 

Resurrection. Here her hand gesture seems to mark that role, hailing the viewer with 

her good news of the salvation of the body as symbolized by the vase, the glorious 

body resurrected, as held in the other, a future promise. This gesture will be echoed 

throughout the next generation of Magdalenian iconography as we will see notably 

in the Florentine altarpiece of 1285 by the Master of the Magdalene which also 

develops the idea of the Magdalene as prophet by way of being a receptacle. 

 

Further to this, of all these supports of writing – the two books, and the two scrolls 

– in the end none of the communication here is legible and only that of Francis allows 

us to see what is written. Yet, as pseudo-kufic lettering, it is as impenetrable to 

human intelligence as the closed book and scroll. Intellectual parsing is beyond our 

means. This is not a fault of the artist, but a well-thought-out execution of a symbolic 

idea. The epigraphy spreads undecodably over the red surface in a kind of mystic, 

rather than intellectual, enlightenment. The gold becomes a reference to the Word 

made flesh, the Light at the beginning of the word held in the arms of the Madonna, 

the incomprehensible mystery of the Incarnation.  

 

 
47 “Praecepturus Dominus Moysi de constructione tabernaculi, primo omnium instruxit cum de arca 
fabricanda, ut ex eo ipso innuerit propter illam caetera omnia esse facienda. Praecipuum et principale 
sanctuarium arcam fuisse puto quod nemo dubitat ex omnibus illis quae tabernaculum foederis 
continebat. Quaerenti igitur quam gratiam significare possit illud sacrarium quod caeteris omnibus 
dignius fuit, facile occurrit, nisi forte quis dubitet quod Maria optimam partem elegerit. Sed quae est 
ista pars optima quam Marie elegit (Luc. X) visi vacare, et videre quam suavis est Dominus? (Psaums 
xxxiii.) Nam Martha, ut Scriptura loquitur, sollicitudinem gerente, Maria sedens secus pedes Domini 
audiebat verbum illius”. RICHARD OF SAINT-VICTOR – Benjamin major. Patrologia Latina. T. 196, col. 
64-65. Paris: J.-P. Migne, 1855. 
48 “...and no wonder, that the mouth which had pressed such pious and beautiful kisses on the Savior's 
feet should breathe forth the perfume of the word of God more profusely than others could”. JACOBUS 
OF VORAGINE – The Golden Legend, p. 377. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     250 

The Magdalene’s vase perfectly integrates this Incarnational, indeed sacramental 

reading. The cylinder with its conical lid recalls the form and the substance given to 

liturgical vases. The white veil hearkens to the winding cloth around the body of 

Christ (the Eucharist) which this vase will anoint, as much as to the chalice veil, or 

other ceremonial cloths of use in Holy Communion, such as those which the 

celebrant uses to hold the various sacred recipients49. The Sermo of Odo of Cluny 

explains that the saint is initiated into the mystery of the Humanity of the Word - 

that later she is supposed to have “diffused” like her perfume50. 

 

 The Prophetic Vase After Guido da Siena 

Though widely varied in context and patronage, in most of the altarpieces that we 

will examine in this part, the Magdalene is painted in similar company, witnessing 

the enduring meaning of these theological pairings.  

 

Duccio’s Polyptych N°. 47 (Fig. 2), painted after 1311, includes John the Evangelist 

with his book, and John the Baptist with his cross, while placing the Magdalene and 

her vase – covered here with pseudo-kufic writing – under the aegis of the prophets 

Malachai and Daniel. On his scroll the former holds the words “ecce ego mitto 

a(n)g(e)l(um) meu(m)/qu(i) p(re)parabit via(m) ante facie(m) tuam” (Math. 11: 10), 

while the latter’s reads “Lapis imprecisus (sic) d(e) monte sine minibus”51. Duccio’s 

representation of the vase with its mysterious script seems to condense the pseudo-

kufic calligraphy of Francis and the vase of the Magdalen in Guido’s dossal. In the 

context of Duccio’s theological program, the prophetic association seems to 

voluntarily recall the impenetrable writing on the wall of Nebuchadanezzar from the 

Book of Daniel and perhaps the ability of the Magdalene to grasp sacred enigma, as 

we have seen from the excerpts from Richard of Saint Victor and Odo’s Sermo. We 

 
49 SUBES, Marie-Pasquine – “Art et liturgie: le flabellum et l’ostension de la pate ne dans le ce re monial 
de la messe”. Bibliothèque de l'école des chartes 162/1 (2004), pp. 97-118. 
50 IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae Magdalenae 
attribue  a  Odon de Cluny”, pp. 47-49. 
51 The first quote comes from the Book of Malachai 3:1, with variations, “Behold, I send My messenger, 
and he will prepare the way before thy face.” The second from the Book of Daniel 2:34, a variant on 
“Thou sawest till that a stone was cut out without hands, which smote the image upon his feet that 
were of iron and clay, and brake them to pieces” and 2:45, “This is the meaning of the vision of the 
rock cut out of a mountain, but not by human hands—a rock that broke the iron, the bronze, the clay, 
the silver and the gold to pieces”. In BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio: Alle origini della pittura 
senese. Milan: Silvana, 2003, p. 234. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     251 

can understand the sense of Malachai’s quote as her witnessing the resurrected 

Christ, seeing the revealed Savior face to face.  

 

 

 
Fig. 2 – Duccio, Polyptych N°. 47, 1311 or after, tempera on wood, 184x257 cm Pinacoteca 

Nazionale, Siena (photo: Comubusken, Wikimedia Commons, in public domain). 
 

 

Simone Martini’s Orvietan San Domenico Polyptych52 from the early 1320s has a 

Dominican origin. The Magdalene holds her vessel while a tiny portrait of the patron 

kneels at the bottom of her frame. According to de Castris’s reconstruction53, she is 

surrounded by Saint Peter and his book and key, and Saint Dominic with lily and book, 

while Paul occupies the other flank of the polyptych with his letters. Once again, the 

vase integrates a context of the written word as in Guido’s altarpiece (Fig. 1). 

 

The same goes for another of his works for the Preachers, the Santa Caterina 

Polyptych of the Pisan studium. Here the artist has given to the Magdalene’s other 

 
52 Simone Martini, San Domenico Polyptych (Orvieto Polyptych), c. 1321, tempera on wood, 113x257, 
Museo dell'Opera del Duomo, Orvieto. 
53 LEONE DE CASTRIS, Pierluigi – Simone Martini. Trans. Christine Piot. Arles: Actes Sud, 2007, p. 188. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     252 

hand a subtle gesture of benediction in keeping with the vase as pyx, or as element 

of the diffusion of her own fragrant predication, for she is in fact twinned to the 

preaching figure of Catherine of Alexandria on the other flank of the altarpiece, and 

next to Saint Dominic on her own side. That other figures include John the Baptist 

and John of Patmos is now entirely unsurprising after the initial grouping of these 

figures by the patrons of Guido da Siena54. 

 

Lorenzo Veneziano, for instance, in the years 1357-1359, on his Polyptych Lion, 

places his Magdalene, with golden vase, between John the Evangelist, Dominic, and 

Francis55 (Fig. 3).  

 

 

 
Fig. 3 – Lorenzo Veneziano, Polyptych Lion, 1357-1359, tempera on wood, 258 x 432 cm, 
Galleria de l’Accademia, Venice (photo: Sailko, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 

 

 

 

 
54 I am grateful to Reviewer 2 for the suggestion of addressing this eloquent gesture. 
55 Lorenzo Veneziano, Polyptych Lion, 1357-1359, tempera on wood, 258x432 cm, Galleria de 
l’Accademia, Venice. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     253 

To take one later polyptych which shows the lasting influence of the reading we have 

given to Guido’s dossal we might look to Gentile da Fabriano’s Valle Romita 

Polyptych of 1410-1412 (Fig. 4). The Magdalene with her vase – which looks more 

and more like a monstrance, etched now into the gold-leaf background – is placed 

beside Dominic with his book which contains his theology, and paired on the 

opposite side with Jerome holding a miniature church, a stand-in for his translation 

of the Bible. As this allowed for a radiation of the Christian religion by holy scripture, 

the church door “radiates” gold striations, as does the side wound of Francis next to 

him. This wound also propagated the Faith as did Dominic with his preaching. 

Jerome’s church also points to the Magdalene’s role as Ecclesia, the Mystical Body of 

Christ. The references to the programs painted by Guido da Siena (Fig. 1), in which 

the vase is a place-keeper for the spreading of the word of God, are evident.  

 

This continues through the Quattrocento, associating the Magdalene with Church 

Fathers and with John the Baptist. An altarpiece dated to 1466 and attributed to 

Benozzo Gozzoli shows her with her jar next to John the Baptist with Martha and 

Augustine56. Botticelli’s Saint Ambrose Altarpiece of c.1470 places her with a vase in 

her hand in company of, among others, John the Baptist and Francis57. Neri di Bicci’s 

Virgin and Child commissioned in 1477 is surrounded by Saints John the Baptist, 

Clare, Francis, and the myrrhophore Magdalene in the church of Saint Martino a 

Mensola58. At the turn of the sixteenth century Mantegna’s Virgin and Child is 

surrounded by the Baptist and the vase-holding Magdalene59.  

 

 

 

 

 

 

 
56 Benozzo Gozzoli, Saint Andrea Altarpiece, 1466, tempera on wood, 137x138 cm, Museo Civico, San 
Gimignano. 
57 Botticelli, Sant’Ambrogio Altarpiece, c.1470, tempera on wood, 167x195 cm, Uffizi, Florence. 
58 Neri di Bicci, Virgin and Child with Saints, 1477, tempera on wood, dimensions unavailable, San 
Martino a Mensola. 
59 Andrea Mantegna, Virgin and Child with Saints, 1490-1506, tempera on canvas, 139.1x116.8 cm, 
National Gallery, London 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     254 

 

 

 

 
Fig. 4 – Gentile da Fabriano, Valle Romita Polyptych, 1410-1412, tempera on wood, 280x 

250cm, Pinacoteca di Brera, Milan. 
(photo: JarektUploadBot, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 
 
 
 
 
 
 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     255 

 The Somatic Implications of the Vase: Medicine, Healing, Death, 

Resurrection 

This is not to say that each of these altarpieces gives an identical sense to the vase. 

The individual groupings bring to the fore a different meaning. For all the prophetic 

implications of Duccio’s Polyptych N°. 47 (Fig. 2) we must also recall that the 

altarpiece was painted for the hospital of Santa Maria della Scala60. Under the care 

of the Cistercians61, this brings to mind Bernard of Clairvaux’s sermons on the Song 

of Songs which identifies the oil of the Bride with the name of Christ that is a healing 

medicine62, indeed kept in a small vase63. This image is traditional in Christian 

exegesis since Augustine (354-430) called Christ an apoteca and it is in this sense 

that Jacobus of Voragine calls Christ a shattered alabaster jar64. Across medieval 

Europe, hospitals were furthermore frequently dedicated to the Magdalene65. The 

perfume of the Magdalene then was associated on one hand with the suffering body 

subject to death, and on the other that even in death there would still be eternal life 

offered in the salvation she symbolized, that any sinner might also be redeemed and 

come then, as she had done, face to face with God who had been made flesh and 

defeated the punishment for transgression. That face-to-face meeting is even 

foretold, as we have seen above, in the inscribed writings of the prophet associated 

with her. 

 

This association with the suffering body was not unusual. A fifteenth-century fresco 

in the chapel of a former hospital in Alatri shows the saint reaching out from behind 

the painted loggia to offer her jar to the bleeding Christ in form of an Imago Pietatis 

in the loggia next to her, and by way of that very gesture, to the spectator (Fig. 5). 

The placement of the vase visually “rhymes” with the outpouring of the sacred blood 

from Christ’s side wound. In the very early sixteenth century, as far away as France, 

 
60 BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio, p. 234. 
61 REDON, Odile – “Le pe re du bienheureux: Bonatacca Tacche, conseiller siennois et podestat 
impe rial”. Médiévales 17/ 34 (1998), p. 40 and p. 45. 
62 BERNARD DE CLAIRVAUX – Sermons, Sermo 15, IV, 7, pp. 342-343. 
63 BERNARD DE CLAIRVAUX – Sermons, “Hoc tibi electuarium habes O anima mea reconditum in 
vasculo vocabuli huius quod est Iesus”, Sermo 15, IV, 7, pp. 342-343. 
64 ALBERT, Jean-Pierre – Odeurs de sainteté: la mythologie chrétienne des aromates. Paris: EHESS, 
1996, pp. 172-182. 
65 SAXER, Victor – Le Culte de Marie Madeleine, p. 119, p. 121, pp. 135-136, ff; JANSEN, Katherine – 
The Making of the Magdalene, furthers this finding with regard to Italy, pp. 111-113.  



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     256 

the Saint Bartholomew Altarpiece shows this perfume jar in the hand of the 

Magdalene, as if offered to the viewer present in its place of origin, the Antonite 

hospital in Paris66. Hence the vase signifies the body in its passible suffering as well 

as its source of hope, be it the healing of the flesh by medicine or the salvation upon 

death in which the soul meets its maker “face to face”. 

 

 

 

 
Fig. 5 – Maestro della Madonna di Alvito, Imago Pietatis and Mary Magdalene, 15th century, 

fresco, dimensions unavailable, church of the Madonna della Sanità, Alatri (photo: 
Fabiosbaraglia, Wikimedia Commons, in public domain). 

 

 

 

 

 

 
66 Master of the Saint Bartholomew Altarpiece, Descent from the Cross, 1500-1505, oil on wood, 
227x210 cm, Muse e du Louvre, Paris, analyzed in BOYLE, Marjorie O'Rourke – “Coquette at the Cross? 
Magdalene in the Master of the Bartholomew Altar's Deposition at the Louvre”. Zeitschrift für 
Kunstgeschichte 59/4 (1996), pp. 573-557. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     257 

 The Somatic Implications of the Vase:  Sins of the Flesh and Grace’s 

Vessel 

We have looked at Simone Martini’s San Domenico Polyptych and analyzed there the 

use of the vase as influenced by the meanings given it by Guido da Siena. The 

Orvietan work, however, adds another layer to the meaning given to the vase. Paul, 

her visual counterpart in the iconographical layout of the polyptych, is the Apostle, 

the “chosen vessel” (Acts 9:15) from which grace overabounded where sin had 

abounded (Romans 5:17 and 5:20). We know that this description was also applied 

by commentators to the Magdalene, the Apostola Apostolorum, who is here the 

Apostle’s spatial and conceptual counterpart. Moreover, Paul’s letter, symmetrically 

twinned to the Magdalene’s vase, is inscribed with “Ad Romanos”. It is in this same 

Epistle that Paul delineates human beings as vases of different materials: clay, wood, 

silver, and gold, that God, as a potter, has made according to his will. It is also this 

letter that sketches out the differences in nature between the passible body of 

mortal life and the subtle glorified body of the resurrection. This can be understood 

as reiterating the vase which his visual complement holds is also to be understood 

as a metaphor for the body which is subject to death but also to transformation into 

a glorious state. 

 

When we find the Magdalene paired again with Paul, some years later in Venice, in 

Lorenzo Veneziano’s Lion Polyptych, the association is perhaps motivated by the 

same thinking (Fig. 3).  

 

Still later, we find them together again in the sacra conversazione of Raphael’s 

Ecstasy of Saint Cecilia from 1514-1517 in the company of John the Evangelist and 

Augustine. (Fig. 6). Daniel Arasse and Stanisław Mossakowski have analyzed this 

iconographical program, seeing the underlying themes of love, virginity, sin, 

conversion, and mystical contemplation that joined the Apostle to the Apostola67. 

Paul holds, along with his traditional sword, two letters which are not inscribed. 

They have convincingly been supposed to be the Epistles to the Corinthians for their 

 
67 ARASSE, Daniel – “Extases et visions be atifiques a  l’apoge e de la Renaissance: quatre images de 
Raphae l”. Mélanges de l’École française de Rome 84 (1972), pp. 403-492; MOSSAKOWSKI, Stanislaw - 
“Raphael’s St. Cecilia. An Iconographical Study”. Zeitschrift für Kunstgeschichte 31 (1968), pp. 1-26. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     258 

exposition of the nature of conversion and mystical love68. Within a passage that 

addresses these issues, Paul once again resorts to his metaphor of the body as vessel 

containing divine Grace (II Cor 4:7). 

 

 

 
Fig. 6 – Raphael, Ecstasy of Saint Cecilia, oil transferred from panel to canvas, 220x136 cm, 

1514-1517 Pinacoteca Nazionale, Bologna. 
 (photo: Attilios, Wikimedia Commons, in public domain). 

 

 

  

 
68 MOSSAKOWSKI, Stanislaw – “Raphael’s St. Cecilia. An Iconographical Study”, pp. 2-4, 6. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     259 

In this play of interpretation by association, another frequent grouping is 

meaningful. Niccolò di Segna’s altarpiece of 1337 links the Magdalene and her vase 

with Saint Lucy69. In Venice we find this assemblage in the 1427 Sant’Elena 

Altarpiece by Michele di Matteo70 and later in Sebastiano del Piombo’s Pala di San 

Giovanni Chrysostomo of 1511 (Fig. 7).  

 

Lucy is, like most other martyrs of the Catholic host of Saints, and unlike the 

Magdalene, a virgin. This virginity hearkens however to both perfume and 

container. It is, of old, referred to as a sweet unguent and as balm contained in a 

breakable vessel. In her offices, Lucy’s virginity is described as habitaculum for 

receiving God71, a word usually translated as “abode”, but also chosen for the womb 

of the Virgin Mother. Hence, we see her often holding a vessel. Furthermore, Lucy’s 

virginity was challenged in the process of her martyrdom by placing the maiden in 

a brothel. The receptacle therefore also refers once again to the female sexual 

anatomy, accentuating this signification with regard to that vase the Magdalene 

holds when paired with the martyred virgin.  

 

 Vase and Vision: Seeing the Resurrected Christ   

Another shared theme between Lucy and the Magdalene is vision. This too then is a 

reference to the acts of the body and its suffering.  Since the martyr’s eyes were 

pierced, Lucy was the patron of visual maladies and, when not holding the receptacle 

of her virginity, frequently portrayed carrying her eyes. Another way of giving 

expression to this was to picture her vessel as transparent, as with Sebastiano del 

Piombo, itself deriving from Giovanni Bellini’s portrayal of the martyr in his San 

 
69 Niccolo  di Segna, Polyptych, 1337, tempera on wood, 110x168 cm, Pinacoteca Nazionale, Siena. In 
BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio, pp. 366-69. 
70 Michele di Matteo, Sant’Elena Altarpiece, 1427, tempera on wood, dimensions unavailable, Galleria 
de l’Accademia, Venice. 
71 “Lucia, virgo, quid a me petis, quod ipsa poteris praestare continuo matri tuae? Nam et fides tua illi 
subvenit, et ecce salvata est; quia jucundum Deo in tua virginitate habitaculum praeparasti, or again, 
Jucundum in sua vriginitate habitaculum adornarat Deo suo”. BEAUGRAND, Augustin – Sainte Lucie, 
vierge et martyre de Syracuse: sa vie, son martyre, reliques, son culte. Paris: Maurice Tardieu, 1882, p. 
141. tr. Virgin Lucy, why do you ask me for your mother that which you can constantly give her? 
Indeed, she has received it from your faith, and now she is saved; for you prepared with your virginity 
an abode for God that please him / she prepared in her virginity an abode for her god that pleases 
him. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     260 

Zaccharia altarpiece of 150572. One of the great turning points on which the 

Magdalene’s theological importance rests is, of course, her witnessing of Christ’s 

resurrection, her act of seeing. John’s verses describe the Magdalene weeping, as she 

initially mistakes Christ for the gardener before fully recognizing him. Theologians 

took this to mean a conversion from the spiritual blindness of doubt to sight and 

perfect faith73. Another reading of the scene commonly interprets this passage as 

that of moving from the touching that characterizes her attachment to the physical 

presence of the Incarnate flesh to a more spiritual understanding of his purpose, 

moving along an anthropological hierarchy from touch to sight, acts of the body 

growing progressively less physical and more spiritualized. 

 

 

 
Fig. 7 – Sebastiano del Piombo, Pala di San Giovanni Chrysostomo, 1511? oil on canvas, 

165x200 cm, Church of San Chrysostomo, Venice. 
 (photo: Sailko, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
72 Giovanni Bellini, Pala of San Zaccharia, 1505, oil on wood, 500x235 cm, Church of San Zaccharia, 
Venice. 
73 AUGUSTINE – Homélies sur l’Evangile de Saint Jean. XLIV-LIV. Trans. M.-F. Berrouard. Paris: Etudes 
Augustiniennes, 1989, tr. XLIX, 1-3, Tractate CXXI. Chapter XX, 10–29, 2-3. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     261 

So, Sebastiano del Piombo gives us a Magdalene holding gold and a Lucy holding 

glass and this seems to hearken to the very passage of Thomas Aquinas that we 

opened with, in which the resurrected body, the glorious soma, is compared to both 

substances, surpassing them. Virgin Martyr and Converted Sinner summarize the 

states of what the saved body will become at the resurrection. 

 

The Vase and Its Substance in Artistic Representation 

 Gold 

If the gospels describe the vase as made of alabaster, this is not the only substance 

imitated for its rendering. The Magdalene makes her first appearances in medieval 

Italian art on the side panels of painted crosses. The tabelloni of a thirteenth century 

cross (Fig. 8) show her with the other women bearing a golden jar of ointment to the 

tomb, against a gold leaf background74. Guido da Siena’s dossal seems to quote from 

this source in the vase he gives to his Magdalene (Fig. 1). If the fourteenth century 

ushers in the era of the vase depicted as alabaster that lasted throughout the 

sixteenth century, the gold vase will remain a viable visual alternative throughout 

our period. Even in the early years of this shift with Duccio’s Polyptych No. 47 (Fig. 

2), the Sienese artist retains the use of gold in the pseudo-kufic chrysography that 

decorates it. As a fully gold object, it appears in the hands of the preaching 

Magdalene in the 1285 Florentine panel of the Magdalene Master (Fig. 9). We see it 

again as such in the fourteenth century figures of the Magdalene, for example in the 

1320 Sienese polyptychs by Niccolò di Segna75 and Segna di Bonaventura76. It is 

golden in two altarpieces by Paolo Veneziano: on the predella of that of Chioggia77, 

and again on the altarpiece now in the Museo di Palazzo Venezia78. Paolo’s disciple, 

Lorenzo Veneziano, uses this same conceit in the Polyptych Lion (Fig. 3). We find it 

in gold in Tuscany still with the standing figure from Bernardo Daddi’s workshop of 

 
74 BURRESI, Mariagiulia; CALECA, Antonino (ed.) – Cimabue a Pisa, la pittura des Duecento da Giunta 
a Giotto. Pisa: Pacini Editore, 2003, n.7, pp. 109-113. 
75 Pinacoteca Nazionale, Sienna. See BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio, pp. 366-369. 
76 Segna di Bonaventura, Mary Magdalene, c1320, tempera on wood, 44.2x29.1 cm, Alte Pinacothek, 
Munich. 
77 Paolo Veneziano, Mary Magdalene, detail, tempera on wood, 20 x 18 cm, predella, of the Polyptych 
of the Virgin and Child and Saints, inscription 1349, Church of San Martino, Chioggia. In PEDROCCO, 
Filippo – Paolo Veneziano. Trans. Isabelle Rey-Herme. Tournai: Paris la Renaissance du Livre, 2003, 
pp. 180-183. 
78 Paolo Veneziano, Mary Magdalene, detail, tempera on wood, 60 x 22 cm, Polyptych of the Virgin and 
Child, 1350s, Museo di Palazzo Venezia, Rome. In PEDROCCO, Filippo – Paolo Veneziano, pp.190-198. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     262 

1327-1348 79 and in the Crowning of the Virgin by the Maestro di San Lucchese c. 

1340-137080. We find it once more in the bust figure of the saint by Antonio 

Veneziano (Fig. 10) who was active between 1369 and 1388 in Venice and Tuscany. 

 

 

 
Fig. 8 – Anonymous Greek or Pisan, Marys at the Tomb, detail, Crucifix, 1200-1210, tempera 

on wood, 298 × 233 cm, Museo Nazionale di San Matteo, Pisa. 
(photo: Eugene a, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 
 
 

 
 
 

 
79 Sotheby’s “MI0266”, Old Master Paintings, Milano, Tuesday, November 28, 2006, Lot 25. 
80 Maestro di San Lucchese, Coronation of the Virgin, 1365-70, Tempera on wood, 52 x 24 cm, 
Lindenau Museum, Altenburg. In GARNOT, Nicolas Sainte-Fare (ed.) – De Sienne à Florence: Les 
primitifs italiens. Bruxelles: Fonds Mercator, 2009, pp. 128-131. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     263 

 
Fig. 9 – Magdalene Master, Mary Magdalen surrounded by eight scenes of her life, 1285, 

tempera on wood 178x90 cm Galleria de L’Accademia, Florence. 
(photo: Tetrakys, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 
 

 
Fig. 10 – Antonio Veneziano, Mary Magdalene, 14th Century, tempera on wood, dimensions 

unavailable, Pinacoteca Vaticana, Vatican. 
 (photo: Migdalmat, Wikimedia Commons, in public domain). 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     264 

It is current throughout the Quattrocento. In Tuscany, Fra Angelico depicts the vase 

as golden in his Crowning of the Virgin of 1430-1432 (Fig. 11) as well as in his 

standing figure of the Saint in the Cortona Triptych of the Virgin of 1433-1434 or 

143781. We find it with Neri di Bicci’s Magdalene of 1477 and in Biagio d’Antonio’s 

painting of the saint of these same years. By the very end of the century, it still 

utilized by Filippino Lippi in his panel of the penitent figure82 and by Fra Bartolomeo 

in his altarpiece of The Holy Father, St. Mary Magdalene, and St. Catherine of Siena of 

1508 for the Dominicans of Venice83. 

 

 

 
Fig. 11 – Fra Angelico, Coronation of the Virgin, 1430-1432, tempera on wood 213 × 211 cm, 

Musée du Louvre, Paris. 
(photo: Eugene a, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
81 Fra Angelico, Triptych of Cortona,1436-37, tempera on wood, 218x240 cm, Museo Diocesano, 
Cortona. 
82 Filippino Lippi, Mary Magdalene, c. 1500, oil on wood, 133x38 cm, Galleria de l’Accademia, Florence. 
83 Fra Bartolomeo, Altarpiece of The Holy Father, St. Mary Magdalene, and St. Catherine of Siena, 1508, 
oil on wood, 360 x 234 cm, Villa Guinigi, Lucca. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     265 

The Veneto and its orbit also use this device, as in Gentile da Fabriano’s Valle Romita 

(Fig. 4) and Quaratesi altarpieces from the first half of the fifteenth century84. Thus, 

we see it also in the Sant’ Elena Altarpiece of 1427 and Carlo Crivelli’s two standing 

Magdalenes, namely from the Saint Francis altarpiece of Montefiore of 1473 (Fig. 12) 

and from the individual panel of c.149285. As well, Sebastiano del Piombo’s 

Magdalene holds a golden vase in his San Giovanni Chrysostomo altarpiece (Fig. 7).  

 

 

 
Fig. 12 – Carlo Crivelli, Mary Magdalene, detail, San Francesco Altarpiece, 1473, tempera on 

wood, 174x54 cm, Polo Museale di San Francesco, Montefiore dell’Aso. 
(photo: DarTar, Wikimedia Commons, in public domain). 

 

 

 

 
84 Gentile da Fabriano, Quaratesi Altarpiece, detail Mary Magdalene, 1425, tempera on wood, 
200x60 cm, Uffizi, Florence. 
85 Carlo Crivelli, Mary Magdalene, c. 1492, tempera on wood, 152x49 cm, Rijksmuseum, Amsterdam. 
In GOLSENNE, Thomas – Carlo Crivelli et le matérialisme mystique du Quattrocento. Rennes: Presses 
Universitaires de Rennes, 2017, p. 27, p. 38. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     266 

In the course of our examination of Guido da Siena’s dossal (Fig. 1), we saw that the 

gold of the vase and the saint’s handling of her attribute also clearly refer to it as a 

liturgical vessel, objects which themselves were made of gold, that noblest of 

substances. In the narrative panels of the Magdalene Master’s altarpiece (Fig. 9), the 

Eucharistic cup, the funeral censers, and the Magdalene’s vase are all depicted in 

gold leaf. Guido’s use of gold leaf in this work fits into a larger symbolic scheme as 

we have seen but is most concentrated in the vase which functions as a sort of 

magnet of bright reflective light, a second focal point in the composition of the Virgin 

and Child. This is emphasized by the gold striations on the Magdalene’s veil that 

seem, compositionally, to emanate from the jar. This elaborate plastic expression of 

the vase that will so influence and inform ulterior formulations should not surprise 

us coming from the hands of a Sienese painter. Already in the thirteenth century, the 

town was renowned throughout Europe for the craftsmanship of its goldsmiths in 

the fabrication of liturgical objects86.  

 

By extension, of course, the gold expresses the sacred quality of the anatomy of the 

two Marys. This helps to explain that it does not distract from the main subject, that 

is the Christ-bearing Madonna, but rather reiterates her. Indeed, in the Sermo, the 

Magdalene is included among the number of the Virgins of the Apocalypse87. Hence 

the golden vase is seen in evidence in images of the Coronation of the Virgin such as 

that of the Maestro di San Lucchese and that of Fra Angelico (Fig. 11). The latter 

insists on the precious quality of the metal by placing it against a backdrop of marble 

steps leading to the Holy Couple.  

 

The playing of one material against the other seems to hearken to Paul’s 

anthropology laid out in his Epistle to the Romans in which there are vases of 

common or of noble matter and usage. Elsewhere he names clay, wood, silver, and 

gold as substances the Creator uses to form the human body, but to different 

purposes (II Tm, 2,20). This last is the most exalted of all. That it is the most noble 

of substances we can infer from its position as the last element named Paul’s own 

 
86 BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio, pp. 436-467. 
87 IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae Magdalenae 
attribue  a  Odon de Cluny”, pp. 63-64. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     267 

hierarchical list. Furthermore, it was considered in our period to be the purest of 

substances, the most appropriate to liturgical vessels and that which the alchemists, 

be they Mendicant, be they secular, aimed to reproduce, without any “vile” 

component. Thomas Aquinas, for example, explains “chosen vessel,” that is Paul, is 

exegetically made of solid gold88. Moreover, the Angelic Doctor, citing Gregory on 

Job, returns to this metal when attempting to find some comparison to the nature of 

the subtle body of the resurrection to which, we recall, the period ascribes claritas89.  

 

Placing this substance in the hands of the Apostola highlights once more her close 

association with the passage from the corruptible Adamic body to the incorruptible 

body of the Resurrection to which she bore witness. Fra Angelico for whom, 

according to Georges Didi-Huberman, the mottled marmo finto was an expression of 

the perfected form of Adam’s clay90, insists on this thinking in the play of the two 

materials in his Coronation (Fig. 11), by placing the gold against the background of 

the marble steps to the throne pictured. Filippino Lippi at the turn of the sixteenth 

century is making a similar statement in his portrayal of the haggard penitent, 

seemingly near leaving off her terrestrial existence. Her greyish, wasted flesh 

contrasts with the precious metal of the jar in her worn hand as a promise of what 

her body will soon become. In the Magdalene attributed to Biagio d’Antonio, the 

artist employs a similar device, but now harmonizes the gold of the vase with the 

blond tresses framing them, hence a continuum of comparison more than a contrast, 

as if to say that the body of the saintly sinner is not so much to be scorned and cast 

off in death as to be cherished for the message it can send of hope for redemption91. 

In the hands of different artists then, the visual metaphor is slightly inflected, but 

the reflection remains of the idea of this vase as a synecdoche for her whole body. 

 

The use of gold to render the vase can further speak to the function of Mary 

Magdalene and the stuff or material of which her soma was understood by a period 

 
88  THOMAS AQUINAS – Super Epistolam ad Romanos lectura. Ed. R. Cai, Turin and Rome: Marietti, 
1953. 
89  BASCHET, Jérôme – “Âme et corps dans l’Occident médiéval”, pp. 5-30. 
90 DIDI-HUBERMAN, Georges – Fra Angelico: dissemblance et figuration. 2e Ed. Paris: Flammarion, 
1995, pp. 117. 
91 Att. Biagio d’Antonio, Mary Magdalene, latter 15th century, oil on wood, 145x61 cm, Muse e des 
Beaux Arts, Lille. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     268 

viewer. In the process of her conversion, she herself is changed into gold as 

described in the sermon of Gregory the Great which initially brought together the 

disparate biblical figures that comprised her92. Her name was etymologized to mean 

“she who receives light” and “she who gives light” in turn, the illuminata-

illumnatrix93. This clearly motivates the use of chrysography by Guido da Siena in 

which her vase seems to radiate light in the striations that integrate her bright red 

veil (Fig. 1). This, along with her liturgical title of Mundi Lampas, is a satisfying 

framework in which to understand the choices of the artists above who portray her 

holding her vase aloft like a kind of lamp. Paolo Veneziano’s Chioggia Magdalene is 

an example of this as are the Valle Romita (Fig. 4), Sant’ Elena, and Montefiore (Fig. 

12.) altarpieces as well as Fra Angelico’s Coronation (Fig. 11).  

 

 Alabaster 

It is in the fourteenth century that painters begin to render the vase in white stone, 

evoking the material described in the gospels. We have seen that initially Duccio’s 

Polyptych No. 47 (Fig. 2) applies to the pseudo-kufic chrysography, but the substance 

of the vase is the alabaster. Simone Martini inherits this usage in the Santa Caterina 

Polyptych, as well as in his Maestà94. Such a rendering is spread through most of the 

bust figures emanating from a Sienese context for the rest of the century: Pietro 

Lorenzetti95, Ugolino di Nerio96 and Andrea di Bonaiuto97. 

 

In the earlier Quattrocento, the white stone is still pictured. The Sant Andrea 

Altarpiece attributed to Benozzo Gozzoli shows the saint holding her large jar of 

alabaster. It is thus depicted in Botticelli’s Saint Ambrose Altarpiece. In the early 

years of the sixteenth century, we see it rendered this way in the Virgin and Child by 

 
92 GREGORY THE GREAT – Homélies sur l’Evangile. T. 2, Homélies XXI-XL, pp. 103-139. See too Homily 
XXXIII, p. 111. 
93 JACOBUS OF VORAGINE – The Golden Legend, p. 374. 
94 Simone Martini, Maestà, 1315, 1321, fresco, 7.63x9.7 m, Palazzo Pubblico, Siena. 
95 Pietro Lorenzetti, Mary Magdalene, c.1330-1340, Tempera on wood transferred to canvas, 89.2x41 
cm, National Gallery, Washington, DC. 
96 Ugolino di Nerio, Mary Magdalene, 1320, tempera on wood, 36.5x24.8 cm, Museum of Fine Arts, 
Boston. 
97 Andrea di Bonaiuto, Polyptych, 1360-1370, tempera on wood, 28x105.8 cm, National Gallery, 
London. In DAVIES, Martin; GORDON, Dillian – The Italian Schools before 1400. London: National 
Gallery, 2001, pl. 2. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     269 

Cima da Conegliano98. We see it again in Raphael’s Ecstasy of Saint Cecilia of 1514-

1517 (Fig. 6), in the hands of Bernardo Luini’s bust figure from about 152599, and in 

Savoldo’s Magdalenes from 1520-1530100. Titian’s Pitti101 and Naples102 Magdalenes 

from 1530-1535 and 1567 also picture an alabaster jar.  

 

Occasionally, this rendering shifts to marble. We find it pictured as such throughout 

the fourteenth century: in Simone Martini’s Santa Caterina Polyptych, or his 

Magdalene figure at Assisi, in the bust figure by Bartolomeo Bulgarini103, or that of 

the Maestro della Madonna di Palazzo Venezia104. In the fifteenth and sixteenth 

centuries, it also marble in the hands of the Magdalene of the Virgin and Child in the 

church of Santa Maria Maddalena in Saturnia with the retable attributed to 

Benvenuto di Giovanni105. Luca Signorelli’s Magdalene for the Duomo of Orvieto of 

1504106 or Bacchiacca’s bust of the figure from the 1540s107 are also associated with 

this pietra dura. 

 

The stone in some ways signifies in a similar fashion to gold with regard to the subtle 

body. Alabaster was considered perfect for containing perfume insofar as it was 

thought to preserve all ointments from spoiling108. This resistance to putrefaction 

certainly recalls the incorruptible nature of the glorified flesh. Jean-Claude Schmitt 

has remarked how such materials, both hard stone and gold, could recall the saved 

body’s ultimate state in their use in such symbolically charged objects as 

 
98 Cima da Conegliano, Sacra Conversazione, 1511-1513, oil on wood 167x110 cm. Muse e du Louvre, 
Paris. 
99 Bernardo Luini, Mary Magdalene, 1525, oil on wood, 58.8x 47.8 cm, National Gallery, London. 
100 Girolamo Savoldo, Mary Magdalene,1520-30 oil on canvas, 89.1x 82.4 cm National Gallery, London. 
101 Titian, Mary Magdalene, 1535, oil on wood, 85 x 68 cm, Pitti Palace, Florence. 
102 Titian, Mary Magdalene, 1567, oil on canvas, 122 x 94 cm, Museo di Capodimonte, Naples. 
103 Bartolomeo Bulgarini, Mary Magdalene, active 1337-1378, tempera on wood, 73x41 cm, Musei 
Capitolini, Rome. 
104 Maestro della Madonna di Palazzo Venezia, Mary Magdalene, c1350, tempera on wood, 60.1x34.5 
cm, National Gallery, London.  In DAVIES, Martin; GORDON, Dillian – The Italian Schools, pl. 55. 
105 Benvenuto di Giovanni, Virgin and Child with Sts. Sebastian and Magdalene, tempera on wood, 
dimensions unavailable, 15th Century, church of Santa Maria Maddalena in Saturnia. 
106 Luca Signorelli, Mary Magdalene 1504, tempera on wood, 178x117 cm, Museo dell’Opera Del 
Duomo, Orvieto. 
107 Bachiacca, (Francesco Ubertini), Mary Magdalene, oil on wood, 51x42 cm, 1540s, Pitti Palace, 
Florence 
108 BEDE cited in HASKINS, Susan – Mary Magdalene, p. 297. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     270 

reliquaries109. Paul Hills has attentively remarked how the veining of marble in 

particular might recall the corporeal veins of humans110, adding to this perception, 

while Georges Didi-Huberman signals how marble could point to the redeemed state 

of Adam’s soma111. The latter also points out how the mottling of the marble in the 

relic of the anointing stone was considered to be produced by the sacred fluids 

spilling from the crucified body112. If we accept his analyses, the alabaster, as a kind 

of stone, is more appropriate yet than the gold to represent the final state of the 

redeemed flesh insofar as it is closer in nature to the clay that composed the original 

man.  

 

In a less obvious way than gold, it is also possessed of claritas, seeming to glow when 

in conjunction with light. This diaphanous nature was another quality shared by the 

subtle body. Though this aspect seems to become more important to the 

visualization of the vase in the fourteenth century, the dominant technique of egg-

based tempera limited the realistic rendering of a purely translucent substance. The 

rise of oil painting in Venice at the end of the fifteenth century will change this. 

Concurrently a Florentine master like Verrocchio or his workshop could distribute 

pigment in an egg binding with such delicacy of hand as to imitate the finest of sheer 

drapery113, but not the absolute transparency of glass, for example. The Trecento has 

not arrived at this artistic acquisition, though it may be that the shift to alabaster in 

the representation of the vase announces a new preoccupation with the possibility 

of perceiving light through a given medium.  

 

This semi-transparency was meaningful theologically, not merely as an artistic feat. 

If Mary’s virginity beyond parturition was legitimized by comparison with light 

penetrating glass, a similar logic was applied to Christ’s Resurrection. Jerome (347-

419/20), and Thomas Aquinas after him, explain the association between the stone 

 
109 SCHMITT, Jean-Claude – Le corps des images. Essais sur la culture visuelle au Moyen Âge. Paris: 
Gallimard, 2002, pp. 285-287. 
110 HILLS, Paul – Colore Veneziano: Pittura, Marmo, Mosaico, e Vetro dal 1200 al 1550. Trans. 
Alessandra Cossa. Milan: Rizzoli, 1999, pp. 40-41. 
111 DIDI-HUBERMAN, Georges – Fra Angelico, pp. 116-117. 
112 DIDI-HUBERMAN, Georges – Fra Angelico, p. 143. 
113 Verrocchio’s workshop, Virgin and Child, 1470, tempera on wood, 66x48.3 cm Metropolitan 
Museum of Art, New York. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     271 

tomb and the miraculously virgin womb114. This analogy was borrowed again at the 

beginning of the fourteenth century in a Franciscan context by Ubertino da Casale115. 

In the sorts of theological parallelisms favored by Christian commentators we have 

seen how the two Marys were figures of a New Eve, counterpoint to the First. Many 

express, in various formulations, as we have seen in the first part of this article, that 

as a woman brought sin so a woman brings salvation. Additionally, we also find the 

hope borne by Mary the Virgin fulfilled in Mary Magdalene. “As the gates of paradise 

were opened to us by the Virgin Mary, who is the only hope of the world, and who 

was kept from the curse of Eve, by the blessed Mary Magdalene, the opprobrium of 

the feminine sex is erased and through her is offered the splendor of our 

resurrection, born in the Resurrection of the Lord”116.  

 

The Magdalene is the Mary associated with this mystical birth that is Christ’s 

Resurrection and so the stone, this “pietra dura,” as the mid-Quattrocento 

dramaturge Castellano Castellani describes the tombstone in his Resurrection 

play117, yet once again implicitly refers to the Magdalene’s womb, through a 

reference to the substance that so often is used to depict her vase-natural vasello. 

 

By the end of the thirteenth century, her own discovered tomb, that is her container, 

in Provence was said to be made of alabaster, from which rose a fragrant odor like 

the alabastron of her gospel scene “filling the house”, hence leading to her 

identification118. Throughout the period of our investigation, the alabaster and its 

perfume are inseparably linked together and to the woman that bore them. A 1550 

volume containing the recipes for hundreds of types of perfumed objects and 

 
114 “potest autem et novum sepulcrum Mariae virginalem uterum demonstrare” in his Catena Aurea, Mt 
27, 57-61, Thomas Aquinas is quoting Jerome’s Commentarii in euangelium Matthaei, “potest autem 
et nouum sepulchrum mariae uirginalem uterum demonstrare". THOMAS AQUINAS – Catena Aurea. 
Trans. William Whiston. London: J.G.F. and J.Rivington, 1842, p. 704. He does this again in the Summa 
theologiae [Online]. [accessed 1 June 2020].  IIIa pars, art 51, q. 2. Available at 
https://www.newadvent.org/summa/4051.htm.  
115 UBERTINO DA CASALE - Arbor Vitae, p. 348. 
116  “quae spes est unica mundi, paradisi portae nobis sunt apertae, et maledictio exclusa Evae ; ita per 
beatam Mariam Magdalenem opprobrium femenei sexus deletum est et splendor nostrae Resurrectionis 
in Dominica resurrectione exortus, ab ea propinatus”. ODO OF CLUNY – Sermones. Patrologia Latina. T. 
133, col. 721 Paris: J.-P. Migne, 1853. 
117 As is expressed in the mid-15th century Rappresentazione della Resurrezione di Cristo in Sacre 
Rappresentazioni del Quattrocento. Ed. Luigi Banfi. Turin: Unione Tipograpfico, 1968, p. 383. 
118 SAXER, Victor – Le Culte de Marie-Madeleine, p. 231. 

https://www.newadvent.org/summa/4051.htm


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     272 

perfumes contains one which claims to be the very scent that the Magdalene used 

over the feet of Christ. In a bizarre twist of what is in fact a kind of reproducible relic, 

the ingredients of the perfume include ground alabaster119. Here, container and 

content converge. The twist becomes that much more interesting in noting that the 

perfume was also considered a medicine for relieving ailments of the uterus. 

 

This stone also hearkens back to Mary Magdalene’s first loci of iconographical 

development, the liturgical recipients of the paleo-Christian Mediterranean: sacred 

censers, containers of perfume such as ampullae; pyxes containing the Eucharist of 

the Christ who is “an oil poured out”, an apoteca. Hence, placing this object with its 

clear reference to the pyx in her hands functions as a sort of meta-iconography of 

the saint. 

 

 Glass 

It is only toward the end of our period with the advent of oil painting that we begin 

to see a fully transparent vase in the Magdalene’s hands as in Sicilian Antonello da 

Messina’s rendering of the saint in his San Cassiano Altarpiece (Fig. 13), painted for 

Venetian patronage in 1476. Though a time-worn legend has this pala as bringing 

the art of oil painting to the lagoon and hence to Italian painting techniques, the 

reality is that oil had long been used, in some measure, as binding in the peninsula. 

In the course of the fifteenth century, however, there is more outright 

experimentation with the medium for its own specific properties120. One early user 

of a mix of oil and tempera was Piero della Francesca. It is no coincidence that it is 

 
119 ROSETTI, Giovantura – Notandissimi secreti de l’arte profumatoria. Notes and comments by Franco 
Brunello, Franca Facchetti. Vicenza: Neri Pozza, 1992, p. 189. 
120 On the history of oil as medium in Italy see, for instance, HILLS, Paul – Colore Veneziano, pp. 71-81, 
p. 119 and p. 133; DUNKERTON, Jill – North and South in painting techniques in Renaissance Venice 
and the North. London: Thames and Hudson, 1999, pp. 93-103. On Bellini’s initial usage of it, with the 
Pesaro altarpiece, see BATTISTI, Eugenio – “Ricostruendo la complessita ”. In VALAZZI, Maria Rosaria 
(dir.) – La Pala Ricostituita: L'Incoronazione della Vergine e la cimasa vaticana di Giovanni Bellini, 
Indagini e restauri. Venice: Cataloghi Marsilio, 1988, p. 14; GOFFEN, Rona – Giovanni Bellini. New 
Haven and London: Yale University Press, 1989, pp. 121-122; CONTI, Alessandro – “Giovanni Bellini 
fra Marco Zoppo e Antonello da Messina”. In MARABOTTINI, Alessandro (dir.) – Antonello da Messina. 
Messina: Universita  degli studi di Messina, 1987, p. 290. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     273 

his Magdalene painted in the 1450s and located in the Arezzo cathedral who is first 

given a translucent, if not transparent, vase (Fig. 14)121.  

 

 
Fig. 13 – Antonello da Messina, Pala San Cassiano, detail of vase, 1476, oil on wood, 115x135 

cm (original work), Kunsthistorisches museum, Vienna (photo: Bsm15~commonswikii, 
Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 

 
Fig. 14 – Piero della Francesca, Mary Magdalene,1450s, fresco, 190x105 cm, Duomo, Arezzo 

(photo: Dmitry Rozhkov, Wikimedia Commons, in public domain). 
 

121 An analysis of this vase as crystal rather than glass will be in my forthcoming Le Corps de la 
Madeleine, meanwhile see GEREVINI, Stefania – “'Sicut Crystallus Quando Est Obiecta Soli': Rock 
Crystal, Transparency and the Franciscan Order” . Mitteilungen Des Kunsthistorischen Institutes In 
Florenz  LV1. Band Heft 3 (2014), pp. 255-282 and GEREVINI, Stefania – "Christus crystallus: Rock 
Crystal, Theology and Materiality in the Medieval West". In ROBINSON, James; DE BEER, Lloyd; 
HARNDEN,  Anna (eds.) – Matter of Faith: An Interdisciplinary Study of Relics and Relic Veneration in 
the Medieval Period. London: British Museum, 2014, pp. 92-99. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Bsm15~commonswiki


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     274 

Immediately after Antonello’s pala, Giovanni Bellini paints an Anointing of Christ for 

his Coronation of the Virgin for the Franciscan church of Pesaro122. The jar is not 

strictly the Magdalene’s, as Bellini places it in the hands of Nicodemus, who also 

anointed Christ. It is however directly linked to her iconography through the long 

tradition of association between her and that object that we have seen laid out 

above. It is furthermore she who is in the act of anointing. Indeed, the vase seems, at 

least in Bellini’s image, to be a sort of shared identifier of the two. Bellini hides most 

of this container in the hands of the holy man, but the bits of rim that can be seen 

reveal effects of translucidity. Though Titian, the grand master of colorito alla 

veneziana, most often used alabaster for his Magdalenes, his 1560 figure of the saint 

also uses glass123. 

 

Artistically speaking, it is no accident that this should come to pass in a Venetian 

orbit. Lagunary painting’s reputation had been built on the mimetic imitation of 

materials and textures, forming a strong divergence with Florentine values. By the 

fifteenth century the latter had sought to make an abstraction of support. It sought 

to make the viewer forget pigments, bindings, and wood panels so that the image 

should become, as in Alberti’s famous phrase, a window. The Serenissima’s glory 

however was built on the vast array of precious objects and substances coming 

through the Rialto, be it marble, marquetry, damasked silks, spices, or pigments. 

This helped to form a visual culture in which substance itself could be elevated to a 

meaningful role. Such works as Gentile da Fabriano’s Adoration of the Magi could 

function as a sort of manifesto of northern Italian visual values to Florentine eyes124. 

With the use of oil as medium, this same artistic culture sublimated the material 

investment into near perfect mimesis of surfaces and tactile values.  

 

On another level, the appearance of a glass vase for the Magdalene occurring in a 

Venetian environment refers to their world-renowned achievements in 

glassmaking. The fiolarii of the Serenissima pushed themselves to ever greater feats 

of craftsmanship for the great collectors of Europe, princes who bought them as they 

 
122 Giovanni Bellini, Anointing of Christ, 1476, tempera and oil on wood, 106x84 cm, Pinacoteca 
Vaticana, Vatican. 
123 Titian, Mary Magdalene, 1560, oil on canvas, 128x103 cm, Hermitage, Saint Petersburg. 
124 Gentile da Fabriano, Adoration of the Magi, 1423, tempera on wood, 300x282 cm, Uffizi, Florence. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     275 

bought paintings from famous artists125. The perfectly clear glass known as cristallo 

was a technical achievement of the mid-fifteenth century specific to the glassmakers 

of Venice126. Hence when Antonello presents the San Cassiano Altarpiece (Fig. 13) to 

the Venetian public, the Magdalene’s vase refers to the creative glory of the 

Republic’s visual tradition. The panel in fact, for much of modern understanding, 

was thought to be by the hand of Giovanni Bellini. It is a conscious choice of stylistic 

quotation for in much the same way Antonello was ingratiating himself as fully 

possible to his viewers, acclimating himself to their artistic value system.  

 

The San Cassiano Altarpiece marks a turning point in Bellini’s career. Even if, like 

Piero della Francesca, he had long been experimenting with various proportions of 

oil in his tempera, it is from the appearance of Antonello’s work that he begins to 

exploit this medium to ever fuller extents127. Despite contemporary efforts toward 

transparency in the Tuscan context, such as with Verrocchio’s workshop’s masterful 

handling of tempera for the gauzy effects of drapery, only oil could hope to 

reproduce the perfectly crystalline effects of the vase pictured with Antonello’s 

Magdalene (Fig. 13), the limpid receptacle of Titian’s Hermitage Magdalene, Lucy’s 

vase of Bellini’s San Zaccharia Altarpiece, or the same in Sebastiano del Piombo’s 

pala for San Chrysostomo (Fig. 7). In these examples the delicate nuances of the oil 

medium permit the artist to show the viewer the contents of the vase as 

distinguished from the container, even where the liquid is itself pictured as a 

transparent oil. This can be the precious balsam in a fragile glass of a virgin like Lucy, 

or the perfume of the Bride, Christ’s name as oil poured forth, or nard of the 

anointing Magdalene. Since the Sermo placed the penitent mystic among the Virgins 

of the Apocalypse, any of these examples of its use with regard to the Magdalene 

easily includes all three.  

 

The Venetian use of this material to embody the Magdalene’s vase, or Lucy’s, can be 

understood as a local cultural adaptation of the gold or the alabaster used in our 

 
125 HILLS, Paul – “Venetian glass and Renaissance self-fashioning”. In AMES-LEWIS, Francis; ROGERS 
Mary (eds.) – Concepts of Beauty in Renaissance Art. Ashgate: Aldershot, 1998, pp. 163-178. 
126 HILLS, Paul – Colore Veneziano, p. 115. 
127 BATTISTI, Eugenio - “Ricostruendo la complessita ”, p. 14; GOFFEN, Rona – Giovanni Bellini, pp. 
121-122; WILSON, Carolyn – Giovanni Bellini's Pesaro altarpiece: studies in its context and meaning. 
New York: New York University, Institute of Fine Arts, 1976. Ph.D Thesis, p. 447. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     276 

previously examined works. Sebastiano del Piombo’s pala (Fig. 7) particularly 

seems to ask us to reflect in this sense when playing the Magdalene’s gold against 

Lucy’s glass. The two saints hold the precious vessels as if in parallel, as though we 

are to understand gold and glass as being equivalently exalted materials. Indeed, 

since Venantius Fortunatus (530-609) and even before, through to Alain de Lille 

(1128-1202/3) and beyond, glass has been used as a means of communicating the 

sacred nature of the Virgin Mary, indeed of explaining the post-partum virginity of 

the Mother of God128.  Here the clear material is in the hands of the maiden saint 

Lucy, but conjugated in some sense with the Magdalene’s vessel, recalling again the 

Angelic Doctor’s equivalence of the two substances that we explored at the 

beginning of this article. 

 

The glosses addressed in the paragraphs above, concerning Christ passing through 

stone as through Mary’s womb, build on the traditional association of Christ as the 

divine light passing through the Virgin’s hymen without breaking it while taking on 

its coloring, as we have seen in Venatius Fortunatus and Alain de Lille. This follows 

the paradigms of the gold and the alabaster-marble vases. The glass with its 

diaphanous properties can also point to the nature of the subtle body, which is said 

to surpass both gold and glass, as we have seen above with Thomas Aquinas129. 

Previous generations relied on the metal or the stone to convey those meanings, but 

the possibilities inherent in the oil medium, combined with the prestigious lagunary 

tradition of glassmaking, made way for this depiction of the Magdalene’s vessel. It is 

perhaps not a coincidence that in Venice the patron saint of the finestrieri was Mary 

Magdalene, as though this substance created of fiery metamorphosis from vulgar 

materials into something noble symbolized the essence of the saint, her propensity 

for taking the base matter of the sinful body and converting it through the fires of 

love into a sublimated substance130. 

 

 
128 KESSLER, Herbert L. – “'Consider the Glass, It Can Teach You': the Medium's Lesson”. In PASTAN, 
Elizabeth Carson; KURMANN-SCHWARZ, Brigitte (eds.) – Investigations in Medieval Stained Glass: 
Materials, Methods and Expression. Leiden Boston: Brill, 2019, pp. 146-147. 
129 See note 8. 
130 HASKINS, Susan – Mary Magdalene, p. 286. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     277 

Indeed, the association of the saint with a vitreous substance can be, meaningfully 

applied to her in a way that surpasses the connotations of gold or alabaster-marble. 

The sand and potash that comprise its parts must undergo a particularly intense 

heat in order to produce it. As early as the latter twelfth century, the Italian visual 

imaginary depicted God creating Adam by means of a glassblower’s pipe131, a notion 

which will endure into the thirteenth century as seen in the Creation of Adam in the 

Palazzo del Cambio, Sala dei Notari, in Perugia132. In this we see once again the idea 

of the body as vessel, even if the metaphors of glass and clay are (perhaps 

knowingly) mixed. Glass and terracotta both undergo the chemical change that 

creates them by means of a kiln. Glass however required a more specialized use of 

heat than does pottery, so much so that thirteenth century Italians did not have the 

native means to produce it in great quantity. The Magdalene’s conversion was 

essentially conceived of in terms of such heat133. From Gregory the Great to 

Bonaventure and beyond it is a great fire of love that burns in the Magdalene 

provoking an essential change in substance through a phase of liquefaction134. As 

Iohannis de Castello puts it “Magdalene was placed in the furnace of love, to be 

melted and to take the form of a new vase”135. For Gregory this change is from 

impurity to gold. But in terms of the body, we know, gold and glass are conceived of 

as belonging to one family. Only glass though could suitably convey a sense of molten 

combustion of impurities into a substance of perfect limpidity which could, as did 

the illuminata-illumniatrix, receive and reflect light. 

 

 
131 Anonymous Umbrian, Creation of Adam, 1150-1199, wall painting, dimensions unavailable, San 
Pietro in Valle Abbey, Ferentillo. 
132 Document in FRUGONI, Chiara – “‘Domine, in conspectu tuo omne desiderium meum’: Visioni e 
immagini in Chiara da Montefalco”. In LEONARDI, Claudio; MENESTO , Enrico (ed.) – S. Chiara da 
Montefalco e il suo tempo: atti del quarto convegno di studi storici ecclesiastici organizzato 
dall’Archidiocesi di Spoleto. Spoleto, Perouse, Florence: La Nuova Italia Editrice, 1984, pp. 155-175, 
fig. 5. 
133 “pro eo quod divina dilectionis igne succensa”. In BONAVENTURE – Lignum Vitae/Arbre de Vie. Ed. 
Jacques-Guy Bougerol. Paris: Éditions Franciscaines, 1996, p. 64. And later “Magdalenea devota, toto 
ferebatur cordis incendio”. In UBERTINO DA CASALE – Arbor Vitae, p. 337. 
134 For Gregory the Great liquefaction by force of love is a leitmotiv in his two sermons concerning 
Mary Magdalene. “The soul of the man who does not seek the vision of his creator is sadly hard, 
because in itself, it remains cold. But if it begins to burn with the desire to pursue that which it loves, 
it melts from the fire of love” GREGORY THE GREAT – Homélies sur l’Evangile, p. 111 and pp. 103-139; 
for Ubertino, the love itself is boiling, UBERTINO DA CASALE – Arbor Vitae, p. 268. 
135 “Patet in Magdalenea posuit enim eam in fornacem amoris ut ibi liquefieri et alterius vasus formas 
assumeret,” Iohannes de Castello (MS Assisi 470 f. 495r; RLS3 :726) cited in JANSEN, Katherine – The 
Making of the Magdalene, p. 209, n. 47. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     278 

The Vase and Its Form in Artistic Representation 

 The Vase as Liturgical Vessel 

As with the material chosen to associate with the Magdalene’s vase, its form is no 

less invested with meaning. This extends to the form’s compositional ends that the 

artist cultivates within his creation.  

   

The Pisan Cross (Fig. 8), Guido da Siena (Fig. 1), and the Magdalene Master (Fig. 9) 

all use not only the material of liturgical vessels but also the form. These thirteenth 

century artists usher in a usage that will be continued throughout the following two 

centuries. Nearly all the examples studied here use some form of sacred vase to give 

shape to the perfume jar, up through to Fra Bartolommeo’s 1504 God the Father with 

Magdalene and Catherine of Sienna.  

 

The Magdalene Master’s 1285 usage is particularly sophisticated (Fig. 9). The 

pointed cylindrical shape in the hands of the saint echo the two towers that frame 

her standing figure. “Magdalene”, since Jerome’s etymology, was commonly 

understood to mean “tower”136. This was then, like the reflective substance of the 

receptacle, a reference to the meaning of her name. The artist also frames the main 

iconic figure’s head with a tower on each side, underscoring this intention. Yet still, 

these pointed cylinders, especially as placed near the top of the panel, repeat the 

form of the pala itself. It then imitates in substance as well as form the perfume jar 

of the preaching scene. Panel and vase become synonymous with each other. 

Furthermore, like the towers, they refer to the Magdalene’s name and to her 

theological function by their lustrous substance. As the Magdalene “absorbs” the 

pictorial surface of the panel137, she becomes identical to it. The meaning could not 

be made clear without the exceptional attention given to the vase’s shape, perhaps 

inspired by the formal echoes between vase and dossal seen in Guido’s work (Fig. 

1). It is possible to see a comparable notion in the Magdalene depicted in the niche 

 
136 IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae Magdalenae 
attribue  a  Odon de Cluny”, pp. 48-49. 
137 I use this term as in the sense given by D. Russo in his analysis of Franciscan painted crosses in 
which Christ “absorbs” the space allowed by the cut wood RUSSO, Daniel – “Saint François, les 
franciscains et les repre sentations du Christ sur la croix en Ombrie au XIIIe sie cle: recherches sur la 
formation d’une image et sur une sensibilite  esthe tique au Moyen Age”. Mélanges de l’École française 
de Rome 96 (1984-2), pp. 647-717. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     279 

of the Lion Polyptych (Fig. 3). The vase is placed in such a way as to encourage the 

viewer to note the formal echo with the niches sculpted into the interstices of the 

frame in another kind of early mise-en-abyme. 

 

This formal sleight of hand creates a tautological relationship between the saint and 

the shape of the vase, just as artists had done with its substance. Antonio Venziano’s 

bust figure of the Magdalene is one example. Her mantle is fastened at the neck to 

fall over her robe. This becomes an outline of gold tracery in the form of an open 

triangle. It is in fact a simple transposition of the shape of her ointment jar, the 

fastener echoing the node of the vase’s lid (Fig. 10). The bust figure of Paolo 

Veneziano in the Chioggia predella is another early example. We see a similar idea 

in the frescoes of Subiaco when the angel announces the Resurrection to the 

Magdalene138. In the middle of the fifteenth century, Piero della Francesca’s 

Magdalene builds on this idea (Fig. 14). Her mantle falls in the same manner, echoing 

the lid of the crystal vase. Yet Piero goes further. His fundamentally volumetric mind 

brings the body of the saint into an even stronger equivalence with the cylinder she 

holds. Other examples include the elongated profiles of saint and vase in Carlo 

Crivelli’s Montefiore Magdalene (Fig. 12). The Magdalene of Raphael’s Ecstasy of 

Saint Cecilia takes the same principle of profile but integrating the use of the curves 

of her figure with those of the ewer form given to the vessel. This later piece is a 

prime example of the use artists made of Firenzuola’s Dialogo on the female body as 

vase discussed above. 

 

 The form of the vase and the female pudenda  

Whereas the above examples trace an equivalence between the body of the 

Magdalene and her vase, this symbolism can also be more pointed still. We saw in 

the exposition of this article that the vase can also be, in Dante’s expression, the 

natural vasello of the female sexual organs. This is clear when we see her holding 

her vase, surrounded, as with the Raphael, by Paul, John, and Augustine, who were 

all renowned for their virginity or continence.  

 

 
138 Anonymous, Marys at the Tomb, fourteenth century, fresco, dimensions unvailable, Monastery of 
St. Benedict, Subiaco. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     280 

It is tempting to apply a similar reading to Piero’s Magdalene (Fig. 14) when viewed 

in conjunction with the Madonna del Parto139, for instance. Her framing drapery 

takes up a comparable triangular line where her body also takes the form of a 

cylinder, the evocative opening of her robe in largely the same zone as the crystal 

vase. The Polyptych of the Misericordia140 encourages this connection when the 

Magdalene’s vase, as painted in Giuliano Amidei’s predella, is once more lidded by 

the cone with node largely retraced by the Madonna’s cloak in the principal panel141. 

Vase and vasello seem to coincide. 

 

The vase was held at heart level by the Magdalenes of Guido da Siena (Fig. 1), the 

Magdalene Master (Fig. 9), and Paolo Veneziano, but afterward slid to a lower level. 

It is not an absolute shift. The vase is still often held at the level of the heart, for 

example, by the two standing Magdalenes of Carlo Crivelli (Fig. 11), bringing to bear 

the heart – a kind of womb as we now know – as vase in which the unguent is 

fabricated from her tears. As noted previously we find this described as early as 

Bernard of Clairvaux (1091-1153) in his sermons on the Song of Songs and as late as 

Savonarola (1452-1498) in his Miserere142. Still, Pietro Lorenzetti and Andrea di 

Bonaiuto lower the vase to place it between breast and belly, implying a stronger 

connection with the womb. We see this again in the Lion Polyptych (Fig. 3) and the 

Cortona Tryptych, for instance. This is nowhere clearer than in the Magdalene 

attributed to Biagio d’Antonio in which the triangular lines of the vase’s conical lid 

are repeated in the parting of the hair over the thigh as well as in the inverted 

triangle of hair meeting between her legs immediately below it. During this same 

period, the Magdalene’s perfume jar was used as the emblem of the Florentine 

convent of Santa Elisabetta for converted prostitutes143. It referred certainly to the 

means of conversion and forgiveness of their patron saint, but also structurally to 

the means by which she sinned carnally in the first place. 

 

 
139 Piero della Francesco, Madonna del Parto, 1460?, fresco, 260x203 cm, Museo della Madonna del 
Parto, Monterchi. 
140 Piero della Francesco, Polyptych of the Misericordia, commissioned in 1445, oil and tempera on 
wood, 273x330 cm, Pinacoteca Comunale, San Sepolcro. 
141 Giuliano Amidei, Marys at the Tomb, predella, tempera on wood, 22,5x45 cm, Polyptych of the 
Misericordia. 
142 See notes 14 and 15. 
143 JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalene, p. 193. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     281 

For the latter part of our period the early modern era, although more daring in 

depictions of the eroticized female body, the genitals remain taboo. “Yet her own sex 

is a generalized nullity; her own body offers ‘nothing you can see’ - and what you 

might see is displaced onto or into that essential shell,” writes Rona Goffen on 

Titian’s Edinburgh Venus c. 1520. The remark, paraphrasing Lucie Irigaray, also 

applies to many other depictions of female nudes144.  

 

This kind of displacement of symbolism is a visual convention much opposed to the 

earlier theological fascination with Mary’s reproductive mechanics, as Georges Didi-

Huberman has shown145. On another tack, it can also apply to the fascination with 

the anatomy of the Pythia. Origen (c. 184-c. 253) explains the impure nature of her 

prophecy since the vapors that inspire her penetrate her genitals to produce words 

from her mouth as Giulia Sissa so pertinently remarks146. 

 

Between the forbidden representation of the pudenda in western art, and the 

obsessive preoccupation with the same in Christian theology, the Magdalene’s vase 

allowed for a visual means for conveying a sacredness to and of female sexual 

organs, even those who have experienced carnal knowledge. That meaning has been 

largely lost to present viewers but may well have been a reflexively and largely 

understood sense for the various inflections of the period gaze. Spectators of course 

varied, then as now, in education levels and engagement. Too, the contexts and 

placement of each piece are also specific to the painting in question. Sadly, that the 

space allotted here does not allow for exploring as each deserves147. 

 
Concluding remarks 

Be that as it may with regard to the specificity of the body part, the vase as 

synecdoche of the Magdalene’s body was inescapable, through form or substance, in 

the imaginary of the spectators and the artists at least at some level. We can also 

look at other depictions of the saint in this way. By the time of Giotto’s early Trecento 

 
144 GOFFEN, Rona – Titian’s Women. New Haven and London: Yale University Press, 1997, p. 132. 
145 DIDI-HUBERMAN, Georges – Fra Angelico, p.295 to take but one example in book devoted to the 
subject. 
146 ORIGEN – Against Celsus, VII, 3, cited by SISSA, Giulia – Le Corps virginal, p. 48. 
147 A more in-depth analysis of the individual pieces of this corpus will be found in Le Corps de la 
Madeleine, forthcoming. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     282 

Assisi Crucifixion, the Magdalene is placed at the foot of the cross in complement to 

the angels placed at Christ’s hands and side148. These hold recipients with which to 

catch the Holy Blood. The feet do not have a corresponding angel, only the saint 

whose mouth is close to the wound. Recipient herself, she becomes a container of 

Christ’s blood, recalling the use of the image of the cup in reference to her role in the 

Resurrection. Her red cloak reinforces this interpretation. A few decades later 

Simone Martini pictures the Magdalene’s head in profile against the wood of the 

cross, as the blood streams into her open lips149. This enormously popular formula 

insists once more on her role as vessel of Christ, ushered in by Guido da Siena or 

even by the liturgical vases of the paleo-Christian era. It is in this sense that we must 

view the Magdalenes – such as that of Paolo of Veneziano (Fig. 15) – portrayed as 

containing the image of Christ in her heart. The small portrait of Christ in her heart, 

surrounded by a genitally evocative pair of tresses, surprises modern eyes which 

ascribe this clipeus exclusively to the Virgin. It is however quite in keeping with her 

role as liturgical vessel, receptacle of the sacramental fluids of the Incarnate God’s 

body. 

 

 

 

 
148 Giotto, Crucifixion, 1308-1310, fresco, dimensions unavailable, San Francesco, Lower Church, 
Assisi.  
149 Simone Martini, Crucifixion detail of the verso of the Orsini Polyptych, 1330s, tempera on wood, 
24,5x15,5 cm, Muse e des Beaux Arts, Antwerp. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     283 

 
Fig. 15 – Paolo Veneziano, Mary Magdalene in ecstasy with clipeus, detail of Virgin and Child, 

portable tripych with Crucifixion, ca. 1335, 74,5,x75 (original work), Galleria Nazionale, 
Parma (photo Sailko, Wikimedia Commons, in public domain). 

 
 

It is entirely comparable to her role as she who receives Christ’s radiating light to 

overflow in offering it to others. In this she is that other container, the mystical body 

of Christ, the Ecclesia, hence too the Bride and the Creature, the Soul. The vase, 

through her founding act of conversion, that is the anointing of the Anointed One, is 

the intimate means by which she becomes initiate of the Flesh of the Word, the 

mystery of the Incarnation. The vase, with which the Magdalene anointed the Christ 

for his sacrifice as if by premonition, also conveys the hollowness of the female body 

that explains her prophetic role. A structural corollary of Christ’s wounds, it is also 

a sacramental container, giving the woman who handles it a sacerdotal role.  

 

A stand-in for the genitals, the womb, the heart, or the whole female organism, the 

vase must be considered as a tautology for the figure of Mary Magdalene. Woman 

was container. Mary Magdalene, daughter of Eve, carnal sinner, was certainly 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     284 

overflowing with the bodily humors of hair and tears. With her conversion however, 

her transgressive body changed in nature if not in its fundamental function, in its 

final cause of receiving and containing and pouring. In the hands of artists from the 

thirteenth century to the sixteenth, the Magdalene’s body, as conveyed by the vase 

she holds, changes Eve’s instrument of perdition to sanctified liturgical vessel in 

both form and substance. 

 

 

Bibliographical references 

Printed sources   

ALAIN DE LILLE – Sententiarum, De nativitate domini. Patrologia Latina t. 210, col. 
229-252 Paris: J-P Migne, 1878–90. 

AMBROSIUS – Traité sur l’Evangile de S. Luc. Ed. Gabriel Tissot. Paris: Cerf, 1971. 

BERNARD DE CLAIRVAUX – Sermons sur le Cantique. Ed. J. Leclerq; H. Rochas; Ch. H. 
Talbot. Paris: Cerf, 1996. 

BEVEGNATI, Giunta, O. F. M. – Légende de la Vie et des Miracles de Sainte Marguerite 
de Cortone. Trans. Monsignor Luquet. Paris: Poussielgue- Russiand, 1859. 

BONAVENTURE – “Le gende Majeure de François d’Assise”. Trans. M. Ouzilou. In 
DALARUN, Jacques (dir.) – François d’Assise, Ecrits, Vies, témoignages. Paris: Cerf, 
2010. 

BONAVENTURE – Lignum Vitae/Arbre de Vie. Ed. Jacques-Guy Bougerol. Paris: 
Éditions Franciscaines, 1996. 

DANTE – La Divina Commedia: il Purgatorio. Ed. Paolo Costa. Florence: Fabris, 1841. 

GREGORY THE GREAT – Homélies sur l’Evangile, t. 2, Homélies XXI-XL. Ed. Raymond 
Etaix; Georges Blanc Judic. Paris: Cerf, 2008. 

HIPPOLYTUS OF ROME – Beati Hippolyti Sermo, Interpretatio Cantici Canticorum. 
Trans. G. Garrite. Leuven: Sécretariat du CorpusSCO, 1965. 

Hymnae Ecclesiae. Ed. John Henry Newman. London: MacMillan, 1865. 

JACOBUS OF VORAGINE – The Golden Legend. Trans. William Granger Ryan. 
Princeton: Princeton University Press, 2012. 

ODO OF CLUNY – Sermones. Patrologia Latina. T. 133, col. 721. Paris: J.-P. Migne, 
1853. 

PASSAVANTI, Jacopo – “Lo Specchio della Vera Penitenza”. In TESTORI, Giovanni 
(ed.) – Maddalena. Milan: Franco Maria Ricci, 1989. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     285 

RABANUS MAURUS – De vita B. Mariae Magdalenae et Marthae. PL CXII col. 1433-
1434, J.-P. Migne Paris, 1852. 

RICHARD OF SAINT-VICTOR – Benjamin major. Patrologia Latina t. 196, col. 64-65 
Paris: J-P Migne, 1855. 

ROSETTI, Giovantura – Notandissimi secreti de l’arte profumatoria. Notes and 
comments by Franco Brunello, Franca Facchetti. Vicenza: Neri Pozza, 1992. 

Sacre Rappresentazioni del Quattrocento. Ed. Luigi Banfi. Turin: Unione Tipograpfico, 
1968.  

SAVONAROLA, Hieronymus – Miserere. Trans. Charles Journet. Paris: Desclée de 
Brouwer, 1994. 

THOMAS AQUINAS – Catena Aurea. Trans. William Whiston. London: J.G.F. and J. 
Rivington, 1842. 

THOMAS AQUINAS – Commentary on the Epistle of Paul to the Romans. Trans. Father 
Jean-Eric Stroobant de Saint-Eloy O.S.B. Paris: Cerf, 1999. 

THOMAS AQUINAS – Homélies sur l’Evangile de Saint Jean. XLIV-LIV. Trans. M.-F. 
Berrouard. Paris: Etudes Augustiniennes, 1989. 

THOMAS AQUINAS – Summa theologiae [Online] [accessed 1 June 2020]. Available 
at https://www.newadvent.org/summa/. 

UBERTINO DA CASALE – Arbor Vitae Crucifixae Jesu. Venice: A. De Bonetis, 1485. Ed. 
C.T. Davies. Edition facsimile. Turin: Bottega d’Erasmo, 1961. 

VENANTIUS FORTUNATUS – Carmina. In REYDELLET, Marc (ed.) –Venance Fortunat, 
Poèmes. 3 vols., Paris: Belles Lettres, Collection Budé, 1994–2004. 

 
 

Studies 

ALBERT, Jean-Pierre – Odeurs de sainteté : la mythologie chrétienne des aromates. 
Paris: l’EHESS, 1996. 

ARASSE, Daniel – “Extases et visions béatifiques à l’apogée de la Renaissance : 
quatre images de Raphaël”. Mélanges de l’École française de Rome 84 (1972), 
pp. 403-492. 

ÁRNASON, H. Harvard – “Early Christian Silver of North Italy and Gaul”. The Art 
Bulletin 20/2 (June 1938), pp. 193-226. 

ATKINSON, Clarissa W – “Precious Balsam in a Fragile Glass: The Ideology of 
Virginity in the Later Middle Ages”. Journal of Family History 8 (1983), pp. 131-143. 

BAERT, Barbara – “The Gaze in the Garden: Mary Magdalene in Noli Me Tangere”. In 
EHRHARDT, Michelle A.; MORRIS, Amy M (ed.) – Mary Magdalene: Iconographic 

https://www.newadvent.org/summa/


Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     286 

Studies from the Middle Ages to the Baroque. Leiden and Boston: Brill, 2012, pp. 189-
222. 

BAGNOLI, Alessandro, et al. (ed.) – Duccio: Alle origini della pittura senese. Milan: 
Silvana, 2003. 

BASCHET, Jérôme – “Âme et corps dans l’Occident médiéval: une dualité dynamique, 
entre pluralité et dualisme”. Archives de sciences sociales des religions 112 (2000), 
pp. 5-30. 

BATTISTI, Eugenio – “Ricostruendo la complessita ”. In VALAZZI, Maria Rosaria (dir.) 
– La Pala Ricostituita: L'Incoronazione della Vergine e la cimasa vaticana di Giovanni 
Bellini, Indagini e restauri. Venice: Cataloghi Marsilio, 1988, pp. 6-14. 

BEAUGRAND, Augustin – Sainte Lucie, vierge et martyre de Syracuse: sa vie, son 
martyre, reliques, son culte. Paris: Maurice Tardieu, 1882. 

BELTING, Hans – Image et Culte: Une Histoire de l'Image Avant l'Epoque de l'Art. 
Paris: Cerf, 1998. 

BÉRIOU, Nicole – “La Madeleine dans les sermons parisiens du XIIIe siècle”. 
Mélanges de l’École française de Rome 85 (1992), pp. 269-340. 

BOYLE, Marjorie O'Rourke – “Coquette at the Cross ? Magdalene in the Master of the 
Bartholomew Altar's Deposition at the Louvre”. Zeitschrift für Kunstgeschichte 59/4 
(1996), pp. 573-577. 

BUGGE, John – Virginitas: An Essay in the History of a Medieval Ideal. The Hague: 
Martinus Nijhoff, 1975. 

BURRESI, Mariagiulia; CALECA, Antonino (ed.) – Cimabue a Pisa, la pittura des 
Duecento da Giunta a Giotto. Pisa: Pacini Editore, 2003.  

BYNUM, Caroline – Fragmentation and Redemption. New York: Zone Books, 1991. 

CACIOLA, Nancy – “Mystics, Demoniacs, and the Physiology of Spirit Possession in 
Medieval Europe”. Comparative Studies in Society and History Vol. 42, No. 2 (Apr. 
2000), pp. 268-306. 

CANNON, Joanna – “Simone Martini, the Dominicans and the Early Sienese 
Polyptych”. Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 45 (1982), pp. 69-95. 

CONTI, Alessandro – “Giovanni Bellini fra Marco Zoppo e Antonello da Messina”. In 
MARABOTTINI, Alessandro (dir.) – Antonello da Messina. Messina: Università degli 
studi di Messina, 1987, pp. 275-303. 

CROPPER, Elizabeth – “On Beautiful Women, Parmigianino, Petrarchismo, and the 
Vernacular Style”. The Art Bulletin 58/3 (Sep. 1976), pp. 374-394. 

DALMASSO, Véronique – I’Image du corps dans la peinture toscane 1300-1450. 
Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2006. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     287 

DAVIES, Martin; GORDON, Dillian – The Italian Schools before 1400. London: National 
Gallery, 2001. 

DIDI-HUBERMAN, Georges – Fra Angelico: dissemblance et figuration. 2nd ed., Paris: 
Flammarion, 1995. 

DUNKERTON, Jill – North and South in painting techniques, in Renaissance Venice and 
the North. London: Thames and Hudson, 1999. 

ERHARDT, Michelle A.; MORRIS, Amy M. – Mary Magdalene, Iconographic Studies 
from the Middle Ages to the Baroque. Leiden, Boston: Brill, 2012. 

FREUD, Sigmund – The Interpretation of Dreams. Trans. and ed. James Strachey. 2nd 
ed.. New York: Basic Books, 2010. 

FRUGONI, Chiara – “‘Domine, in conspectu tuo omne desiderium meum’: Visioni e 
immagini in Chiara da Montefalco”. In LEONARDI, Claudio; MENESTÒ, Enrico (ed.) – 
S. Chiara da Montefalco e il suo tempo: atti del quarto convegno di studi storici 
ecclesiastici organizzato dall’Archidiocesi di Spoleto. Spoleto, Perouse, Florence: La 
Nuova Italia Editrice, 1984, pp. 155-180. 

GARNOT, Nicolas Sainte-Fare (ed.) – De Sienne à Florence: Les primitifs italiens. 
Bruxelles: Fonds Mercator, 2009. 

GEREVINI, Stefania – “Christus crystallus: Rock Crystal, Theology and Materiality in 
the Medieval West”. In ROBINSON, James; DE BEER, Lloyd; HARNDEN, Anna (eds.) – 
Matter of Faith: An Interdisciplinary Study of Relics and Relic Veneration in the 
Medieval Period. London: British Museum, 2014, pp. 92-99. 

GEREVINI, Stefania – “Sicut Crystallus Quando Est Obiecta Soli”: Rock Crystal, 
Transparency and the Franciscan Order”. Mitteilungen Des Kunsthistorischen 
Institutes In Florenz LV1. Band Heft 3 (2014), pp .255-282. 

GOFFEN, Rona – Giovanni Bellini. New Haven and London: Yale University Press, 
1989.  

GOFFEN, Rona – Titian’s Women. New Haven and London: Yale University Press, 
1997. 

GOLSENNE, Thomas – Carlo Crivelli et le matérialisme mystique du Quattrocento. 
Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2017. 

HASKINS, Susan – Mary Magdalene, Myth and Metaphor. New York: Riverhead 
Books, 1993.  

HILLS, Paul – “Venetian glass and Renaissance self-fashioning”. In AMES-LEWIS, 
Francis; ROGERS Mary (ed.) – Concepts of Beauty in Renaissance Art. Ashgate: 
Aldershot, 1998, pp. 163-178. 

HILLS, Paul – Colore Veneziano: Pittura, Marmo, Mosaico, e Vetro dal 1200 al 1550. 
Trans. Alessandra Cossa. Milan: Rizzoli, 1999. 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     288 

IOGNA-PRAT, Dominique – “La Madeleine du Sermo in Veneratione Sancte Mariae 
Magdalenae attribué à Odon de Cluny”. Mélanges de l’École française de Rome 85 
(1992), pp. 37-70.  

JANSEN, Katherine – The Making of the Magdalen: Preaching and Popular Devotion 
in the Later Middle Ages. Princeton: Princeton University Press, 2000. 

KESSLER, Herbert L. – “'Consider the Glass, It Can Teach You': the Medium's Lesson”. 
In PASTAN, Elizabeth Carson; KURMANN-SCHWARZ, Brigitte (eds.) – Investigations 
in Medieval Stained Glass: Materials, Methods and Expression. Leiden Boston: Brill, 
2019, pp. 143-156. 

LEONE DE CASTRIS, Pierluigi – Simone Martini. Trans. Christine Piot. Arles: Actes 
Sud, 2007.  

LEPP, Amanda Jane – The Rooster‘s Egg: Maternal Metaphors and Medieval Men. 
Toronto: University of Toronto, 2010. PhD Thesis. 

MOSSAKOWSKI, Stanislaw – “Raphael’s St. Cecilia. An Iconographical Study". 
Zeitschrift für Kunstgeschichte 31 (1968), pp. 1-26. 

OUSTERHOUT, Robert – “Architecture as Relic and the Construction of Sanctity: The 
Stones of the Holy Sepulchre”. Journal of the Society of Architectural Historians 62/1 
(Mar. 2003), pp. 4-23. 

PALLOTTINO, Massimo (dir.) – Les Étrusques et l’Europe. Paris: RMN, 1992. 

PARK, Katharine – Secrets of Women: Gender, Generation, and the Origins of Human 
Dissection. New York: Zone Books, 2006. 

PEDROCCO, Filippo – Paolo Veneziano. Trans. Isabelle Rey-Herme. Tournai: Paris la 
Renaissance du Livre, 2003 

PINTO-MATHIEU, Elisabeth – Marie Madeleine dans la littérature du Moyen Age. 
Paris: Beauchesne, 1997. 

PIRON, Sylvain – “Le me tier de the ologien selon Olivi. Philosophie, the ologie, exe ge se 
et pauvrete ”. In KO NIG-PRALONG, Catherine; RIBORDY, Olivier; SUAREZ-NANI, 
Tiziana (ed.) – Pierre de Jean Olivi. Philosophie et théologie. Berlin: De Gruyter, 2010, 
pp. 17-85. 

REDON, Odile – “Le père du bienheureux : Bonatacca Tacche, conseiller siennois et 
podestat impérial”. Médiévales 17/34 (1998), pp. 39-52. 

RUSSO, Daniel – “Saint François, les franciscains et les représentations du Christ sur 
la croix en Ombrie au XIIIe siècle: recherches sur la formation d’une image et sur 
une sensibilité esthétique au Moyen Age”. Mélanges de l’École française de Rome 96 
(1984-2), pp. 647-717. 

SAXER, Victor – Le Culte de Marie-Madeleine en Occident des origines à la fin du Moyen 
Âge. Auxerre-Paris: Publications de la Société de Fouilles Archéologiques et des 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     289 

Monuments Historiques de l’Yonne, Librairie Clavreuil, 1959. 

SCHMITT, Jean-Claude – La Raison des gestes dans l’Occident médiéval. Paris: 
Gallimard, 1990. 

SCHMITT, Jean-Claude – Le corps des images. Essais sur la culture visuelle au Moyen 
Âge. Paris: Gallimard, 2002. 

SISSA, Giulia – Le Corps virginal: la virginité féminine en Grèce Ancienne. Paris: Vrin, 
1987. 

SOPER, Alexander Coburn – “The Italo-Gallic School of Early Christian Art”. The Art 
Bulletin 20/2 (Jun. 1938), pp. 145-192. 

SUBES, Marie-Pasquine – “Art et liturgie: le flabellum et l’ostension de la pate ne dans 
le ce re monial de la messe”. Bibliothèque de l'école des chartes 162/1 (2004), pp. 97-
118. 

TILLIETTE, Jean-Yves – “Hermes Amoureux ”. Mélanges de l’École française de Rome 
85 (1992) pp. 121-161. 

VAUCHEZ, André – Sainteté en occident aux derniers siècles du Moyen Age. Rome: 
École française de Rome, 1988. 

VIMERCATI, Emmanuele – “Cardiology and Cosmology”. In SALLES Ricardo (ed.) – 
Cosmology and Biology in Ancient Philosophy: From Thales to Avicenna. Cambridge: 
Cambridge University Press 2021. 

WILLOUGHBY, Harold. R. – “The Distinctive Sources of Palestinian Pilgrimage 
Iconography”. Journal of Biblical Literature 74/2 (Jun. 1955), pp. 61-68. 

WILSON, Carolyn – Giovanni Bellini's Pesaro altarpiece: studies in its context and 
meaning. New York: New York University, Institute of Fine Arts, 1976. Ph.D Thesis.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Delving into the Magdalene’s vase (…) ● Vicki-Marie Petrick 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     290 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

PETRICK, Vickie-Marie – “Delving into the Magdalene’s vase: the ointment jar from 

the Middle Ages to Early Modernity”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 

235-290. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion: 

Identidad entre ser y verdad  

 
God's nominations in the Proslogion argument: Identity 

between being and truth 
 

 
José Luis Gaona Carrillo 

Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo 
 Instituto de Investigaciones Filosóficas Luis Villoro 

58260 Morelia, México 
 

jose.gaona@umich.mx  

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 31 de Março de 2021 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 12 de Novembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5149 
 
 
 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:jose.gaona@umich.mx
https://doi.org/10.4000/medievalista.5149


Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     292 

 

RESUMEN 

San Anselmo de Canterbury fue un monje benedictino que redactó el argumento del 
Proslogion en el siglo XI. Las nominaciones o nombres de Dios, son los diferentes modos por 
los cuales San Anselmo explicó los atributos divinos. A partir de una reinterpretación al 
estudio de Ricardo O. Díez en ¿Si hay Dios, quién es? es propuesta una identidad entre el ser 
y la verdad de Dios, implicando así una mutua relación entre estos atributos con la 
definición de verdad anselmiana. La sentencia fides quaerens intellectum representará una 
metodología o modelo a través de la cual se orienta el pensamiento en el esclarecimiento 
racional de estas nominaciones divinas. No obstante, la misma búsqueda intelectiva 
reconocerá una limitación racional frente aquello que cree por fe, sentencia heredada por 
San Agustín en la filosofía del Santo Doctor Anselmo. Desde nuestra reflexión remarcaremos 
como las nominaciones del Proslogion y la definición de la verdad del De Veritate permiten 
pensar en una identidad que relaciona ambas obras del pensamiento anselmiano. 

Palabras clave: San Anselmo; Proslogion; De Veritate; identidad; fides quaerens intellectum. 
 
 
 
 

ABSTRACT 

Saint Anselm of Canterbury was a Benedictine monk who wrote the Proslogion argument in 
the 11th century. The nominations or names of God, are the different ways by which Saint 
Anselm explained the divine attributes. From a reinterpretation of Ricardo O. Díez’s study 
¿Si hay Dios, quién es? an identity between the being and the truth of God is proposed, thus 
implying a mutual relationship between these attributes with the Anselmian definition of 
truth. The sentence fides quaerens intellectum will represent a methodology or model 
through which the thought is oriented in the rational clarification of these divine 
nominations. However, the same intellectual search will recognize a rational limitation 
against what it believes by faith. The nominations of the Proslogion and the definition of the 
truth of the De Veritate allow us to think of an identity that relates both works of Anselmian 
thought, identity that this article wanted to propose.  

 
Keywords: Saint Anselm; Proslogion; De Veritate; identity; fides quaerens intellectum 
  



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     293 

 
Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion: Identidad entre ser 

y verdad  

 

Introducción  

El argumento del Proslogion fue un manuscrito medieval redactado por el filósofo 

San Anselmo de Canterbury. A lo largo de los capítulos de este texto se vertió un 

agudo problema relativo al ser y existencia de Dios. En este artículo serán explicados 

los diversos nombres1 de Dios, los cuales ponen de relieve algunos de los atributos 

del ser divino. Consecuentemente, en esta exposición se demostrará una 

reinterpretación aplicada a la lectura del Proslogion orientada por el estudio de 

Ricardo Oscar Díez en ¿Si hay Dios, quién es?2. Deudores de su investigación, 

propondremos en este artículo una original postura no vista en el texto de Ricardo 

O. Díez, esto es, la identidad del ser del Proslogion con la noción de verdad del De 

Veritate, propuesta novedosa que podría vincular argumentativamente ambas obras 

del Arzobispo de Canterbury, remarcando la sistematicidad de su pensamiento y 

que el estudio de Díez no trabajó. Entonces en nuestro ejercicio hermenéutico 

suponemos ya una nueva lectura respecto a estas nominaciones divinas explicadas 

por Ricardo O. Díez. Este estudio divide por etapas el argumento anselmiano, de ahí 

que nos remitiremos exclusivamente a una revaloración hecha a las nominaciones o 

nombres que señalan esas cualidades de Dios. Sin embargo, también es importante 

tener presente la metodología o dialéctica anselmiana, a través de la cual San 

Anselmo oriento su pensamiento bajo la sentencia: fides quaerens intellectum3. Esta 

 
1 Estas nominaciones están íntimamente ligadas con una perspectiva ontológica del lenguaje. Existen 
varios estudios que interpretan la filosofía anselmiana desde esta disciplina. Cfr. SAN ANSELMO –
Fragmentos sobre filosofía del lenguaje. Bogotá: Ediciones Uniandes - CESO, 2001. Asimismo, SAN 
ANSELMO – “Fragmentos sobre filosofía del lenguaje. Sobre el poder y la impotencia, la posibilidad y 
la imposibilidad, la necesidad y la libertad.” In ANSELMO DE CANTERBURY – Fragmentos sobre 
filosofía del lenguaje. Bogotá: Ediciones Uniandes - CESO, 2001, pp. 159-211. 
2 ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?: una cuestión planteada por San Anselmo de Cantorbery 
en el Proslogion”. Cuadernos de anuario filosófico. Serie Universitaria 136 (2001), pp. 101-150. 
3 San Anselmo en el proemio al Proslogion refiere que la sentencia Fides quaerens intellectum en 
realidad era el título original a este argumento, no obstante, posteriormente cambió al título que 
ahora conocemos, ya que anecdóticamente el abad de Bec quería mantener el anonimato de dicho 
manuscrito. Otra cuestión importante digna de mención se encuentra en el estudio realizado por 
Miguel Pérez de Laborda titulado Anselmo de Canterbury – Esencial donde el autor detalla como para 
él San Anselmo sientas las bases del método escolástico que se gestaría años después. Este dato es 
 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     294 

sentencia puede traducirse en la fe que busca la intelección. El abad de Bec abrió un 

modo de pensamiento el cual antepone un límite a la razón de aquello que se cree 

por fe, en otras palabras, existe una línea epistemológica que se vuelve 

infranqueable respecto a la creencia que inicia el pensamiento. De este modo, las 

nominaciones divinas revelan racionalmente los atributos de Dios, pero sin incurrir 

en una excesiva racionalización de esa fe que siente el corazón. En consecuencia, el 

desarrollo de este artículo explicará tres momentos, donde cada uno consiste en un 

nombre de Dios.   

 

Por otro lado, se advertirá en el transcurso de la argumentación el rasgo de verdad 

que posee intrínsecamente cada nominación, marcando así una identidad4 entre ser 

y verdad. De ahí que además del argumento del Proslogion sea conveniente tomar 

en cuenta otro texto vital en el pensamiento del abad de Bec, nos referimos al texto 

De Veritate5. En este texto de la verdad, San Anselmo dedica algunos capítulos donde 

desarrolla los tipos de verdad y el cómo se va alcanzando una única definición de la 

suma verdad. Entonces, a nuestra interpretación, esta idea motiva a una identidad 

que marque el entrecruzamiento conceptual de una obra a otra, entre verdad y ser. 

De lo dicho con anterioridad puede ser señalada una continuidad argumentativa del 

texto del Proslogion al De Veritate. Finalmente, en los apartados que dividen este 

artículo se describirán algunos elementos característicos de los atributos de Dios 

propios al modo de pensamiento medieval.  

 

Conviene señalar que las nominaciones o los nombres de Dios son pues conceptos 

en los que se encuentran vertidos ciertas adjetivaciones que el intelecto ha logrado 

con el ejercicio intelectivo6. Así en el argumento del Proslogion es importante acotar 

 
sumamente revelador en cuanto a la metodología o dialéctica anselmiana, puesto que marca la 
relación de armonía o tensión entre la fe/razón.   
4 La identidad aquí aludida siempre quedará referida a Dios. Como se desarrollará a lo largo del 
artículo se demostrará como se edifica esta identidad entre verdad y ser. 
5 Este manuscrito es posterior al argumento del Proslogion y en éste a diferencia del segundo San 
Anselmo desarrolla todo un ejercicio meditativo sobre la definición de verdad y los tipos de verdad 
que están orientados o debajo de la suma verdad. Cfr. SAN ANSELMO – “De Veritate”. In SAN 
ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, pp. 487-535. 
6 Este ejercicio intelectivo no es otra cosa que el esclarecimiento racional de la fe, sintetizado en el 
fides quaerens intellectum. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     295 

que lingüísticamente hablando, el nominar señala con las palabras el significado7 

que éstas tienen con los objetos que nominan, es decir, el pensamiento mira desde 

el signo al objeto que alude y es a partir de ese momento que una palabra o un 

enunciado puede ser juzgado verdadero8 o falso. Esta consecuencia, suscita la 

indagación de la verdad del ser finito, pero que por contraste Anselmo intenta 

dilucidar la definición de la suma verdad. Una de las premisas centrales a este 

manuscrito medieval del Proslogion ha sido remarcar la imposibilidad del no-ser de 

Dios quod non possit cogitari non esse9. Los estudios modernos aplicados a la Edad 

Media, particularmente del célebre y gran medievalista francés E. Gilson en su texto 

La filosofía en la Edad Media10 nos ha hecho ver una interpretación ontológica, más 

que un pequeño opúsculo dirigido a los monjes que Anselmo tenía a su encargo. De 

este modo, este argumento a lo largo de la historia de la filosofía ha sido clasificado 

en tanto argumento ontológico, y específicamente de un tipo de ontología “realista”. 

Conviene advertir que dicha interpretación es un modo distinto por el cual el 

Arzobispo de Canterbury nunca se pronunció al respecto. 

 

Los textos medievales no terminaron por acoger las categorizaciones modernas 

atribuibles a las etiquetas realistas/nominalistas que los estudios modernos les 

suelen atribuir. Por ende, una consecuencia natural de estas interpretaciones 

modernas, ha sido traer a la discusión la oposición frecuente entre la conocida 

dialéctica y anti-dialéctica; posturas fuertemente remarcadas por el propio É. Gilson 

y que a lo largo de la historia de la filosofía del Siglo XX ha dejado su huella bajo las 

etiquetas “realistas o nominalistas”11. Estas vertientes antagónicas están 

íntimamente ligadas a la cuestión del lenguaje, en este caso, a las nominaciones de 

 
7 Un antecedente a esta identidad entre ser y verdad se haya internamente en el significado de la 
palabra y el valor de verdad que puede tomar esta. En sentido estricto, San Anselmo se ocupa 
ampliamente de este problema en el capítulo II del De Veritate. Cfr. SAN ANSELMO – “De Veritate”. In 
SAN ANSELMO – Obras completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, pp. 487-535. 
8 Recordemos que la mayoría de los pensadores medievales y específicamente San Anselmo no 
dudaban de la verdad acerca de la existencia de las cosas, puesto que Dios no puede crear cosas falsas. 
9 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, p. 368. 
10 GILSON, Étienne – La filosofía en la Edad Media. Madrid: Gredos, 2007. 
11 E. Gilson abrió toda una nueva perspectiva en cuanto a los estudios medievales se refieren. De esta 
manera, los estudiosos contemporáneos de este periodo histórico han atribuido las categorías del 
realismo a la filosofía anselmiana. Lo interesante a esta denominación filosófica, es que en justa 
medida los medievales nunca utilizaron dichos términos, esto es, San Anselmo nunca considero su 
pensamiento en tanto realista, ni a su vez su contraparte nominalista como lo fue Roscelino. Cfr. 
GILSON, Étienne – El realismo metódico. Madrid: Rialp, 1974. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     296 

Dios, sin embargo, también es preciso no perder de vista la impropiedad de querer 

subsumirlas estrictamente a una cuestión lingüística, ya que como veremos también 

existe una repercusión ontológica y epistemológica en el plano de la realidad.  

 

Primera nominación de Dios – Te esse aliquid quo nihil maius cogitari potest12 

El primer nombre de Dios Te esse aliquid quo nihil maius cogitari potest13 aparece en 

el capítulo II del Proslogion, apartado que inaugura el inicio nominativo de este 

itinerario filosófico/teológico. Como podrá observarse en esta sentencia, el ser de 

Dios está referido al pensamiento en términos negativos, es decir, aquello mayor 

que lo cual nada pueda pensarse antepone un máximo al pensar. De ese nihil que 

niega al pensamiento un ser mayor a él, es sumado el adjetivo maius, adjetivo 

calificativo que constata la unidad mayor de un solo ser. Por su parte la univocidad14 

es una propiedad exclusiva de un solo ser, id est, no puede ser propiedad de algún 

otro ser tal que lo rebasase, pues ya no se trataría del mayor que lo cual nada pueda 

pensarse. Cualquier otro objeto (res) no puede estar por encima de éste, de ser esto 

falso, podría encontrarse un ser tal que rebasase al ser de Dios, lo cual, es 

contradictorio. Nótese pues, el primer atributo de Dios en este capítulo II del 

Proslogion. Hemos de reflexionar entonces en el valor de verdad15 que encierra este 

primer momento del maius divino. Efectivamente, es concedido que no puede existir 

un ser mayor a Dios, entonces este ser debe ser un máximo a todo ser en 

comparación de cualquier otra creatura. Si ha de ser el mayor, debe ser verdadero, 

puesto que es mayor (maius) ser verdadero que falso. Este rasgo veritativo en la 

identidad aquí sugerida remite al otro texto anselmiano aludido: De Veritate16. La 

identidad o relación recíproca entre el ser de Dios y la verdad de él se desenvuelven 

co-sustancialmente.  

 

El capítulo II del De Veritate habla precisamente del carácter veritativo que llega a 

tener la significación de las palabras. Si seguimos con atención el diálogo expuesto 

 
12 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 366. 
13 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 366. 
14 Por este término entendemos un solo ser que posee determinadas características que si bien otros 
objetos o cosas (res) pueden participar de ellas, el ser unívoco es el único que las posee de modo 
absoluto, sin responder a contingencias múltiples y/o accidentales. 
15 He aquí la identidad expresa entre ser y verdad buscada por la propuesta aquí sugerida. 
16 SAN ANSELMO – “De Veritate”. In SAN ANSELMO – Obras completas. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     297 

en este texto filosófico encontraremos un tipo de verdad que se asemeja al rasgo 

ontológico de ese ser mayor del cual nada pueda pensarse, esto en el sentido de la 

rectitud de las palabras. Habrá que recordar la réplica que esgrime el abad de Bec a 

Gaunilón justo en el momento a través del cual demuestra que los pensamientos 

falsos e inexistentes no pueden ser entendidos por el entendimiento, entonces, los 

pensamientos verdaderos si puede ser entendidos por el entendimiento: “M.-Quid 

igitur tibi videtur ibi veritas? D.- Nihil aliud scio nisi quia cum significat esse quod est, 

tunc est in ea veritas et est vera.”17.   

 

Ahora bien, en este capítulo II del De Veritate, a nuestro juicio, es dada una 

continuidad discursiva con el capítulo II del Proslogion, razón que sugiere hablar de 

esta identidad entre ser y verdad en Dios. Una lectura atenta de ambas obras, 

permite mostrar esta semejanza marcada que se va dando de un texto a otro, pese a 

que San Anselmo redactó las obras con varios años18 de diferencia. En efecto, dichos 

manuscritos tratan temáticas diferentes, sin embargo, los elementos relativos al ser 

y verdad de Dios siguen estando presentes en ambos y más aún coinciden en las 

referencias que hemos citado. En otras palabras, desde el ejercicio del pensamiento 

se hace efectiva la constatación acerca de la imposibilidad del no-ser divino. Esta no-

posibilidad queda calificada con el maius que es verdadero.  Siguiendo el mismo 

orden expositivo del Proslogion, así de este estudio aplicado por Ricardo O. Díez, el 

capítulo III explica el momento de realidad de esa palabra unificada con el ser: 
 

“el capítulo III refiere a la realidad o esse divino que la palabra señala. Se actúa una 

descripción a partir de las cosas mismas […] es el esse divino que intenta responder a la 

primera cuestión de la síntesis que el autor hace en el prólogo (prooemium) Quia deus 

vere est”19.   

 

Esta nominación no solo es el inicio de las restantes, está presuponiendo el 

contenido de fe por el cual Anselmo constataba desde la plegaria alcanzada al inicio 

del texto del Proslogion. La intelección de la fe inicia su camino hacia un proceso 

dialéctico sintetizando palabra-ser, resultando conveniente no perder de vista la 

 
17 SAN ANSELMO – “De Veritate”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 492. 
18 Otro texto anselmiano a considerar es el De grammatico, anterior aún a De Veritate, pero que puede 
servir para terminar de corregir los excesos del lenguaje que se tornan contradictorios. 
19 ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?”, p. 37. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     298 

sentencia anselmiana por excelencia: fides quaerens intellectum. Sea conveniente 

decir que Anselmo confiaba tanto en las Sagradas Escrituras20 que por ello no temía 

en llamar a su esclarecimiento racional, siempre sin agotar eso que su corazón cree. 

A este punto se abre una gran discusión que varios estudios especializados en la 

filosofía anselmiana no han convenido en acordar. Más allá de entrar en el debate, 

sencillamente sea de paso resumir la postura del Arzobispo de Canterbury. San 

Anselmo como creyente nunca puso en duda la existencia y el ser de Dios. Las 

posibilidades dadas por la racionalización o intelección de la fe vienen dadas por el 

ejercicio meditativo-reflexivo posterior a la confesión de fe. Entonces este trayecto 

racional especulativo de la primera nominación del Proslogion recorre del capítulo 

II al capítulo IV una frontal respuesta a la figura que encarna al insensato, es decir, 

quién niega a Dios. Por lo tanto, esta búsqueda racional entra en discusión directa 

hacia la réplica que formula aquel que habla en nombre del insensato21. 

 
20 Las sagradas escrituras son el pilar y la fuente del pensamiento medieval. Así, no es extraño que el 
abad de Bec al inicio del Proslogion no dude en citar esta fuente textual, más específicamente los 
salmos. No obstante, es interesante señalar la disparidad suscitada en algunos textos especializados 
al respecto de la metodología y filosofía anselmiana comparados con el discurso del propio San 
Anselmo. Primeramente Miguel Pérez de Laborda asiente en demostrar la insuficiencia de la 
exclusiva racionalidad en el modo de explicar lo real: “Quien llega racionalmente a afirmaciones 
opuestas a la fe es porque su modo de argumentar en realidad no es suficientemente racional (…) La 
fe, por tanto, ayuda a la razón señalándole cuándo ha errado el camino”. PÉREZ DE LABORDA, Miguel 
– Anselmo de Canterbury – Esencial: existe algo mayor que lo cual nada pueda pensarse. Mataró: 
Montesinos / esencial, 2010, p. 25. Otro estudio especializado en Anselmo permite hacer una 
comparación interesante en esta modalidad metodológica, sin embargo, a nuestra interpretación 
parece no tener la misma orientación que el primero: “(…) incluso las palabras mismas de San 
Anselmo esclarecerían su fin: manifestar cómo es posible una prueba necessitas rationis sin la 
autoridad de la Sagrada Escritura. La definición de Dios, no es ni mucho menos bíblica, no deriva de 
la revelación; ya que en el Monologion aparece como algo natural e independiente de cualquier 
intervención de la fe, la concepción de un Dios trinitario cuya analogía con el proceso trinitario no 
eleva el discurso al plano de la fe.”. GARCÍA DE LOMAS MIER, José María – “El Intellectus Fidei en San 
Anselmo de Canterbury: claves hermenéuticas de las relaciones fe-razón en el método intelectual 
anselmiano”. Cuadernos de Filosofía, Excerpta e dissertationibus in philosophia 4 (1994), pp. 97-185. 
Pero ahora bien, si se realiza una comparación con las palabras del Santo Doctor, es en el prólogo al 
Monologion donde se percibe esa intención de no apoyarse en la autoridad de las Sagradas Escrituras, 
pero sin dejar de objetar una respuesta a los simples y necios que niegan a Dios. Cfr. SAN ANSELMO 
– “Monologion”. In SAN ANSELMO – Obras completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, pp. 185-347.   
21 Aquí Anselmo se dirige al insipiens. Este insensato es aquel que niega en su corazón a Dios. Antes 
de redactar el capítulo IV, San Anselmo anticipaba una respuesta en el capítulo III contra esta figura, 
citando directamente el Salmo (14,1) “¿Por qué, entonces, «dijo el insensato en su corazón: no hay 
Dios» (…) siendo así que están evidente para la mente racional que tú eres, entre todos, de la manera 
más grande? ¿Por qué, sino porque es necio e insensato?”. SAN ANSELMO – Proslogion. Con las 
réplicas de Gaunilón y Anselmo. Madrid: Tecnos, 2009, p. 80. Conviene advertir dos posturas 
semejantes a esta negación o imposibilidad de Dios. La primera puede resumirse en la figura del ateo, 
es decir, quién niega inmediatamente la existencia de Dios. No obstante, la réplica que esgrime San 
Anselmo no es de este orden. La objeción señalada por Anselmo está dirigida al hermano creyente 
que no acepta esta vía nominativa de aquello mayor que lo cual nada pueda pensarse. Como podrá 
notarse el insensato es un monje benedictino que responde al nombre de Gaunilón, por ende, acepta 
 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     299 

Recuperando el sentido de la cita textual anterior (respecto al capítulo III), nótese el 

componente veritativo que se desenvuelve en conjunto con el verbo intransitivo de 

ser: quia deus vere est. Si Dios verdaderamente es, entonces enlaza la conjunción 

verdad-ser; ella misma admite mutua reversibilidad del ser a la verdad, es decir, ser-

verdad. Por lo tanto, puede señalarse una paridad discursiva e identitaria entre el 

ser alcanzado por el Proslogion y la definición22 de verdad vertida en De Veritate. 

   

Este es un buen ejemplo de la capacidad visionaria que tiene la filosofía anselmiana 

al poner de relieve la mutua interacción gestada entre el entendimiento y su relación 

valorativa de la verdad al ser de Dios. Lo decisivo, es hacer notar que no se trata 

exclusivamente de una verdad tal que solo remita a Dios. Los elementos aquí 

ofrecidos miran más ampliamente la verdad intrínseca a la realidad misma que ha 

sido creación divina. Este orden creador no deja posibilidad alguna de ruptura o 

lugar a la falsedad del objeto (res). En vista de lo anterior, cuestionar el valor de 

verdad que tienen los objetos han hecho lícita una lectura más general del 

argumento del Proslogion orientándolo en su discurrir hacia una perspectiva 

ontológica. Entonces, no considerar todo el entramado discursivo que tiene esta 

primera nominación con las subsiguientes nominaciones hace del argumento un 

pequeño fragmento racional acerca de la existencia de Dios, lo cual, desde la 

perspectiva aquí señalada incide en una interpretación parcial y sesgada a la unidad 

del mismo argumento.   

 

A consecuencia de esto muchos estudios interpretativos comúnmente tienden a 

limitar sus observaciones a esta primera nominación, fracturando la totalidad que 

representa todo el argumento en sus 26 capítulos. Particularmente dicha división 

queda motivada por considerar solamente los capítulos del II al IV, capítulos donde 

la mayoría de estos estudios convergen en sostener el denominado “paso” del plano 

lógico al ontológico23; movimiento que de alguna manera inauguró Kant en su 

 
su condición de fe. A consecuencia de ello, la discusión se torna en una ruptura interna a la propia 
comunidad monástica, es decir, la discusión se encuentra en el orden entre creyentes.   
22 Siguiendo el orden expositivo, en el apartado tocante a la cuarta y quinta nominación se explicará 
esta definición de verdad. 
23 Ricardo Óscar Díez señala en la introducción a “¿Si hay Dios”  la recepción cartesiana y kantiana 
del argumento anselmiano, evidenciando las limitaciones así de los condicionamientos históricos 
propios a la época moderna. Dicha parcialidad se puede encontrar más o menos presente en los 
 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     300 

intento por refutar al argumento anselmiano en su contenido en su Crítica de la 

razón pura24. Sin embargo, pocos análisis filosóficos con diferentes perspectivas han 

puesto en diálogo esta contrariedad demostrando que reducir el argumento a los 

capítulos aparentemente centrales agotan la intención primordial de San Anselmo 

al redactar este opúsculo.   

 

Respecto a los estudios interpretativos de este manuscrito medieval Julián Velarde 

Lombraña en su investigación introductoria a una edición del Proslogion25 acierta 

en resaltar dos cuestiones presentes de modo genérico a las diversas indagaciones 

aplicadas a este texto medieval:  

 
“El análisis del argumento exige ante todo, aclarar las dos cuestiones siguientes: (1) 

¿Qué dice probar el argumento? (2) ¿Prueba el argumento lo que dice probar? La 

primera cuestión es qué significa el vere esse que aparece en varias formulaciones, a 

nuestro entender, relacionadas, como: quia Deus vere est (Proemio); quod vere sit Deus 

(cap. II); vere es; habes esse verissime, habet esse non sic vere (cap. III). Las 

interpretaciones (y, por consiguiente, las traducciones) divergen en función de la 

interpretación general de la obra anselmiana. Así, por ejemplo, en la interpretación 

fideísta de Barth, el fundamento de la discusión es la fe, y «una vez presupuesto que es 

verdad que Dios existe, que Dios es el ser supremo, que él es un solo ser en tres personas, 

que él se ha hecho hombre, etc., Anselmo discute la cuestión de saber cómo eso es 

verdad»”26. 

 

 

A pesar de estas palabras J. V. Lombraña añade: “Por lo tanto, no se trata de una 

prueba de Dios, sino de reconocer que Dios existe verdaderamente (vere est). (…) La 

noción de vere es, efectivamente fundamental en el argumento del Proslogion, así 

 
mismos manuales de historia de las doctrinas filosóficas. Al respecto conviene revisar los textos 
históricos del medievalista francés Étienne Gilson. Sin embargo, una lectura más detallada revela las 
contradicciones de aquellas lecturas generales. Por ejemplo, pueden tenerse en cuenta los siguientes 
estudios. Este estudio toma más una aproximación al problema: MARÍAS, Julián – San Anselmo y el 
insensato y otros estudios de filosofía. Madrid: Revista de Occidente, 1944. Este segundo es más fiel en 
su lectura a las intenciones del autor medieval: PLANTINGA, Alvin – The ontological argument: from 
St. Anselm to Contemporary Philosophers. New York: A Doubleday Anchor Original, 1965. 
24 Dicho pasaje se encuentra en el capítulo III. El ideal de la razón pura. Sección cuarta. Imposibilidad 
de una prueba ontológica de la existencia de Dios. 
25 Cfr. VELARDE, Julián – “Introducción”. In SAN ANSELMO – Proslogion. Con las réplicas de Gaunilón 
y Anselmo. Madrid: Tecnos, 2009. 
26 VELARDE, Julián – “Introducción”, p. 43. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     301 

como en las objeciones al mismo”27. Este elemento veritativo anunciado en el 

proemio permite pensar más que en una demostración de Dios, es una respuesta 

donada de Dios al hombre, particularmente un gozo28 que recibió Anselmo en su 

respuesta a la plegaria que ofreció. Dicho de otra manera, la verdad del ser de Dios 

es el punto de inicio donde queda sostenido todo el argumento. Esta primera 

enunciación parte de un ser tal que es verdadero, que es mayor (maius) y por el cual 

no puede haber otro ser que sea por encima a éste.  

 

Ahora bien, la cuestión relativa a la postura que sostiene el insensato consiste en 

negar la primera nominación expuesta por Anselmo, sin embargo, comete el 

equívoco de aplicarlo al mayor29 a todas las cosas. Brevemente recordemos que en 

la Edad Moderna temprana así de la Edad Moderna tardía, los filósofos racionalistas 

en su recepción al argumento anselmiano, y más especialmente René Descartes 

inscribiría tanto en Discurso del Método, como de sus Meditaciones Metafísicas su 

“demostración de la existencia de Dios”. Pese a que no haga ninguna referencia 

explícita al Abad de Bec, Ricardo O. Díez sostiene esta modalidad moderna del 

argumento de San Anselmo. De modo que el filósofo francés hace de este rasgo de 

perfección una co-sustancialidad con el ser de Dios, pero que como ya hemos 

denunciado previamente, equiparó este atributo divino al total de la capacidad 

intelectiva humana. En otras palabras, el que niega aquella mayor que lo cual nada 

pueda pensarse, no solo niega al ser perfectísimo a toda creatura, confunde el recto 

significado de estas palabras sobreponiéndolo en un mismo “nivel ontológico” con 

el resto de las creaturas asumiendo que es el mayor a todas las cosas, lo cual como 

puede percatarse es distinto. En sentido estricto, ésta es la vía que edifica la réplica 

de Gaunilón a San Anselmo. Se trataría de un ser que no señala a Dios, más bien, 

imputa el maius a un ser distinto del sumo ser, configurándolo en un sentido distinto 

 
27 VELARDE, Julián – “Introducción”, p. 45. 
28 Dicho gozo queda satisfecho después del pedido que clama el creyente a Dios. Especialmente las 
nominaciones reveladas, es decir, la cuarta y quinta nominación dan cuenta de esta respuesta. Cfr. 
ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?. 
29 Esta fue la posterior interpretación cartesiana del argumento. Habrá que recordar que para René 
Descartes a través de la duda metódica quiere demostrar bajo ideas claras y distintas una realidad 
apoyada en una sola verdad, concluyendo que Dios es el ser perfecto. La tercera y quinta meditación 
demuestran la existencia de Dios, al igual que en Discurso del Método dedica una reflexión al problema 
de Dios. Cfr. DESCARTES, René – “Meditaciones metafísicas”. In DESCARTES, René – Meditaciones 
metafísicas, Conversación con Burman, Correspondencia con Isabel de Bohemia. Barcelona: Gredos, 
2014.   



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     302 

al de esta primera nominación. A fin de cuentas la réplica de este monje Gaunilón no 

puede sostenerse ¿Cómo podría nominarse algo que superase aquello mayor que lo 

cual nada pueda pensarse? Suponiendo que ha sido “posible” pensarse o inclusive 

negarse aquello mayor que lo cual nada pueda pensarse, la misma réplica de 

Gaunilón extrae desde la misma negación a la sentencia anselmiana su formulación 

propia; pero justamente ya no se trataría de aquello mayor que lo cual nada pueda 

pensarse, lo cual es absurdo.   

 

Resumiendo, aquello mayor que lo cual nada pueda pensarse no puede ser una 

invención o creación conceptual del pensamiento humano. El maius antepone una 

distinción ontológica respecto al resto de las creaturas que no pueden situarse por 

encima a este ser perfecto que es Dios. A la par, en el proemio a este argumento es 

desarrollada una premisa que sella esta nominación con el valor de verdad. Al modo 

de pensar de este artículo, se da una identidad con el ser, en medida que puede 

tomar una mutua reversibilidad entre sí misma; una verdad que es y un ser que es 

verdadero. Este momento despliega el preludio a un llamado de la verdad en aquello 

que se cree. Es el inicio a un recorrido más extenso que mirará el pensamiento 

humano en su esfuerzo intelectivo por explicar aquello que cree por fe. El maius de 

aquello mayor que lo cual nada pueda pensarse contiene sustancialmente una 

cualidad negativa. Esta negatividad del pensamiento permite asumir que ninguna 

otra creatura puede imponerse al ser mayor que lo cual nada pueda pensarse. Lo 

mayor se impone en esta primera nominación al intelecto y a la realidad.  

 

Por otra parte, la contemplación de las cosas (res) corrige los abusos o sinsentidos 

dados por el ejercicio exclusivo del pensamiento, es decir, el pensamiento necesita 

constatar lo inteligido con la experiencia directa de lo real. Este contacto directo con 

la realidad30 comprueba al intelecto los modos de ser distintos de las cosas (res), y a 

su vez permite unificar o romper la posible unión de lo pensado con lo 

experimentado; concluyendo si hay o no correspondencia. De suerte que el 

pensamiento al interpretar la palabra conjuntamente con la visión de la cosa, 

 
30 A lo largo del texto del Proslogion, San Anselmo utiliza el término latino in re, con el cual alude a la 
realidad de las cosas. Esta realidad se refiere a la existencia de los objetos, en otras palabras, es la 
realidad efectiva, no la “realidad” conceptual. Asintiendo en estos dos tipos de realidad, la palabra 
cae en la categoría del pensar mientras que las cosas (res) en la categoría del existir. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     303 

permite juzgar mediante una meditación contemplativa su valor de verdad: “El 

pensar mira hacia las cosas para corregir su palabra y hacia las palabras para 

entender cuándo significan correctamente a las cosas en lo que son, esto es, para 

entender la realidad de lo que es, realidad que, en este caso, es el ser mismo de 

Dios”31.  

 

Presentada esta primera nominación proviene la necesidad de indagar sobre la 

próxima etapa en la llamada segunda nominación. Este próximo paso recorrerá una 

ascensión aún mayor que la anterior.   

 

Segunda nominación de Dios – summum omnium32  

El capítulo III puede entenderse en tanto mediación hacia la segunda nominación de 

Dios vertida en el capítulo V. El título de este apartado tercero explica la 

imposibilidad ontológica del no-ser de Dios, es decir, se trata de un rasgo ontológico 

del ser de Dios al que no le conviene la negación de sí mismo, pero no solo 

ontológicamente hablando de su realidad efectiva, sino también, en la imposibilidad 

por la cual el pensamiento pudiese entender lo que no es: Quod non possit cogitari 

non esse33. Esta afirmación dilucida en el fondo la característica respecto a la 

eternidad de Dios, pues Dios siempre es, y a éste no puede convenirle el no-ser. Caso 

contrario, cualquier creatura se pondría por encima del ser de Dios, pero 

recordemos que todo ser finito participa de una contingencia ontológica, con 

principio y un fin. Ahora bien, la intención de San Anselmo en este capítulo III ha 

sido nuevamente dar una mayor complejidad al pensamiento intelectivo al llevarlo 

hasta un límite mayor. Este nuevo derrotero llega hasta una barrera infranqueable 

donde resulta imposible pensar el no-ser de Dios. Por lo tanto, Anselmo concluye 

que no puede pensarse que no sea. Particularmente, en este punto de la discusión 

con el insensato, es  quién neciamente intenta negar este ser de Dios, pero como ya 

se ha explicado, no es posible tal afirmación.  

 

 

 
31 ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?, p. 76. 
32 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 358. 
33 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 368. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     304 

Pero entonces, si al ser de Dios no le es conveniente el no-ser, ello motiva a pensar 

que dichas implicaciones ontológicas se entrecrucen con la propia verdad de Dios, 

id est, al carecer del rasgo negativo, puede inferirse que tampoco en Dios puede 

darse una valoración de falsedad respecto a su ser y a su existencia. Ser y no ser 

pueden pensarse hacia todas las cosas, pero no en aquello que no se puede pensarse 

que no sea. Siguiendo el hilo conductor de esta premisa, Anselmo no dudaría en 

sostener que es mayor un ser tal que carezca de no ser; caso contrario un ser con 

efectiva posibilidad de no ser, será siempre inferior al primero. Si el ser de Dios 

queda sustraído de la finitud ontológica que si participa la creatura, suma un mayor 

rasgo ontológico al del ser finito, ergo, es mayor (maius) ser que no ser.  

 

Este camino trazado de la primera a esta segunda nominación permitió al Santo 

Doctor San Anselmo conceptualizar una nueva adjetivación de Dios mediante el 

adjetivo melius. El título del capítulo V del Proslogion anticipa a la argumentación 

esta cualidad de “ser mejor”: “Quod Deus sit quidquid melius est esse quam non esse; 

et solus existens per se, omnia alia factia de nihilo”34. Conforme a esta segunda etapa 

puede notarse cierta analogía discursiva con la primera, no obstante, este adjetivo 

melius impregna de una fuerza mayor al maius alcanzado previamente. Entonces, es 

mejor ser que no ser; en Dios no puede existir o pensarse un no-ser, más aún, es 

mejor ser eternamente que ser finito. La jerarquización ascendente del ser, no puede 

quedar restada en grado al sumo ser. Anselmo en este capítulo V nomina por 

segunda vez a Dios: “summum omnium”35. Por esto, el sumo ser a todas las cosas es 

la segunda nominación. Implícitamente tiene el melius y el maius al estar por encima 

de todas las cosas. A pesar de lo ya explicado con anterioridad ¿Por qué todavía el 

insensato no acepta en su corazón a Dios? Analicemos con detalle las palabras del 

Santo Doctor: “¿Por qué entonces el insensato ha dicho en su corazón: No hay Dios, 

cuando es tan fácil a un alma racional comprender que existe más realmente que 

todas las cosas? Precisamente porque es insensato y sin inteligencia”36. 

 

 
34 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 370. 
35 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 370. 
36 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 369. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     305 

Previo al capítulo V Anselmo entrevía esta decisiva respuesta:  

 
“Existes, pues ¡oh Señor, Dios mío!, y tan verdaderamente, que no es siquiera posible 

pensarte como no existente, y con razón. Porque si una inteligencia pudiese concebir 

algo que fuese mejor que tú, la criatura se elevaría por encima del Creador y vendría 

a ser su juez, lo que es absurdo. Por lo demás, todo, excepto tú, puede por el 

pensamiento ser supuesto no existir. A ti sólo, entre todos, pertenece la cualidad de 

existir verdaderamente y en el más alto grado”37.   

 

En esta cita textual se puede advertir el cómo dos de los conceptos esenciales al 

argumento del Proslogion, el ser y la verdad se desenvuelven y corresponden 

conjuntamente con las dos adjetivaciones hasta ahora enunciadas. El maius y el 

melius edifican una etapa constitutiva de los atributos de Dios que el pensamiento 

ha inteligido, dotando de contenido al ser de Dios. Estos contenidos expresados en 

adjetivos permiten pensar en un “momento positivo”38 respecto al esse divino, pues 

en los capítulos subsiguientes se realizará el ejercicio contradictorio a ellos ante el 

exceso que rebasa al pensamiento; así, estas etapas son explicadas por Ricardo O. 

Díez. Este especialista en la filosofía anselmiana explica39 esta importante cuestión 

de la segunda etapa que va de los capítulos V al XIV del argumento anselmiano. Por 

otra parte, la metodología o “dialéctica” del fides quaerens intellectum muestra en 

justa medida el cómo se van desarrollando estos logros intelectivos de aquello que 

se cree por fe. Lo realmente notable de esta sentencia es la tensión que se va 

logrando entre los propios atributos de estas dos nominaciones. El esclarecimiento 

de la fe se ha ido edificando por el pensar.  

 

Retomando la identidad aquí propuesta entre el Proslogion-De Veritate, si bien es 

cierto, que el texto anselmiano sobre la verdad es ajeno a las nominaciones del 

Proslogion, es decir, éste no conviene en advertir algo de ellas, si puede decirse que 

la primera etapa del Proslogion no deja de insistir desde el proemio sobre la verdad 

 
37 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 369. 
38 Más adelante en la tercera nominación los atributos divinos se orientan hacia una negación de todo 
aquello que el pensamiento ha podido inteligir, por ello, en esta segunda nominación todavía puede 
hablarse de un movimiento positivo previo al negativo. Sin embargo, conviene precisar que el valor 
de verdad de cada atributo seguirá siendo verdadero, ya que la limitación del inteligir queda reducida 
a la capacidad del pensamiento no al modo en el que se juzgan los atributos de Dios. 
Consecuentemente, los atributos divinos siempre son verdaderos.   
39 Cfr. ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?, p. 39. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     306 

de Dios. En esta interpretación puede construirse un enlace o vínculo entre la 

primera y segunda nominación por la verdad que tiene el ser divino. En efecto, era 

común en el pensamiento medieval no dudar acerca de la existencia de las cosas, ya 

que han sido creación de Dios. Él no puede crear cosas falsas o no verdaderas, ergo, 

lo real existe verdaderamente. Por ende, puede cuestionarse ¿Cómo podría no ser la 

realidad cuando ella misma está existiendo? El pensamiento humano tiene que 

realizar la intelección intentando unificar con la razón aquello que se tiene o se 

“percibe” de la cosa, juzgando posteriormente su valor de verdad. Anselmo nunca 

dejó de insistir en esa capacidad intelectiva que busca la verdad; fruto de una aguda 

meditación aplicada a la palabra. Como consecuencia se da una fase especulativa de 

la teoría a la realidad: 

 
“Se ha pasado en el discurso la exterioridad de la palabra (c. II) a la de la cosa (c. III) 

superando dos contradicciones posibles en el pensamiento. La primera, al escuchar la 

palabra entre el maius contenido en el discurso del creyente y el modo de entender lo 

escuchado. La segunda, al adecuar lo dicho con el esse de la realidad (res). El decir de la 

fe y la cosa anteceden al pensamiento y lo configuran sin contradicción cuando éste 

entiende que lo significado por la palabra es conforme a lo que se ve en la realidad. La 

armonía entre esos elementos permite al pensamiento una correcta expresión”40. 

 

En esta exposición interpretamos la intelección en tanto una acción racional que a 

partir de aquello que recibe por la impresión de los sentidos intenta unificar el 

contenido significativo de la palabra (concepto) con la cosa (res) percibida. Lo real 

no es producto de un esfuerzo intelectivo, en otras palabras, la realidad no es una 

creación gestada por y en el cerebro. Puede decirse que estas dos primeras 

nominaciones refutan o salvaguardan la coyuntura de no atribuirle mera existencia 

conceptual a Dios, desde el pensamiento de lo humano. Por esto es necesaria la 

experiencia de la cosa (res) al momento de intentar unificarla41 con el pensamiento 

que juzga lo visto. Suponer el modo contrario, sería asumir por el entendimiento una 

postulación de la razón pura que no ha probado o conocido esa realidad, agotándose 

en un mero ejercicio intelectivo.  

 
40 Cfr. ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?, p. 74. 
41 El término de unificar no debe entenderse en una “unión” efectiva del pensamiento con la cosa 
(res), en otras palabras, el pensar solo mira intelectivamente las cosas, juzgando su valor de verdad 
o falsedad si la significación de la palabra coincide o no con lo percibido.   



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     307 

De esta segunda nominación del capítulo V del Proslogion, puede concluirse que el 

ser sumo a todas las cosas, que es mayor (maius) y mejor (melius) no puede 

convenirle el no ser, pues si existiese la eventualidad de pensar y que además 

fácticamente sea dado el no ser de Dios, éste se daría en menor grado de existencia, 

lo cual, es contradictorio. Por consiguiente, el intelecto no puede alcanzar a inteligir 

su no existencia en el plano de la realidad. Anteriormente se comprobó con la figura 

del insensato, el cómo éste niega el ser de Dios, pero solamente su pensamiento 

termina contradictorio, ya que rompe la unidad entre la palabra y el orden de lo real 

(in re). Suprimir tanto la experiencia vital o la intelectiva restaría al adverbio de 

cantidad explicitado por ese maius el ser sumo a todo. La realidad se nos dona mayor 

a las palabras, ascendiendo de entre los capítulos anteriores, esto es, de los capítulos 

II-III al cap. V.  

 

Sintetizando hasta ahora lo explicado pueden esbozarse tres momentos de estas 

nominaciones42:  

• Deus vere est43  

Dios es verdadero – Proemio al Proslogion  

• Te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit44 

Tú eres aquello mayor que lo cual nada pueda pensarse – Cap. II del    

Proslogion 

 
42 Estos momentos guardan cierta analogía con las intenciones vertidas en el proemio al Proslogion. 
Una lectura cuidadosa de este apartado demuestra casi a la mitad del primer párrafo la intención por 
parte de Anselmo en demostrar con un solo argumento que demostrase la verdad de Dios, que es el 
sumo bien y además lo que se cree de la substancia divina. Entonces, si se contrastan éstos con los 
aquí resumidos podrá notarse que hay una gran cercanía entre las dos primeras nominaciones con 
la verdad del ser de Dios, lo cual, asume la identidad entre ser-verdad aquí sugerida. 
43 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 358. 
44 Esta nominación la enuncia San Anselmo en el primer párrafo al cap. II del Proslogion, inscribiendo 
una relación argumentativa de lo que ya había explicado en su Proemio sobre la Verdad de Dios, y 
ahora lo remite a la imposibilidad del pensamiento sobre un ser mayor a éste mismo, Ser que como 
ningun otro está por encima de todos: “Ergo Domine, qui das fidei intellectum, da mihi, ut quatum seis 
expedire intelligam, quia es sicut credimus, et hoc es quod credimus. Et quidem credimus Te esse aliquid 
quo nihil maius cogitari possiti” – SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, 
p. 366. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     308 

• Summum ómnium (et summum bonum nullo alio indigens)45  

Que es el sumo bien de todas las cosas (y el sumo bien que no necesita de 

ningún otro.) – Cap. V Proslogion / Proemio 

 

El desarrollo de esta segunda nominación da un paso más complejo y decisivo que 

el primer nombre divino, presentando la suma adjetivada entre el melius y el malius: 

 
“(…) un melius que se balancea entre el ser y el no ser. Orientado por este término el 

discurso puede predicar de Dios todo aquello que es mejor ser que no ser (melius est 

esse quam non esse). Mediante esta formulación se descubren los primeros atributos de 

lo divino al aplicarle la justicia (iustus), la verdad (verax) y la felicidad (beatus)”46.  

 

Tercera nominación – Quod maior sit quam cogitari possit47  

La tercera nominación supone un nuevo camino que recorrer donde ahora el 

pensamiento se percata del excedente en aquello que la palabra humana no alcanza 

a inteligir, id est, un proceso meditativo racional advierte la impotencia de su propia 

búsqueda respecto a los atributos de Dios. Si Dios no sólo es aquello mayor que lo 

cual nada pueda pensarse, sino en esta tercera nominación es mayor que lo cual se 

puede pensar, es abierta una nueva vía que implica la incapacidad48 racional del 

hombre hacia una superación de este modo de pensamiento. Esto no quiere decir 

que la razón sea vana, insuficiente o innecesaria, la racionalidad es oportuna y un 

elemento constitutivo de la fórmula del fides quaerens intellectum49, sin embargo, 

 
45 Esta segunda nominación del cap. V al igual que la primera del cap. II, es un momento explicativo 
del objetivo trazado por Anselmo en su Proemio. Recordemos que en el primer párrafo de este 
apartado anterior al cap. I Anselmo insiste en pensar si es posible encontrar una sola prueba que no 
necesite ninguna otra y que demuestre al menos tres cosas, que Dios es verdadero, que es el sumo 
bien y que es aquello que creemos de la substancia divina. “(...) quia Deus vere est, et quia est summum 
bonum nullo alio indigens, et quo omnia indiget ut sint, et ut bene sint et quaecumque de divina credimus 
substantia, sufficeret”. SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, pp. 358-
370. 
46 ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?, p. 82. 
47 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 386. 
48 La incapacidad intelectiva viene dada en el reconocimiento del paso de lo inteligible a lo 
ininteligible. Intentar demostrar todo lo real racionalmente es el modo del pensamiento moderno. La 
filosofía anselmiana vista desde la sentencia fides quaerens intellectum va mostrando esos 
mecanismos del pensar que se hayan sostenidos por la base de la creencia. La fe es el sostén a todo 
el edificio edificado del pensamiento que se va construyendo en su ascenso a Dios. Sin embargo, es 
importante advertir como el mismo argumento del Proslogion va haciendo ese mismo asciendo 
anteponiendo los límites del pensar con las nominaciones reveladas. 
49 La frase anselmiana por excelencia tiene ecos del pensamiento de San Agustín de Hipona. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     309 

este tercer nombre sintetiza las dos primeras nominaciones revelando el abismo 

que se vuelve incapaz de ser explicado intelectivamente.  

 

Es interesante notar, como el Arzobispo de Canterbury delimita perfectamente las 

dos fronteras50 dadas entre fe y razón. Suponer un alcance absoluto del pensamiento 

hacia el ser de Dios, agotaría toda posibilidad del creer; ésta se tornaría irrelevante. 

San Anselmo consciente de su confesión de fe y además reconociendo el máximo de 

este pensamiento muestra que dicha frontera solo puede traspasarse mediante la 

experiencia religiosa51.  Este tercer nombre de Dios media entre un movimiento 

anterior y posterior del proceso intelectivo. Del momento previo, son alcanzados los 

dos atributos ya señalados por las dos nominaciones, del capítulo II y del capítulo V 

del Proslogion. Así, la etapa posterior queda inaugurada por el capítulo XV hacia el 

excedente racional que ya no alcanza a explicar con las palabras. Es por ello que 

existe un llamado a la fe, invocación a causa de la improcedencia racional. El 

encuentro con Dios, es el encuentro con la verdad.  

 

El misterio divino impone al pensamiento humano el rasgo de inefabilidad que la 

palabra del hombre se torna muda frente a lo revelado. Entonces intelectivamente 

comprende que Dios es la verdad52, verdad tal que puede ser escuchada, entendida 

y meditada. No obstante este exceso a la razón configura el aspecto de 

ininteligibilidad que le resulta al pensamiento imposible en su proceso intelectivo, 

negando a su propio lenguaje su capacidad expresiva. En los capítulos posteriores el 

abad de Bec explicará como Dios es esa luz inaccesible que ilumina desde sí toda 

parcialidad finita. Una analogía puede explicar con mejor detalle este exceso: La 

visión humana es incapaz de mirar directamente al sol, sin embargo, no significa que 

 
50 La frase agustina “creer para entender, y entender para creer” hace un eco en el argumento 
anselmiano del Proslogion en el capítulo I. San Anselmo toma la primera parte de esta sentencia e 
inaugura todo el proceso intelectivo del fides quaerens intellectum bajo la frase “quia nisi credidero, 
non intelligam”. SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 366). Conviene 
revisar la originalidad de estas frases en cada uno de estos pensadores aquí citados. Sobre San 
Agustín Cfr. JOVEN ÁLVAREZ, Fernando – “Creer y entender en la carta 120 de San Agustín”. Scripta 
Fulgentina: revista de teología y humanidades XXII/43-44 (2012), pp. 197-211.   
51 Esta experiencia religiosa la advierte Ricardo O. Díez en ¿Si hay Dios quién es? Respecto a este 
estudio aplicado al argumento del Proslogion el autor citado hace nota a dos textos cuyas referencias 
permitirán ahondar con mayor precisión a este modo del acceso divino. El primero intitulado Lo 
santo de Rudolph Otto. El segundo De visiones Dei de Nicolás de Cusa.  
52 Mutua identidad entre el ser de Dios y la verdad de Dios. Esta es la identidad propuesta por esta 
exposición entre el Proslogion-De Veritate. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     310 

el ojo no pueda percibir de modo parcial su luminosidad, de hecho, la vista es gracias 

a la luz emitida por este astro solar, iluminando consigo toda la realidad. En esta 

analogía, ese desborde luminoso es el poder que excede al pensamiento, empero, “la 

visión” que se puede obtener de Dios es la experiencia ininteligible a esta búsqueda 

intelectiva. Esta desemejante manera es lograda por el sentir del corazón, es decir, 

se puede hablar de una experiencia mística o experiencia revelada.   

 

A manera de conclusión, esta tercera nominación expresa ese exceso intelectivo 

edificando una vía distinta trazada a las dos anteriores (primera y segunda 

nominación). La experiencia mística o revelada no termina por explicar con el 

lenguaje racional ese encuentro con Dios. Pero, dicho desborde racional se explica 

con más detalle con las nominaciones subsiguientes, es decir, las nominaciones 

reveladas. 

 

Cuarta y quinta nominación 

La cuarta y quinta nominación merecen un trato aparte respecto a las tres primeras, 

por lo que ambas pueden explicarse en conjunto53. Tanto la cuarta como la quinta 

nominación son nombres divinos, debido a que se trata de la Palabra revelada por 

Dios. La palabra humana con la Palabra divina es distinguida por el sentir del 

corazón, por gracia.  Se advirtió al inicio de este artículo el momento del ejercicio 

intelectivo que buscaba explicar racionalmente los diversos atributos de Dios. No 

obstante, habrá que terminar de completar el recorrido que el intelecto inauguró 

pero que ya no ha podido explicar. Ricardo O. Díez señala en esta cuarta y quinta 

nominación la donación dada por Dios.  

 

Por lo tanto, en su interpretación mantiene la idea de considerar al argumento del 

Proslogion como un “librito” donde San Anselmo intentó compartir el gozo con los 

hermanos que tenía a su cargo en el monasterio. Este gozo que recibió una noche54 

 
53 En el volumen I a la edición de los textos anselmianos de la editorial Biblioteca de Autores 
Cristianos se encuentra un apartado titulado “la suma teológica anselmiana”. Es interesante notar el 
anacronismo a este título, pues como se sabe San Anselmo nunca elaboró dicho manuscrito. Sin 
embargo, se puede interpretar que tal texto atiende una serie de referencias a las obras del Santo 
Doctor. 
54 Su discípulo Eadmero narra esta situación anecdótica en la biografía que hizo de su Maestro. Cfr. 
EADMERO – “Vida de San Anselmo”. In SAN ANSELMO – Obras completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, 
pp. 5-73.  



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     311 

se dio cuando Dios le mostró estas nominaciones. De hecho, se trató de una 

respuesta al pedido que con gran fervor clamaba el Santo Doctor. Considerar 

entonces el argumento del Proslogion bajo este entendido, sugiere que deba 

realizarse una lectura completa del argumento prestando especial atención a las 

motivaciones del autor medieval; no reduciéndolo a una postura meramente 

racional y/o a unos cuantos capítulos como habitualmente se le ha reinterpretado. 

Si entonces este “librito” es un ejemplo de gozo y encuentro con Dios, dicha relación 

es dada desde el diálogo abierto desde el proemio con este ser mayor que lo cual 

pueda pensarse. Subsiguientemente, ve cumplida su respuesta al pedir en los 

capítulos XXII y XXIII. Es en estos capítulos donde precisamente se inscriben las 

nominaciones divinas. La búsqueda a Dios termina siendo satisfecha una vez 

superada la impotencia del pensamiento. Este nuevo modo revelado completa la 

negativa irresuelta de la tercera nominación. Si el ser que es mayor que lo que puede 

pensarse era incapaz de expresarse lingüísticamente, los atributos divinos en el 

modo revelado hacen comprensible el misterio desconocido.  

 

Es en el capítulo XXII del Proslogion donde está expresada la cuarta nominación: “Tu 

solus ergo Domine, es quod es, et Tu es qui es”55. Este nombre recuerda las palabras 

del libro del Éxodo (3,14) contenidas en el Antiguo Testamento56. La respuesta que 

Dios donó a Moisés: “Yo soy el que soy”57. San Anselmo de distinta manera cambia 

el primer nombre del singular por la segunda persona: “Tú eres el que eres”58. En el 

pasaje bíblico se mantenía un diálogo vivo entre creatura y creador. Análogamente 

puede decirse que San Anselmo inauguró el primer paso a este diálogo desde el 

capítulo I al pedir una respuesta a Dios. Por lo tanto, esta nominación marca el 

momento que ve satisfecho su pedir.  La búsqueda intelectiva es superada por la 

verdad revelada. A este punto, la significación de las palabras coincide 

 
55 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 394. 
56 Existe un cambio sustancial tanto en las motivaciones como metodología que llevaron a San 
Anselmo a redactar el argumento del Proslogion respecto a su obra antecesora del Monologion. A 
diferencia del segundo, en el primero puede y no duda en citar la Sagrada Escritura, puesto que puede 
advertirse la gran cantidad de citas bíblicas que utiliza en el capítulo I. Específicamente en esta cuarta 
nominación Anselmo tiene presente el Antiguo Testamento. 
57 REINA-VALERA – Biblegateway [En línea]. 1960. [Accedido en 23 March 2021]. Disponible en  
https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%203%3A14&version=RVR1960 
58 Cfr. ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?”. R. Díez explica con mayor detalle este cambio 
pronominal que realizó San Anselmo en esta cuarta nominación. 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%203%3A14&version=RVR1960


Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     312 

absolutamente con la verdad; por de ser Palabra de Dios.   

 

Siguiendo el ritmo de este discurso anselmiano, la quinta nominación responde al 

nombre de la trinidad: padre, hijo y espíritu santo. El capítulo XXIII del Proslogion lo 

dicta del siguiente modo: “Quod hoc bonum sit pariter pater, et filius, et spiritus 

sactus; et hoc sit unum necessarium, quod est omne et totum et solum bonum”59. Resta 

decir, que Ricardo O. Díez detalla el cómo en pueden encontrarse las palabras del 

Nuevo Testamento60 en el Evangelio según San Juan. La promesa de Dios a los 

hombres es concluida con una segunda cita bíblica, inscribiendo nuevamente el 

diálogo creatura-creador.   

 
“(…) el diálogo entre el hombre y Dios es posible, no por lo humano que hay en él sino 

por la promesa enunciada por la misma Palabra de Dios que lleva por nombre Jesús, 

quien nos ha manifestado: “Pedid y recibiréis para que vuestro gozo sea pleno (petite et 

accipietis tu gaudium vestrum sit plenum)” (Jn 16,24)”61.  

 

El exceso es tal que el intelecto por sí solo no hubiese llegado a dicho resultado en 

su ejercicio meramente racional. Esta Palabra es similar a la analogía de la visión 

respecto al sol. La incapacidad del ojo humano en su acto perceptivo no alcanza a 

contemplar plenamente su totalidad. Esta Palabra de Dios es una palabra revelada 

real y creadora. Sin principio ni fin dicta desde el comienzo la continencia del ser 

inaugurando un contraste entre lo finito y la eternidad. Por esta última razón es 

importante el proceso intelectivo de lo humano, pero siempre reconociendo el límite 

de aquello que cree el corazón. Esta cuarta y quinta nominación satisfacen el pedido 

de la carencia humana, restituyendo todo el dolor la incertidumbre y falsedad 

irresuelta por la contingencia finita. 

 

 

 
59 SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras completas, p. 396. 
60 El argumento del Proslogion termina por nominar con el Nuevo Testamento, suponiendo una 
ascensión nominativa del intelecto a la revelación. La trinidad fue un concepto que marca 
sustancialmente la filosofía anselmiana. Una primera aproximación a las tres personas de una sola 
naturaleza se encontraba ya en el Monologion. Posteriormente, en el Proslogion cap. XXIII. Sin 
embargo, en otros textos del Santo Padre se continua la reflexión filosófica acerca de su naturaleza, 
pues existió la disputa directa contra el nominalismo de Roscelino de Compiègne. Conviene tener 
presente la epístola sobre la encarnación del verbo, texto donde se rebatió tal discusión. 
61 ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?”, p. 146. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     313 

Bibliografía 

Fuentes primarias 

DESCARTES, René – Discurso del método. Madrid: Espasa Calpe, 2003. 

DESCARTES, René – Meditaciones metafísicas. Madrid: Espasa Calpe, 2003. 

EADMERO – “Vida de San Anselmo”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. 
Madrid: BAC, 2008, pp. 5-73. 

KANT, Immanuel – Crítica de la razón pura. Barcelona: Gredos, 2014.  

SAN ANSELMO – “Acerca del gramático”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. 
I. Madrid: BAC, 2008, pp. 441-443. 

SAN ANSELMO – “Carta sobre la encarnación del Verbo”. In SAN ANSELMO – Obras 
Completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, pp. 683-688. 

SAN ANSELMO – “De Veritate”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. Madrid: 
BAC, 2008, pp. 487-535. 

SAN ANSELMO – “Fragmentos sobre filosofía del lenguaje. Sobre el poder y la 
impotencia, la posibilidad y la imposibilidad, la necesidad y la libertad.” In ANSELMO 
DE CANTERBURY – Fragmentos sobre filosofía del lenguaje. Bogotá: Ediciones 
Uniandes - CESO, 2001, pp. 159-211. 

SAN ANSELMO – “Monologion”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. Madrid: 
BAC, 2008, pp. 185-347. 

SAN ANSELMO – Obras completas, 2 vols., texto latino de la edición crítica de F. S. 
Schmitt, introducción y traducción al español a cargo de J. Alameda, O. S. B., Madrid: 
BAC, 2008. 

SAN ANSELMO – “Proslogion”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. Madrid: 
BAC, 2008, pp. 353-441. 

SAN ANSELMO – Proslogion. Con las réplicas de Gaunilón y Anselmo. Madrid: Tecnos, 
2009. 

SAN ANSELMO – “VI Suma teológica anselmiana sacada de las obras del santo 
doctor”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. Madrid: BAC, 2008, pp. 155-172. 

 

Estudios 

ÁLVAREZ, G. Mariano – “Sentido de la validez del argumento «ontológico» de San 
Anselmo”. In SAN ANSELMO – Proslogion. Con las réplicas de Gaunilón y Anselmo. 
Madrid: Tecnos, 2009, pp. 13-31. 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     314 

ANTUÑANO, Alea – “San Agustín, arquitecto del pensamiento cristiano”. In SAN 
AGUSTÍN – Confesiones-Contra los académicos. Madrid: Gredos, 2012, pp. IX-LX. 

CASTAÑEDA, Felipe – “Introducción a la filosofía del lenguaje en Anselmo de 
Canterbury”. In ANSELMO DE CANTERBURY – Fragmentos sobre filosofía del 
lenguaje. Bogotá: Ediciones Uniandes - CESO, 2001, pp. 13-152. 

CORTI, Enrique – Oír, entender, argumentar. Lectura de Proslogion y De Grammatico 
de Anselmo de Canterbury. Buenos Aires: Miño y Dávila Editores, 2016. 

GARCÍA DE LOMAS MIER, Josemaría – “El Intellectus Fidei en San Anselmo de 
Canterbury: claves hermenéuticas de las relaciones fe-razón en el método 
intelectual anselmiano”. Cuadernos de Filosofía, Excerpta e dissertationibus in 
philosophia 4 (1994), pp. 97-185. 

GILSON, Étienne – El realismo metódico. Madrid: Rialp, 1974.   

GILSON, Étienne – La filosofía en la Edad Media. Madrid: Gredos, 2007. 
 
GONZÁLES, Angel – “La fascinación del argumento ontológico”. Revista de filosofía, 
Vol. VI, n. 9 (1993), pp. 201-206. 

JOVEN ÁLVAREZ, Fernando – “Creer y entender en la carta 120 de San Agustín”. 
Scripta Fulgentina: revista de teología y humanidades, vol. XXII, nº 43-44 (2012), pp. 
197-211. 

JOLIVET, Jean – La filosofía medieval en occidente. México: Siglo XXI editores, 1985. 

MARÍAS, Julián – San Anselmo y el insensato: y otros estudios de filosofía. Madrid: 
Revista de Occidente, 1994. 

ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “¿Si hay Dios, quién es?: una cuestión planteada por San 
Anselmo de Cantorbery en el Proslogion”. Cuadernos de anuario filosófico. Serie 
Universitaria 136 (2001), pp. 101-150.  

ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – Anselmo de Aosta ayer, hoy y mañana. Buenos Aires: 
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, 2009. 

ÓSCAR DÍEZ, Ricardo – “Características del pensamiento Medieval”. In Vita Flumen 
– 10 años en el pensamiento medieval. Buenos Aires: Academia Nacional de Ciencias 
de Buenos Aires, 2015. 

PLANTINGA, Alvin – The ontological argument: from St. Anselm to Contemporary 
Philosophers. New York: A Doubleday Anchor Original, 1965. 

PÉREZ DE LABORDA, Miguel – Anselmo de Canterbury Esencial. Mataró: Montesinos-
Esencial, 2010. 

REINA-VALERA – Biblegateway [En línea]. 1960. [Accedido en 23 March 2021]. 
Disponible en 



Las nominaciones de Dios en el argumento del Proslogion (…) ● José Luis Gaona Carrillo 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     315 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%203%3A14&ve
rsion=RVR1960. 

VELARDE, Julián – “Introducción”. In SAN ANSELMO – Obras Completas. Vol. I. 
Madrid: BAC, 2008, pp. 35-68. 

VIGNAUX, Paul – El pensamiento en la Edad Media. México: Fondo de cultura 
Económica, 1983. 

ZAÑARTU, Sergio – “Algunas notas sobre la búsqueda racional de Dios por Anselmo”. 
Anales de la Sociedad Chilena de Teología 3 (2003), pp. 125-143. 
 

 

 

 

 
COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

GAONA CARRILLO, José Luis – “Las nominaciones de Dios en el argumento del 

Proslogion: Identidad entre ser y verdad”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), 

pp. 291-315. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%203%3A14&version=RVR1960
https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%203%3A14&version=RVR1960
https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
“Uma peça muito preciosa de significado ainda 

desconhecido”: Decifrar o termo gibanete 
 

“A very precious piece of yet unknown meaning”: Deciphering the 
term gibanete 

 

 
António Conduto Oliveira1 

Universidade de Coimbra, Faculdade de Letras 
3004-531 Coimbra, Portugal 

 
anton.stark.esq@gmail.com  

https://orcid.org/0000-0003-0631-0643 
 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 28 de Dezembro de 2020 

Data aceitação do artigo / Accepted in revised form: 12 de Novembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5155 

 

 

 

 

 

 
1 Doutorando de História Medieval na Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, bolseiro FCT 
com a bolsa 2021.04826.BD. 

 
  

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:anton.stark.esq@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0631-0643
https://doi.org/10.4000/medievalista.5155
http://2021.04826.bd/


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    318 

 

RESUMO 

Não obstante a frequência com que surge na documentação quatrocentista, o termo 
“gibanete” continua a ser vago e problemático. O objectivo deste artigo é definir com 
exactidão o que é um “gibanete”, as peças de armamento a que corresponde, e que 
implicações tem esta determinação para o estudo das protecções corporais no século XV em 
Portugal. Esta investigação terá por base fontes portuguesas dos séculos XIV a XVI, 
contrastadas com diversas fontes estrangeiras que permitam comparar a evolução destas 
peças em Portugal com as suas congéneres para lá das fronteiras do reino. Far-se-á também 
uso abundante de estudos contemporâneos portugueses e estrangeiros que permitam 
complementar, sistematizar e inserir esta peça no quadro geral do armamento português 
tardo-medieval e no contexto mais amplo do armamento tardo-medieval europeu.  
 
Palavras-chave: gibanetes; Portugal; armamento; século XV; couraças. 
 
 
 
 

ABSTRACT 

In spite of the frequency with which it appears in 15th century documentation, the 
Portuguese term "gibanete" remains vague and problematic. The aim of this article is to 
define exactly what a "gibanete" is, what piece of armament it corresponds to, and what 
implications this definition might have for the study of military equipment in 15th century 
Portugal. This research will make use of both Portuguese and foreign sources from the 14th 
to 16th centuries, allowing us to compare how these pieces evolved in Portugal vis-a-vis their 
European counterparts. It will be complemented by contemporary Portuguese and foreign 
studies which will allow for systematising and sorting this piece in the general framework 
of late medieval Portuguese armaments and in the broader context of late medieval 
European armour. 
 
Keywords: gibanetes; Portugal; 15th century; armament; breastplates. 
  



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    319 

 
É impossível estudar as fontes sobre o armamento quatrocentista em Portugal sem 

nos depararmos com o termo “gibanete” (ou, em grafia alternativa, “jubanete”). Em 

testamentos ou inventários, em ordenanças ou vereações, os “gibanetes” são uma 

presença constante na documentação do século XV. Ainda assim, apesar desta sua 

constância, não existe até hoje qualquer consenso sobre o que um “gibanete” é ou 

deixa de ser – não temos uma descrição morfológica exaustiva, um artefacto 

arqueológico ou uma representação visual que possamos apontar como 

correspondente à palavra. O objectivo deste ensaio é, portanto, recolher 

informações da documentação tardo-medieval portuguesa e estrangeira e procurar 

definir concretamente o que é um gibanete e em que moldes difere ou se assemelha 

a outras protecções de tronco suas contemporâneas2. 

 

1 – Definições Problemáticas  

O que se avançou nesta breve introdução não significa que, ao longo dos anos, não 

se tenha tentado atingir uma definição concreta da palavra. Antes pelo contrário. 

 

O primeiro dicionário da língua portuguesa, o Vocabulario portuguez e latino do 

Padre Raphael Bluteau3, não contém qualquer verbete explicativo para o termo 

“gibanete”, em qualquer das duas grafias; seria necessário aguardar pela versão 

aumentada de Antonio de Moraes Silva para obtermos: “GIBANETE, S. m. armadura, 

especie de peito de ferro. B. P.”4. Nove anos mais tarde, o Elucidário de Joaquim de 

Santa Rosa de Viterbo incluiria um verbete muito mais detalhado: “GIBANETE. 

Jibanete, e Jubanete. Piqueno gibão de aço, ou ferro”5, completo com um 

 
2 O presente artigo foi elaborado no âmbito do seminário de doutoramento em História Medieval 
“Novas Perspetivas em História Medieval II”, na Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. 
Este seminário foi dirigido pela Prof. Doutora Leontina Ventura e pelo Prof. Doutor Saul António 
Gomes, aos quais deixo um sentido agradecimento. 
3 BLUTEAU, Raphael (dir.) – Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: Collegio das Artes da Companhia 
de Jesu, 1712-1721. 
4 BLUTEAU, Raphael (dir.) – Diccionario da Lingua Portugueza composto pelo Padre D. Rafael Bluteau, 
reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva, natural do Rio de Janeiro. Vol. I. Lisboa: 
Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1789, p. 659. 
5 VITERBO, Joaquim Santa Rosa de – Elucidario das palavras, termos e phrazes, que em Portugal 
antigamente se usaram, e que hoje regularmente se ignoram. Vol. II. Lisboa: Typographia Regia 
Silviana, 1798, pp. 20-21. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    320 

considerável rol de exemplos de uso. Este registo é, na sua essência, semelhante ao 

de Moraes Silva, com duas importantes diferenças: o manancial de abonações 

procedentes de documentação histórica do século XV, em particular de vereações da 

cidade do Porto, por um lado; por outro, Santa Rosa de Viterbo estabelece pela 

primeira vez uma ligação directa entre “gibanete”, a peça de armamento, e “gibão”, 

a peça de vestuário – ligação que, como mostrarei adiante, será essencial para 

compreendermos a especificidade do conceito. 

 

A definição de Viterbo é novamente retomada, e expandida, pelo dicionário de 

Moraes na sua edição de 1831: “GIBANETE, s. m. armadura, especie de gibão de ferro. 

B. Per. III, 138, ou anta, em panno mui dobrado”6. O mistério adensa-se: para além 

do aço e do ferro, temos agora anta7 (a pele do animal, supõe-se) e pano dobrado, 

embora o verbete não deixe claro como se articulam estes diferentes materiais entre 

si. O Novo diccionario da lingua portugueza de Eduardo Augusto de Faria, publicado 

duas décadas mais tarde, acrescenta ainda a malha metálica à lista de potenciais 

materiais empregados no fabrico de um gibanete: “GIBANETE, s. m. diminut. de gibão, 

espécie de gibão de ferro, de malho, de anta, etc.”8. Desconhece-se em que se 

basearam estes diferentes lexicógrafos para tecerem estas adendas. O importante a 

reter é o facto de, de uma forma ou de outra, todos os subsequentes dicionários em 

língua portuguesa (portugueses e brasileiros) se terem baseado nestas definições 

para criarem os seus próprios verbetes – tanto na definição simples, de Moraes Silva 

e de Santa Rosa de Viterbo9, como na explanação mais complexa de Eduardo de 

 
6 SILVA, Antonio de Moraes; VELHO, Theotonio José de Oliveira (dir.) – Diccionario da Lingua 
Portugueza. Vol. II.  Lisboa: Impressão Régia, 1831, p. 89. 
7 ALVES, José Adalberto Coelho (dir.) – Dicionário de Arabismos da Língua Portuguesa. Alfragide: LeYa, 
2014, p. 222. 
8 FARIA, Eduardo Augusto de – Novo diccionario da lingua portugueza. Lisboa: Typographia 
lisbonense, 1849, p. 81. 
9 A título de exemplo, o Nôvo Diccionário da Língua Portuguêsa de Cândido de Figueiredo: “Gibanête, 
m. (ant.) pequena coiraça de ferro ou de malha de aço (De gibão)”. In FIGUEIREDO, Cândido de – Nôvo 
Diccionário da Língua Portuguêsa. Vol. I. Lisboa: Livraria Editôra Tavares Cardoso & Irmão, 1899, p. 
665. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    321 

Faria10. Ressalve-se que é de um termo exclusivamente português que aqui 

tratamos, sem paralelo para lá da raia11. 

 

Esta falta de consenso tem dado azo a algum caos entre estudiosos de todas as áreas, 

como seria de prever. Regra geral, a historiografia militar mais recente parece ter-

se esquivado cautelosamente ao termo ou, das poucas vezes em que é forçada a 

confrontar-se com ele, seguido a definição de Santa Rosa de Viterbo. Veja-se, a título 

de exemplo, o glossário que integra o volume Armeiros e Armazéns de João Gouveia 

Monteiro, onde “jubanete” surge definido como “pequeno gibão de aço, ou de 

ferro”12, definição reutilizada por Paulo Jorge Simões Agostinho na sua análise do 

armamento na cronística de Quatrocentos13. Casos também houve e há em que o 

estudioso decidiu, sem se saber bem como, ignorar os dicionários e inventar a sua 

própria definição de gibanete: José de Figueiredo furtou-se à conotação bélica do 

termo, afirmando que “No «painel dos cavalleiros» [dos Painéis de São Vicente], os 

tons são cantantes e a symphonia começa pela nota, simultaneamente luminosa e 

surda, mas nem por isso menos rica, do saio e gibanete de panno arroxeado que veste 

o velho do primeiro plano (…)”14; enquanto Augusto Cardoso Pinto opinava que um 

gibanete seria uma “(…) couraça curta de couro, guarnecido de tachas que chegava 

 
10 Caso, por exemplo, do Dicionário Aulete: “s. m. || (ant.) armadura antiga, couraça curta de ferro ou 
malha de aço” em Gibanete [Def. 1]. (n.d.). In Dicionário Caldas Aulete Digital [Em linha]. Lexikon 
Editora Digital. [Consultado a 20 Outubro de 2020]. Disponível em 
http://www.aulete.com.br/gibanete; e do Dicionário Priberam: “Antiga veste defensiva de ferro, de 
malha de aço, anta ou de pano encorpado e dobrado”, em Gibanete [Def. 1]. (n.d.)., in Dicionário 
Priberam da Língua Portuguesa [Em linha]. Priberam Informática, S.A. [Consultado a 20 Outubro de 
2020]. Disponível em https://dicionario.priberam.org/gibanete. 
11 A consulta do Tesoro de la lengua castellana, o española (1611) e de várias edições do Diccionario 
de la lengua española da Real Academia Española (1817, 1884, 2001 e 2019) não acusou a existência 
de gibanetes ou jubanetes em qualquer variação. O verbete “jubanete” no glossário do Catálogo de la 
Real Armería de 1849 e “jibanete” no Glosario de voces de armería de Enrique de Leguina são, tanto 
quanto me foi possível apurar, as únicas instâncias do termo em obras de referência castelhanas – a 
segunda cópia da primeira – e nada mais são que traduções da definição e dos exemplos apresentados 
por Santa Rosa de Viterbo, confirmando assim o “portuguesismo” da palavra. Veja-se MARTÍNEZ DEL 
ROMERO, Antonio – “Glosario compuesto de varias palabras cuya esplicación es necessária para la 
intelijencia del Catálogo”. In MARCHESI, Jose Maria (ed.) – Catálogo de la Real Armería. Madrid: 
Aguado, 1849, p. 263; e LEGUINA, Enrique de (dir.) –  Glosario de voces de armería. Madrid: Librería 
de Felipe Rodríguez, 1912, p. 574. Ressalve-se no entanto uma peça castelhana com uma origem 
etimológica à primeira vista próxima, o “jubete”, explanada adiante na nota 24. 
12 MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns nos Finais da Idade Média. Viseu: Palimage 
Editores, 2001, p. 83. 
13 AGOSTINHO, Paulo Jorge Simões – Vestidos para matar: o armamento de guerra na cronística 
portuguesa de quatrocentos. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012, pp. 99-100. 
14 FIGUEIREDO, José de – O Pintor Nuno Gonçalves. Lisboa: Typ. do Annuário Commercial, 1910, p. 91. 

http://www.aulete.com.br/gibanete
https://dicionario.priberam.org/gibanete


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    322 

só até à cinta”15 (noção na qual José de Oliveira Simões mais tarde se baseou na sua 

análise das armas n’Os Lusíadas16). Abundans cautela non nocet: ante tanta definição 

e tanta incerteza, não é de admirar que Isabel dos Guimarães Sá e Hélder Carvalhal 

tenham, num estudo sobre as contas da Casa do Condestável D. Afonso, descrito o 

gibanete como “uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido”17. 

 

2 - O Gibanete de D. Afonso: Um Caso de Estudo 

Não obstante a nebulosidade do termo, são essas mesmas contas da casa de D. 

Afonso18 que nos oferecem uma das mais úteis descrições de um gibanete. Por entre 

a desordenação de itens de contabilidade pode ler-se, no fólio 97: “Item pagou o dito 

tesoureiro por uma cravação dourado [sic] para o gibanete de veludo carmesim mil 

e trezentos reais – 1300 reais”. Um pouco adiante, no fólio 101: “Item pagou o dito 

tesoureiro ao bate folha de bater dois cruzados e meio cem reais a quarenta reais 

cada cruzado os quais eram para dourar as naminas19 [sic] do gibanete do dito 

senhor – 100 reais”20. 

 

Que informações podemos daqui retirar? Primo, o facto de um gibanete implicar 

uma grande quantidade de cravação em pano. A cravação – a fixação de peças de 

metal a outras peças metálicas e/ou a forros de pano ou couro mediante cravos – é 

 
15 PINTO, Augusto Cardoso – A Guarda Del Rei Dom João II. Lisboa: s.n., 1930, p. 28.  
16 SIMÕES, José de Oliveira – As Armas nos Lusíadas. Lisboa: Publicações Alfa, 1986, p. 114. 
17 No original, “a very precious piece of yet unknown meaning”. Em CARVALHAL, Hélder; SÁ, Isabel 
dos Guimarães – “The world of constable D. Afonso (c. 1480-1504): glimpses of Portuguese dynastic 
politics, noble household and material culture”. Portuguese Studies Review 21/1 (2013), p. 164. Isabel 
dos Guimarães Sá e Hélder Carvalhal apontam em nota de rodapé para uma definição de jubanete 
como “small metal doublet”, dada por Annemarie Jordan em JORDAN, Annemarie – The development 
of Catherine of Austria's collection in the Queen's household: Its character and cost. Michigan: Ann 
Arbor, 1994, p. 435, sem dúvida uma aceitação acrítica da definição tradicional avançada por Santa 
Rosa de Viterbo. 
18 Datadas pelos mesmos académicos como respeitantes aos anos de 1500-1502, ou seja, feitas ainda 
em vida de D. Afonso. Veja-se CARVALHAL, Hélder; SÁ, Isabel dos Guimarães – “Knightly Masculinity, 
Court Games and Material Culture in Late-medieval Portugal: The Case of Constable Afonso (c.1480–
1504)”. Gender & History 28/2 (2016), p. 389. 
19 Isabel dos Guimarães Sá e Hélder Carvalhal interpretaram este “naminas” como nóminas, no sentido 
de “prego dourado”. Concordo inteiramente com esta interpretação, dado o conteúdo do fólio 97. 
CARVALHAL, Hélder; SÁ, Isabel dos Guimarães – “The world of constable D. Afonso (c. 1480-1504): 
glimpses of Portuguese dynastic politics, noble household and material culture”, p. 164. 
20 Os dois fólios em questão são parte integrante de um conjunto de fólios dispersos das contas da 
casa do Condestável, agrupados no Arquivo Nacional da Torre do Tombo sob a referência Contos do 
Reino e da Casa, Núcleo Antigo 798 (Lisboa, Torre do Tombo, Contos do Reino e da Casa, Núcleo Antigo, 
798). Agradeço à Doutora Isabel dos Guimarães Sá a transcrição das passagens relevantes. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    323 

um dos métodos essenciais da produção de armamentos medievais21 (que requer 

alguma necessidade de especialização22). Assim nos mostram documentos como a 

carta de privilégio dada ao latoeiro João Martins, “mestre de fazer gibanetes e 

crauações pera armas e pera gibanetes e arreos pera cauallos”23. Para além da sua 

função mecânica (assegurar a união de dois elementos), os cravos tinham também 

uma potencial função decorativa, como se pode ver pela quantidade de ouro gasta 

nos cravos do gibanete do Condestável, ou nos “(…) gibanetes de crauaçam dourada 

sobre brocado (…)” que Afonso de Albuquerque manda enviar de presente ao Xá 

Ismail da Pérsia em 1515, entre vários outros objectos24. 

 

Secundo, o revestimento em tecido do gibanete. Não são apenas as muitas 

referências a forros de pano de que dispomos – os veludos e os brocados 

supramencionados – que revelam a habitual necessidade de costura das peças; não 

há margem etimológica para dúvidas de que era ao gibão ou jubão que o gibanete ia 

pedir de empréstimo o seu aspecto25. O gibão, peça de roupa surgida em finais do 

 
21 Todas as peças com componentes móveis ou flexíveis usariam os cravos como ponto de fixação ou 
de articulação. Veja-se GOLL, Matthias – Iron Documents: Interdisciplinary studies on the technology 
of late medieval European plate armour production between 1350 and 1500. Heidelberg: 
Universitätsbibliothek Heidelberg, 2013. Tese de Doutoramento, pp. 89-91; WILLIAMS, Alan – The 
Knight and the Blast Furnace: A History of the Metallurgy of Armour in the Middle Ages & the Early 
Modern Period. Leiden: Brill, 2003, pp. 54-55, p. 879. 
22 GOLL, Matthias – Iron Documents, p. 95; PRICE, Brian R. – Techniques of Medieval Armour 
Reproduction. Boulder: Paladin Press, 2000, p. 209. 
23 Em carta de Afonso V, passada a 15 de Julho de 1476 (Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. 
Afonso V, lv. 7, fol. 32). In VITERBO, Francisco Marques de Sousa – A armaria em Portugal: noticia 
documentada dos fabricantes de armas brancas que exerceram a sua profissão em Portugal. Lisboa: 
Academia Real das Sciencias de Lisboa, 1907, pp. 123-124. 
24 GÓIS, Damião de – Crónica do Felicíssimo Rei D. Manuel. Braga: Edições Vercial, 2014, cap. IX, p. 645. 
25 Poder-se-ia considerar a mesma raiz etimológica ou similar na origem do termo “jubete” em 
Castela. De acordo com várias fontes elencadas por Josefa Abreu em “Estudio léxico de un documento 
medieval castellano ordenamiento de trabajos y precios”, bem como de acordo com o Léxico del 
comercio medieval en Aragón (siglo XV), entende-se por jubete (do Árabe chubba, “colete”) um “coleto 
cubierto de malla de hierro que usaron los soldados españoles hasta fines del siglo XV” (MENDONZA 
ABREU, Josefa Maria– “Estudio léxico de un documento medieval castellano ordenamiento de 
trabajos y precios”. Philologia hispalensis 4/2 (1989), pp. 531-532, e LÍBANO ZUMALACÁRREGUI, 
Ángeles; SESMA MUÑOZ, José Ángel – Léxico del comercio medieval en Aragón (siglo XV). Zaragoza: 
Institución Fernando el Católico, 1982, p. 232). Contudo, a menção retirada por Josefa Abreu dos 
documentos de Cortes castelhanas de 1351 por si estudados equipara “jubetes de armas” a 
“gambaxes”, ou seja, a cambais – peças de vestuário acolchoadas usadas debaixo ou por cima de 
outros armamentos ou, quando grossas o suficiente, por si mesmas (veja-se a este respeito, por 
exemplo, MARTINS, Miguel Gomes – A arte da guerra em Portugal: 1245 a 1367. Coimbra: Imprensa 
da Universidade de Coimbra, 2014, pp. 232-233). Esta menção, bem como as restantes fontes 
apresentadas, parece indicar que o jubete é apenas uma peça de roupa de armar frequentemente 
envergada em conjunto com malha metálica, e não uma peça de armamento de direito próprio 
constituída por malha metálica agregada a uma base têxtil, como seria de supor pela definição 
 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    324 

século XIV e indispensável da indumentária masculina do século XV26, consistia 

numa espécie de casaco curto que cobria o corpo masculino do pescoço até ao topo 

das ancas27 (Fig. 1). Apertava-se à frente com cordões, bem justo à cintura (natural) 

por forma a criar uma silhueta em X28; comportava mangas e colarinho, de feições 

variáveis segundo a moda da época e da região29. À excepção das mangas, portanto, 

infere-se que não haveria grande diferença externa entre gibões e gibanetes, 

conquanto os gibanetes estivessem repletos de cravos. 

 

 
Fig. 1 – Gibão de estilo borgonhês, com ombros abalonados. Pormenor de Dieric Bouts, o 

Velho, A Execução do Conde Inocente, 1473-1475, óleo sobre carvalho, 182 x 324,5 cm.  
© Royal Museums of Fine Arts of Belgium, Brussels/ Johan Geleyns - Ro scan [Em linha]. 

[Consultado a 8 de Junho de 2021]. Disponível em 
https://artsandculture.google.com/asset/justice-of-emperor-otto-iii-beheading-of-the-

innocent-count-and-ordeal-by-fire-dirk-bouts/5AGtQbEd3j5HnA  . 
 

 
apresentada. É possível que estes jubetes fossem sinónimos do jack inglês e se assemelhassem ao 
chamado Rothwell Jack, uma peça de armar têxtil em forma de colete datada de finais do século XIV 
(COATSWORTH, Elizabeth; OWEN-CROCKER, Gale – Clothing the Past: Surviving Garments from Early 
Medieval to Early Modern Western Europe. Leiden: Brill, 2018, p. 253). O facto de estes “jubetes” serem 
bastante precoces em relação à concepção e uso disseminado do gibão/jubón civil curto e cintado, 
que só começará a ter efeito em finais de século XIV, também contraria esta sua origem. Podemos 
estar perante um fenómeno de convergência linguística. 
26 MARQUES, António H. de Oliveira – A Sociedade Medieval Portuguesa – Aspectos do Quotidiano. 
Lisboa: Esfera dos Livros, 2010, pp. 60-61. 
27 REED, Susan D. – 15th Century Men’s Doublets: An Overview [Em linha]. 27 de Julho de 2004. 
[Consultado a 20 Outubro de 2020]. Disponível em http://www.nachtanz.org/SReed/doublets.html. 
28 MARQUES, António H.  de Oliveira – A Sociedade Medieval Portuguesa, p. 72. 
29 “Sleeves, collars, skirts, and fastening arrangements were greatly varied throughout the 15th 
century. Some of the variations were more often found in one geographic region than in others”. Em 
REED, Susan D. – 15th Century Men’s Doublets; veja-se também MARQUES, António H. de Oliveira – A 
Sociedade Medieval Portuguesa, p. 61. 

https://artsandculture.google.com/asset/justice-of-emperor-otto-iii-beheading-of-the-innocent-count-and-ordeal-by-fire-dirk-bouts/5AGtQbEd3j5HnA
https://artsandculture.google.com/asset/justice-of-emperor-otto-iii-beheading-of-the-innocent-count-and-ordeal-by-fire-dirk-bouts/5AGtQbEd3j5HnA
http://www.nachtanz.org/SReed/doublets.html


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    325 

Relativamente à sua estrutura interior, o gibanete de D. Afonso nada nos diz. 

Podemos, no entanto, tirar ilações a partir de outros documentos. Na carta de 

quitação do Arsenal Régio de Lisboa, de 145530 encontramos menções a “restes para 

jubanetes e soylhas”31. O riste, um pequeno gancho saliente para encaixe da lança 

em cargas de cavalaria32, encontra-se sempre associado a uma placa metálica – seja 

um peito de couraça, inteiro, ou uma placa individual larga sobre os peitorais – que 

permite uma sólida ancoragem da lança junto ao corpo e a dispersão da força de 

impacto do golpe33. Dificilmente os gibanetes teriam peitos inteiros em chapa 

metálica: olhemos novamente para a carta de quitação, e a distinção clara que faz 

entre os “arneses de almazem”34 de chapa inteiriça (e as suas muitas componentes 

individuais) e “jubanetes”35 – a mesma que encontramos noutra documentação ao 

longo do século36. Restam, portanto, as placas individuais, das quais vários 

espécimes arqueológicos dos quais ainda nos chegaram (Fig. 2)37. Estas placas não 

seriam usadas sozinhas no interior do gibanete; fariam parte de conjuntos de placas 

e de lâminas imbricadas, cravejadas entre si num todo coeso. Corrobora-se assim a 

descrição que Santa Rosa de Viterbo faz dos gibanetes: um gibão forrado a (e não 

de) ferro. A carta indica-nos ainda que o gibanete poderia comportar mangotes38, 

 
30 Transcrita integralmente em MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, pp. 61-80. 
31 Segundo a carta, o almoxarife do arsenal, Gonçalo Afonso, “recebeo de restes para jubanetes e 
soylhas nichil e despendeo XXVI peças estanhadas”. MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, 
p. 78. 
32 MONTEIRO, João Gouveia – A Guerra em Portugal nos finais da Idade Média. Lisboa: Editorial 
Notícias, 1998, p. 430.  
33 Sobre o funcionamento do riste e a sua importância na guerra e em desportos de combate, veja-se 
CAPWELL, Tobias – Arms and Armour of the Medieval Joust. Leeds: Royal Armouries Museum, 2018, 
pp. 50-52. 
34 MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, p. 62. 
35 MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, p. 72. 
36 Por exemplo: “E por eles asy serem presos ficaram os lavradores postos em gibanetes e arneses e 
bestas de guarrucha e outras armas que nam mereciam com gramde parte” (Capítulos da Justiça das 
Cortes de 1472-1473, cap. 74, fol. 103v). Em DIAS, Diogo José Teixeira – As Cortes de Coimbra e Évora 
de 1472-73 - Subsídios para o estudo da política parlamentar portuguesa. Coimbra: Universidade de 
Coimbra, 2014. Dissertação de Mestrado, p. 204. Semelhante distinção na documentação 
encontramos entre os próprios armeiros “de fazer gibanetes” e os armeiros de “armas brancas”, ou 
seja, de chapa de aço – veja-se RIBEIRO, João Pedro – Indice Chronologico dos documentos mais notaveis 
que se achavão no archivo da illustrissima camara da cidade do Porto, quando por ordem regia o 
examinou no anno de 1795, o conselheiro João Pedro Ribeiro natural da mesma cidade. Porto: Câmara 
Municipal do Porto, Gabinete de História da Cidade, 1951, p. 207; ou CHAVES, Álvaro de – Livro de 
Apontamentos (1438-1489). Ed. Anastásia Mestrinho Salgado; Abílio José Salgado. Lisboa: Imprensa 
Nacional Casa da Moeda, 1984, pp. 272-273. 
37 LACY, Michael S. – The Development of the Coat of Plates: The Evolution of Cloth-covered Armour, 
1250-1500. S.l.: Society for Creative Anachronism, 1993, pp. 43-44.  
38 Uma peça de protecção do topo do braço, correspondendo quase a uma moderna manga curta. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    326 

quase certamente com alguma espécie de reforço interno em metal39 – embora sem 

qualquer detalhe relativo à sua construção. 

 

 
Fig. 2 – Placa de peito, com cravos e encaixe para riste, achada na ilha grega de Cálcis (n.º inv. 

29.150.99), c. 1450. © Met Museum [Em linha]. [Consultado a 8 de Junho de 2021]. 
Disponível em https://www.metmuseum.org/art/collection/search/23152.  

 
 

Tertio, custo. Em 1485,   
“ (…) querendo el-rei [D. João II] armar e prover seus vassalos e naturais das armas e 

coisas em que sentiu que havia mingua e necessidade, mandou fazer e trazer de fora à 

sua custa muitas lanças compridas e um grande numero de jubanetes de muitas sortes e 

as mandou lançar pelo reino, segundo cada um merecia, e pela paga do preço delas, deu 

el-rei a todos uma conveniente espera em que se pagaram”40. 

 

Não é despiciente o compasso de espera necessário ao pagamento destes gibanetes. 

Por mais habituais que estas peças parecessem ter sido nos arsenais públicos e 

privados do reino, não saíam exactamente baratas ao potencial comprador. Segundo 

dados recolhidos por António de Oliveira Marques, por exemplo, um gibanete com 

 
39 A carta inclui menção de uma grande quantidade de mangotes soltos, para além de um mangote 
associado ao único gibanete (“jubanete”) listado. MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, p. 73. 
40 PINA, Rui de – Crónica de D. João II. Ed. de Luís de Albuquerque. Lisboa: Publicações Alfa, 1989, cap. 
XX, p. 51. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/23152


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    327 

capacete e babeira (uma fórmula prescritiva comum na documentação da época41) 

abriria um rombo de 1000 reais no orçamento de um acontiado em 147542; quatro 

anos mais tarde, em Braga, o mesmo valor já só cobria o gibanete43. Face a isto, 

alguma razão teria o povo para se queixar, nas cortes de 1498, da “oppersaõ” da 

Coroa em obrigar à aquisição de gibanetes pelas gentes do reino44. E logo estes, que 

seriam gibanetes sem grandes lavores, provavelmente elaborados em couros ou 

tecidos menos nobres (fustões, por exemplo) que sabemos serem empregados para 

forro de outras peças tardo-medievais45. Afinal de contas, só no processo de 

douragem dos cravos e subsequente cravação do gibanete do Condestável em 1500 

despendeu-se mais do que o necessário à aquisição de um gibanete, capacete e 

babeira duas décadas antes. 

 

Todos os aspectos mencionados – materiais, embelezamentos, custo – ajudam a 

explicar o elevado estatuto de que pelo menos alguns gibanetes, como o de D. 

Afonso, gozariam. De outro modo, dificilmente se compreenderiam os gestos de D. 

Duarte de Meneses para com o rei de Fez, ao ofertar “huum gibanete muy boo e 

huma cellada e duas lanças. todo muyto bem e muyto ricamente guarnido”46, ou o já 

referido presente diplomático de D. Afonso de Albuquerque a uma potestade 

estrangeira. 

 

 
41 Para além de várias outras fontes que mencionarei ao longo deste ensaio, tomemos a título de 
exemplo os “quinze gibanetes compridos com faldras e gocetes capaçetes e babeiras e guarnjçõoes 
de braços e coixotes” listados nas Visitações da Ordem de Santiago ao Castelo de Sesimbra, de 1488-
1492. Veja-se CONCEIÇÃO, Cristina; VENTURA, João – “Visitações da Ordem de Santiago a Sesimbra 
(1488-1492)”. Akra Barbarion 4 (2020), p. 57. 
42 MARQUES, António H. de Oliveira – “A Arte da Guerra”. In MARQUES, António H. de Oliveira – Nova 
História de Portugal. Vol. IV. Portugal na Crise dos Séculos XIV e XV. Dir. António H. de Oliveira e Joel 
Serrão. Lisboa: Editorial Presença, 1987, pp. 340-341. 
43 FERREIRA, Sérgio – Preços e Salários em Portugal na Baixa Idade Média. Porto: Faculdade de Letras 
da Universidade do Porto, 2007. Dissertação de Mestrado, p. 204. 
44 Uma consequência de políticas que já vinham de trás, iniciadas em 1485: respondeu D. Manuel 
“que como quer que esto assi tevessemos mandado fazer por bem, e deffençam de nossos Regnos e 
ser jaa assi primeiramente por EIRey meu Snñr., e Primo, que Deos aja”, antes de aceder aos pedidos 
do povo (Cortes de 1498, cap. XXIII, fol. X). In BARROS E SOUSA, Manuel Francisco de – Memórias e 
Alguns Documentos para a História e Teoria das Côrtes Geraes. Lisboa: Impressão Regia, 1827, pp. 
276-277.  
45 Como no caso dos loudéis: “Devido à sua robustez, o fustão era aplicado sobretudo em gibões e 
loudéis (…)”, em SEQUEIRA, Joana – O Pano da Terra: Produção têxtil em Portugal nos finais da Idade 
Média. Porto: Universidade do Porto Edições, 2014, p. 223.  
46 ZURARA, Gomes Eanes de – Crónica de D. Duarte de Meneses. Braga: Edições Vercial, 2012, p. 314. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    328 

Em resumo: de acordo com as fontes históricas e com as indicações lexicográficas, 

podemos afirmar que, no seu cômputo geral, um gibanete: 

- é uma peça assemelhada em formato e dimensões (e provavelmente em 

construção externa, no que toca a costuras) a um gibão; 

- possui um forro exterior de couro ou de tecido (de vários tipos) e um 

revestimento interior de placas ou lâminas de aço ou ferro (podendo ou não 

comportar também secções de malha metálica), fixo ao forro exterior através 

de cravos; 

- se pode apresentar mais ou menos ornado, com materiais mais rudimentares 

ou mais dispendiosos; 

- se encontra amplamente disseminado em vários estratos sociais, desde os 

acontiados às elites. 

 

Estamos, portanto, ante uma peça segmentada de protecção de tronco, com um forro 

exterior em materiais orgânicos e um forro interior de placas metálicas. E isto 

levanta-nos alguns problemas de sistematização. 

 

3 - O Desenvolvimento das Protecções Segmentadas na Europa e em Portugal 

Para compreendermos o porquê destes problemas, é necessário lançarmos um olhar 

breve para a evolução histórica deste tipo de peças. As defesas de tronco 

segmentadas – entenda-se peças de tecido ou couro reforçadas (geralmente) com 

placas metálicas de dimensão variável – surgem na Europa algures durante a 

primeira metade do século XIII47, provavelmente em resposta ao impacto cada vez 

maior da cavalaria pesada e de armas de tiro mais eficazes (em particular as 

bestas)48. Logo na sua origem temos dois tipos de designação para o que se supõe 

ser o mesmo objecto, que até hoje permanecem difíceis de destrinçar: temos peças 

feitas quase certamente de couro fervido, ou cuir bouilli49 – cuiries (em Francês e 

Inglês)50, coiraças (em Provençal)51, cuyraces (em Catalão)52 – que podiam ou não 

 
47 VIGNOLA, Marco – “Armamenti corazzati e archeologia: spunti per uno studio interdisciplinare. Il 
caso dell’Italia e dei contesti friulani”. Quaderni Cividalesi 30 (2008), p. 143. 
48 DOWEN, Keith – “The Introduction and Development of Plate Armour in Medieval Western Europe 
c. 1250-1350”. Fasciculi Archaeologiae Historicae XXX (2017), p. 23. 
49 MONTEIRO, João Gouveia – A Guerra em Portugal, pp. 430, 537-538. 
50 BLAIR, Claude – European Armour: circa 1066 to 1700. 2ª ed. London: B. T. Batsford Ltd., 1972, p. 38. 
51 RIQUER, Martí de – L’Arnès del Cavaller. Barcelona: La Magrana, 2011, p. 98. 
52 RIQUER, Martí de – L’Arnès, p. 98. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    329 

comportar uma placa de peito e uma para as costas, e também lâminas de reforço 

interno53; e temos sobrevestes de tecido ou de couro (não fervido) forradas com 

largas placas de ferro ou aço – plates ou pair of plates ou coat of plates (em Inglês)54, 

cote a plates (em Francês)55, fojas (em Castelhano)56. Tal como Martí de Riquer57, 

assumo ambos os conjuntos de termos como sinónimos. 

 

Tenham a designação que tenham, o primeiro exemplo visual reconhecido destas 

protecções segmentadas é uma estátua de São Maurício na Catedral de Magdeburgo, 

datada da segunda metade do século XIII58. O santo enverga o que parece ser um 

longo avental de pano ou couro (a sobreveste), cravado com rebites de grande 

dimensão que atestam a presença de placas largas sobre o peito, dispostas na 

horizontal. Protecção algo rudimentar e experimental que é, este tipo de defesa 

apresenta um perfil quase tubular em volta do tronco do guerreiro, resultado das 

dimensões das suas lâminas constituintes. Este “refined textile «vest» lined with 

riveted metal plates (…) of various sizes and various numbers in a given piece, 

aligned horizontally or vertically”59 dissemina-se por toda a Europa ao longo do 

século XIII e até inícios do século XIV60. Até meados de Trezentos, complementado 

por placas mais longas, o coat of plates é o principal elemento de defesa tanto de 

cavaleiros como de peões61 (Fig. 3). 

 

A partir desta data, o desenvolvimento deste tipo de peças parece efectuar-se em 

duas linhas diferentes em simultâneo – uma, um processo de união ou junção das 

diferentes placas; outra, uma de fragmentação.  

 
53 BLAIR, Claude – European Armour, p. 38; DOWEN, Keith – “The Introduction and Development”, p. 24. 
54 BLAIR, Claude – European Armour, pp. 40-41; LACY, Michael S. – The Development of the Coat of 
Plates, p. 16. 
55 LACY, Michael S. –The Development of the Coat of Plates, p. 16. 
56 RIQUER, Martí de – L’Arnès, p. 98. 
57 RIQUER, Martí de – L’Arnès, p. 116. 
58 BLAIR, Claude - European Armour, pp. 39-41; LACY, Michael S. – The Development of the Coat of 
Plates, pp. 14-15. 
59 GLINIANOWICZ, Marcin – “The Brigandine From The Polish Army Museum In Warsaw – Some 
Thoughts About Its Provenance And Chronology”. In MAREK, Lech (ed.) – Weapons bring peace? 
Warfare in medieval and early modern Europe. Wrocław: Wratislavia antiqua, 2013, p. 166.  
60 BLAIR, Claude – European Armour, p. 40. 
61 Exemplo da sua popularidade entre a peonagem são os muitos coats of plates – 48, no total - da 
milícia da Gotlândia, encontrados no sítio da batalha de Visby, na Suécia, em 1361. Apresentam várias 
tipologias, algumas bastante antiquadas à época da batalha. Sobre estes achados, veja-se 
THORDEMAN, Bengt – Armour from the Battle of Wisby, 1361. Wheaton: The Chivalry Bookshelf, 2001 
(reedição conjunta dos volumes 1 e 2 da edição original de 1939 e 1940, respectivamente). 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    330 

O processo de junção das várias placas constituintes do coat of plates62, que 

atravessou todo o século XIV, culminou na criação de defesas com peitos formados 

de uma única chapa de ferro ou aço coberta por tecido, complementadas por 

fraldões de lâminas cravadas em tecido e espaldares feitos de várias placas 

metálicas63. São estes peitos “ocultos”, muitas vezes cobertos de cravos decorativos, 

que resultam nos arneses integrais de chapa polida de finais do século XIV em 

diante. 
 

 
Fig. 3 – Dois guerreiros em combate, envergando coats of plates, 1357. ©  British Library 

Board (fol.111 of Royal 17 E VII) [Em linha]. [Consultado a 8 de Junho de 2021].  
Disponível em 

http://www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts/ILLUMINBig.ASP?size=big&IllID=42
181  (permissão para reprodução obtida pelo autor do artigo em 05/03/2021). 

 
 

A segunda linha de desenvolvimento, mais importante para este estudo, reduziu em 

dimensão e aumentou em número as placas cravadas ao forro de tecido ou de couro 

do coat of plates. Estas “novas” defesas surgidas em finais do século XIV, a que a 

documentação italiana da época chamou corazzina64 e a inglesa e francesa 

 
62 Por uma questão de conveniência, adopta-se como preferencial a designação inglesa do objecto, 
mais disseminada internacionalmente. 
63 LACY, Michael S. – The Development of the Coat of Plates, pp. 32-36. 
64 SCALINI, Mario – “Corazzine e bacinetti dalla Rocca di Campiglia”. in BIANCHI, Giovanna (ed.) - 
Campiglia. Un castello e il suo territorio. Firenze: All’Insegna del Giglio s.a.s., 2003, p. 385. É necessário 
 

http://www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts/ILLUMINBig.ASP?size=big&IllID=42181
http://www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts/ILLUMINBig.ASP?size=big&IllID=42181


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    331 

brygandine ou brigandine65, articulavam já algumas placas de média dimensão de 

recorte anatomizado (placas largas para cobrir os peitorais, por exemplo, ou placas 

trapezoidais para o topo da espinha) com placas menores ou até outros materiais 

(como a malha metálica66) para criar defesas de protecção completas do tronco (Fig. 

4). Estas peças eram menores em dimensão que os longos coats of plates, muito mais 

justas ao corpo e muito mais flexíveis, razão pela qual rapidamente os 

substituíram67. Mantinham-se ainda afiveladas lateralmente ou atrás, embora 

algumas se apertassem também à frente.  

 

 
ressalvar que, em várias instâncias, incluindo algumas menções coevas, corazzina designava também 
os conjuntos de peitos de peça única cobertos de tecido a que se fez referência supra. 
65 O inventário de 1397 do Duque de Gloucester, por exemplo, é uma das primeiras e mais 
importantes instâncias da entrada em cena desta nova tipologia: lista dezenas de peças de 
armamento, incluindo vários “peir de plates” e “peir briganter”. Os dois tipos de peça são descritos 
de forma semelhante, forrados de tecidos variados, sem que, no entanto, se aprofunde a diferença 
entre um tipo de peça e o outro. Veja-se VISCOUNT DILLON; HOPE, William St. John – “Inventory of 
the Goods and Chattels belonging to Thomas, Duke of Gloucester, and Seized in his Castle at Pleshy, 
Co. Essex, 21 Richard II. (1397); with their Values, as shown in the Escheator’s Accounts”. The 
Archaeological Journal 54 (1897), pp. 305-306.   
66 Um bom exemplo das quais talvez seja a corazzina que se guarda no Castello Sforzesco, em Milão, 
que incorpora nas suas duas metades (peito e espaldar) duas larga placas centrais, pequenas lâminas 
subsidiárias sob as axilas, e um preenchimento de malha metálica em todas as demais áreas. Sobre 
esta peça, veja-se BOCCIA, Lionello Giorgio – L'armeria del Museo Civico Medievale di Bologna. Busto 
Arsizio: Bramante Editrice, 1991, pp. 42-43 ou VIGNOLA, Marco – Armature e armorari nella Milano 
medievale: storia di famiglie, signa, magli e acciaio. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2017, p. 198. 
Necessário é ressalvar que o fraldão fendado a meio em vez de uno (criando proto-escarcelas 
integrais à peça), a disposição dos cravos de fixação e a presença de um colarinho de pano parecem 
apontar para uma cronologia substancialmente mais tardia (finais de século XV ou primeiro quartel 
de XVI) que a assinalada por estes autores. 
67 LA ROCCA, Donald J. – How to Read European Armor. New York: Metropolitan Museum of Art, 2017, 
p. 14. Fenómeno paralelo a este desenvolvimento das protecções de placas segmentadas é o da 
criação de peças de base têxtil com pequenas placas ou segmentos de metal cosidos, e não cravados, 
entre as camadas de tecido. São exemplo disto as espaldeiras/espalderas/espatlleres do século XIV 
na Península Ibérica (RIQUER, Martí de – L’Arnès, pp. 108-116) ou, mais tarde, os jack-of-plates (uma 
derivação dos jacks mencionados na nota 24) do século XV, “which consisted of many small plates of 
iron or horn secured between layers of canvas by a trellis-work of stitches” (BLAIR, Claude – 
European Armour, p. 118). Constituem, no entanto, uma tipologia de defesas à parte e 
substancialmente diferente, que não se inclui no objecto de estudo deste ensaio.  



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    332 

 
Fig. 4 – Vista interior de coat of plates ou corazzina, achada na ilha grega de Cálcis (n.º inv. 

29.150.105), 1400. © Met Museum [Em linha]. [Consultado a 8 de Junho de 2021]. Disponível 
em https://www.metmuseum.org/art/collection/search/34331n. 

 

 

Ao longo dos séculos XV e XVI, estas peças alteram-se novamente. Diminui 

novamente o tamanho das lâminas destas peças, o que implica obrigatoriamente 

ainda maior número para cobrir todo o tronco. Na segunda metade do século XV já 

estas peças se encontram repletas de filas de dezenas (às vezes centenas) de 

pequenas lâminas. A incómoda afivelação traseira dá geralmente lugar à 

comodidade das fivelas ou atacas dianteiras, em imitação do gibão civil – ao qual, de 

resto, se assemelham a todos os níveis 68 (Fig. 5). São designadas estas peças ainda 

como brigandine (em Inglês e Francês), ou já com o novo termo brigantina (em 

Italiano)69. 

 

Podemos distinguir então três tipologias gerais de protecção segmentada na Europa 

medieva: 

– “aventais” ou sobrevestes de tecido ou couro, relativamente tubulares, 

fechados nas costas, forrados com poucas lâminas metálicas de relativamente 

grande dimensão dispostas na vertical ou na horizontal – usadas desde inícios 

do século XIII a finais do século XIV (cuirie ou coat of plates); 

 
68 LA ROCCA, Donald J. – How to Read, p. 14. 
69 BLAIR, Claude – European Armour, pp. 58-59; SCALINI, Mario – “Corazzine e bacinetti”, p. 385.  

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/34331n


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    333 

– peças com forro exterior em tecido ou couro com uma boa quantidade de 

lâminas de dimensão média e recorte anatomizado, em conjunto com lâminas 

mais pequenas ou malha de aço –usadas desde meados do século XIV até data 

incerta do século XV (corazzina; brigandine de Tipo 1, primitiva); 

– peças cintadas com forro exterior de tecido ou couro, com grande número de 

reduzidíssimas lâminas metálicas, fechadas geralmente à frente – usadas 

desde pelo menos meados do século XV até inícios do século XVII (brigandine 

de Tipo 2, consolidada)70.  

 

 
Fig. 5 – Vista interior de uma brigandine, com placas de aço montadas em suporte têxtil (n.º 

inv. III.1664), 1470. © Royal Armouries [Em linha]. [Consultado a 8 de Junho de 2021]. 
Disponível em https://collections.royalarmouries.org/object/rac-object-1289.html 

 

 

Este processo “evolutivo” não foi, claro está, absolutamente linear, nem estas 

tipologias são tão estanques quanto se desejaria. Foram (como de resto toda a 

evolução dos armamentos na Idade Média o foi) resultado da experimentação dos 

armeiros; e a invenção de uma nova tipologia não obrigou ao desuso imediato das 

tipologias já existentes – que foram sendo gradualmente suplantadas de acordo com 

as necessidades da guerra e as modas. 

 

 
70 Esta divisão entre dois tipos de brigandine, feita a partir da historiografia italiana, é aqui contextual 
e da minha responsabilidade; a historiografia em língua inglesa não opera qualquer distinção formal, 
terminológica ou tipológica, entre tipos ou estágios de desenvolvimento das brigandines. 

https://collections.royalarmouries.org/object/rac-object-1289.html


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    334 

Ora, sabendo o processo de evolução destas defesas no resto da Europa – do objecto 

em si, e das suas diferentes designações –, será que se verifica o mesmo processo em 

Portugal? Por bandas lusas, a mais antiga menção que temos a respeito de 

protecções segmentadas – denominadas solhas ou corpos de solhas –data de inícios 

do século XIV71, embora seja mais do que provável a sua existência em terras de 

Portugal pelo menos desde finais do século XIII. Sabemos (não obstante a falta de 

vestígios arqueológicos) como se constituem por dentro – com lâminas metálicas72 

– e por fora – com forros de tecido ou couro73 –, o que nos permite afirmar com 

elevadíssimo grau de certeza que correspondem às fojas castelhanas, às cuirasses 

francesas, aos coats of plates ingleses.  

 

No que toca a algo comparável a corazzinas ou brigandines primitivas, no entanto, a 

documentação portuguesa é muda. Entre finais do século XIV e o primeiro quartel 

do século XV, o período em que a documentação estrangeira dá conta da nova 

tipologia corazzina/brigandine, a documentação portuguesa continua a reportar-se 

apenas e só a “solhas”74. Tratar-se-ia aqui de algum atraso na modernização do 

equipamento militar em Portugal? Muito dificilmente. Sabemos que este período 

correspondeu, aliás, a uma renovação do nosso arsenal, consequência necessária 

 
71 São as várias solhas listadas no testamento de Estêvão da Guarda, figura notável do século XIV 
(Lisboa, Torre do Tombo, S. Vicente de Fora, 2ª Inc. caixa 6, doc. 25), segundo se indica em MARTINS, 
Miguel Gomes – “Da Esperança a S. Vicente de Fora: Um percurso em torno de Estevão da Guarda”. 
Cadernos do Arquivo Municipal 3 (1999), nota 10, p. 26.  
72 AGOSTINHO, Paulo Jorge Simões – Vestidos para matar, p. 99; MARTINS, Miguel Gomes – A arte da 
guerra, p. 234. Na Estoria de Dom Nuno Alvrez Pereyra dá-se conta dos ferimentos recebidos por 
Gomes Garcia em Burguilhos, no ano de 1398, por “hũa lança que lhe foy remessada e falsou lhe hũas 
solhas que trazia, per antre lamina e lamiina”. Em Estoria de Dom Nuno Alvrez Pereyra. Ed. Adelino de 
Almeida Calado. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1991, p. 174. Os conteúdos da supracitada carta 
de quitação voltam a corroborar esta informação: dos muitos “pedaços de solhas de justa” que o 
almoxarife Gonçalo Afonso recebeu, foi-lhe descontada “as soma das laminas velhas que nom 
prestam que foram achadas na bota”. Em MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns, p. 63.  
73 AGOSTINHO, Paulo Jorge Simões – Vestidos para matar, pp. 96-97; MARTINS, Miguel Gomes – A 
arte da guerra, p. 234. 
74 Embora uma afirmação como esta requeira uma recolha feita a partir de, essencialmente, toda a 
documentação do período, a consulta dos volumes publicados das chancelarias de D. Duarte e de D. 
João I, por exemplo, não revelou quaisquer menções a gibanetes, em qualquer grafia. Esta ausência 
também se verifica em documentação avulsa sobre armamento da época, como é o caso da 
procuração para levantamento de armas em Lisboa passada a Vasco Martins, escudeiro de D. 
Fernando de Meneses (Arquivo Municipal de Lisboa, Livro 1º de Místicos de Reis, doc. 7). Sobre este 
documento, leia-se MACHADO DE CASTRO, Tiago – “Armas para Ceuta (1420). Contribuição para o 
estudo do armamento português no início do século XV”. Cadernos do Arquivo Municipal 2/4 (2015), 
pp. 39-63. Mesmo as Ordenações Afonsinas, que transcrevem o regimento dos coudéis de D. Duarte e 
o equipamento requerido dos acontiados, mantêm a prescrição de solhas para acontiados em 
quarenta marcos de prata, sem qualquer actualização da linguagem. Veja-se Ordenações Afonsinas. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1984, lv. I, p. 474. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    335 

das várias operações militares do reinado fernandino75 e das empreitadas de D. João 

I em África76. Não; o que isto nos indica é que o termo solhas seria usado para dois 

tipos de peça diferente: as solhas antigas (Tipo 1), comparáveis ao coat of plates; e 

as solhas modernas (Tipo 2), comparáveis às corazzine italianas/primeiros tipos de 

brigandine (brigandines de Tipo 1). A evolução dos armamentos em Portugal 

acompanha a evolução dos armamentos no estrangeiro, embora a língua não o faça.  

 

Seria, portanto, expectável que, chegados a meados de Quatrocentos, se verificasse 

a presença de uma nova peça nos nossos arsenais e na nossa língua – das 

corazzina/brigandine de Tipo 1 para as brigandine de Tipo 2. E é precisamente isso 

que a documentação reflecte: um processo de coexistência e posterior suplantação 

das solhas por uma nova peça – o gibanete. A carta de quitação do Arsenal Régio é 

um documento fulcral neste aspecto: ao aparecer listado em contraste com as solhas, 

e demarcado também das demais peças em chapa de aço do Arsenal, o singelo 

“jubanete” da carta parece assinalar o advento desta nova tipologia a Portugal, 

algures durante o segundo quartel do século. De então para diante, o gibanete 

impera no nosso país, tal como no resto da Europa, ou assim o espelha a 

documentação: durante a segunda metade do século XV, foi das peças de armamento 

mais prescrita e disseminada, como se viu pelos exemplos já dados. São então 

gibanetes – emulando “as roupas cintadas e justas ao corpo dos finais do século XV 

que foram copiadas pelos mestres armeiros”77 – e não solhas, que vemos 

representados em abundância nas tapeçarias de Pastrana78. São gibanetes que 

 
75 Recordemos as reformas mandadas fazer por D. Fernando, de acordo com Fernão Lopes: “As armas 
mandou el-rrei mudar a esta guisa: do cambais mandou que fezessem jaque, e da loriga, cota; e da 
capelina, barvuda com camalhom; e os que eram bem armados haviam de teer barvuda com seu 
camalho e estofa e cota e jaque e coxotes e canelleiras franceses e luvas e estoque e daga e grave”. Em 
LOPES, Fernão - Crónica de Dom Fernando. Ed. Giuliano Macchi. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, 1975, cap. LXXXVII, p. 305. 
76 Temos por exemplo notícia da compra de equipamento militar de ponta a Inglaterra, na preparação 
da expedição para Ceuta. Veja-se SANTOS, Maria Alice Pereira – A sociologia da representação 
político-diplomática no Portugal de D. João I. Lisboa: Universidade Aberta, 2015. Tese de 
Doutoramento, pp. 87-89. 
77 ARAÚJO, Inês Meira – As Tapeçarias de Pastrana – Uma Iconografia da Guerra. Lisboa: Faculdade 
de Letras da Universidade de Lisboa, 2012. Dissertação de mestrado, p. 96. 
78 ARAÚJO, Inês Meira – As Tapeçarias de Pastrana, p. 96. Sobre as tapeçarias consulte-se, para além 
desta obra, IBARRA, Miguel Ángel de Bunest; et al. – The Invention of Glory: Afonso V and the Pastrana 
Tapestries. Madrid: Fundacion Carlos De Amberes, 2011. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    336 

vemos ilustrados em grande pormenor nos Painéis de São Vicente (Fig. 6)79. É com 

gibanetes que a guarda pessoal de D. João, tal como os acontiados do país, estava 

obrigada a andar regularmente armada80.  

 

 

 
Fig. 6 – Cavaleiro desconhecido com gibanete de forro exterior em lã ou veludo verde, com 

cravos (ou nóminas) decorativos. Pormenor de Nuno Gonçalves, Painéis de São Vicente – 
Painel do Arcebispo, c. 1470, óleo sobre madeira. © Museu Nacional de Arte Antiga [Em 

linha]. [Consultado a 8 de Junho de 2021]. Disponível em 
https://artsandculture.google.com/asset/pain%C3%A9is-de-s%C3%A3o-vicente/UAED-

QMyK5RGGg.    
 

 

 
79 Apenas no painel dito do Arcebispo. Sobre os chamados Painéis de São Vicente de Fora, leia-se, entre 
outros, MARKL, Dagoberto – O Retábulo de S. Vicente da Sé de lisboa e os Documentos. Lisboa: Editorial 
Caminho SA, 1988; SERRÃO, Vítor – “Os Painéis de São Vicente e a ambiência da pintura 
quatrocentista”. In ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de; BARROCA, Mário Jorge – História da Arte 
em Portugal. O Gótico. Lisboa: Presença, 2002, pp. 279-285. 
80 “A qual gente [os ginetes da guarda do rei] será armada de gibanete e faldra, e gocetes, e capacete 
e baberia, as quais armas sempre continuadamente consiguo terom onde quer q estiverem”. 
“Ordenação da Guarda do Rei Nosso Sñor”, em PINTO, Augusto Cardoso – A Guarda Del Rei, p. 77. 

https://artsandculture.google.com/asset/pain%C3%A9is-de-s%C3%A3o-vicente/UAED-QMyK5RGGg
https://artsandculture.google.com/asset/pain%C3%A9is-de-s%C3%A3o-vicente/UAED-QMyK5RGGg


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    337 

4 – Solhas, Gibanetes e Couraças 

Está, portanto, esclarecido o significado de gibanete: equivale, a todos os níveis, ao 

segundo estágio evolutivo do que a historiografia militar estrangeira designa como 

brigandine.  

 

Como habitual na Idade Média, a necessidade de conjurar uma nova palavra para 

um novo objecto não obrigou ao abandono imediato de termos anteriores para 

objectos similares. Embora muito mais raras, as referências a solhas assomam ainda 

no final do século XV, ocasionalmente em parelha com gibanetes: em carta de 1485, 

por exemplo, D. João II manda aos seus coudéis do Porto que obriguem os acontiados 

da cidade a ter “jubanete ou solhas”81; no mesmo ano, em Montemor-o-Novo, Álvaro 

Lopes de Chaves regista o desejo do monarca em adquirir “IIJ̅̅̅ corpos de gibanetes” 

para defesa do reino, mas também “J ̅corpos de solhas com seus mangotes” para uso 

no mar82 – por certo no que deverão ser duas das derradeiras referências 

documentais a esta tipologia. Compreensível, dada a natural semelhança entre as 

duas peças, que terão coexistido ainda durante algumas décadas.  

 

Mas há um outro termo, surgido ainda dos últimos anos do século XV, que pode 

ajudar a cimentar as ideias até agora propostas: refiro-me aqui à couraça.  

 

À semelhança do que parece ter sucedido na língua castelhana, com a chegada 

relativamente tardia do termo coraza em substituição de fojas83, também a adopção 

de couraça como sinónimo de gibanete, de brigandine – de, enfim, protecção 

segmentada do tronco – só se verifica tarde em Portugal, mais concretamente na 

viragem de Quatrocentos para Quinhentos. Como sabemos serem estas peças 

equivalentes? Os indícios de que dispomos para as couraças são em tudo 

semelhantes aos do gibanete, cujo lugar na documentação ocupam quase do dia para 

a noite. O fenómeno de sinonímia explica facilmente as “muitas couraças com 

 
81 “Trellado do allvara que ell-Rey mandou aos coudees desta cidade” (Livro 5 de Atas de Vereação da 
Câmara do Porto, fol. 207v). In RIBEIRO, Marco Alexandre - As Atas de Vereação do Porto de 1485 a 
1488. Leitura Paleográfica, Publicação e Estudo Prévio. Porto: Faculdade de Letras da Universidade 
do Porto, 2019. Dissertação de mestrado, p. 293.  
82 CHAVES, Álvaro de – Livro de Apontamentos (1438-1489), p. 272. Fica a dúvida sobre qual seria a 
diferença entre gibanetes e solhas que faria destas últimas melhores para uso em embarcações. 
83 RIQUER, Martí de – L’Arnès, p. 116. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    338 

clauaduras douradas sobre veludo de todas as cores” – a gibanete by any other name 

… – armazenadas pelo prior de Santa Cruz de Coimbra em 149084; explica a 

substituição do termo gibanetes por couraças na Vida e Feitos d’El-Rey D. João 

Segundo por Garcia de Resende: “este ãno querendo el-rey que em seus reynos 

ouvessem muitas armas (…) hum grande numero de couraças de muytas sortes 

(…)”85, em clara imitação da passagem de Rui de Pina que já aqui se transcreveu86; 

explica os muitos gibanetes em cartas de quitação manuelinas transmutados em 

couraças nas suas homólogas passadas pela chancelaria de D. João III87. A couraça 

não parece ter perdido completamente a ligação ao couro do seu significado original 

ducentista – Afonso de Albuquerque assevera, em carta de 23 de Outubro de 1514, 

que as melhores armas para uso no continente indiano são couraças, “porque [os 

soldados] as alevantam com hua pouca de cravaçam e hum par de peles”88. Esta 

diferença entre materiais poderia aliás explicar as “quinhentas couraças de Genoa 

com quinhentos copos pera maar”, avaliadas entre mil e quinhentos e dois mil 

ducados, que D. Afonso V determinava adquirirem-se nos preparativos da guerra 

 
84 VITERBO, Francisco Marques de Sousa - Artes e Artistas em Portugal. Lisboa: Livraria Ferreira, 
1892, p. 156. É de salientar o facto de a notícia que Sousa Viterbo transcreve provir da Chronica da 
ordem dos conegos regrantes do patriarcha S. Agostinho, obra dada ao prelo em 1668 pelo padre Dom 
Nicolao de S. Maria. 
85 RESENDE, Garcia de – Vida e Feitos d’El-Rey D. João Segundo. Ed. Evelina Verdelho. Coimbra: Centro 
de Estudos de Linguística Geral e Aplicada/Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 2007, 
cap. LVIII, p. 91.  
86 O alvará de Regimento passado por D. Manuel a D. Nuno Manuel, regimentando a composição de 
vinte lanças aginetadas da corte, opera a mesma exacta alteração quando confrontado com a 
regimentação da guarda joanina a que atrás se aludiu: “E ordenamos que as armas, que hão de ter as 
ditas vinte lanças que lhe assim ordenamos, sejam estas. S. coiraças, capacetes, babeiras, espadas ou 
gocetes, e coxotes, e faldras ou escarcellas, e lanças e adagas, e estas assim limpas, e taes, que sejam”. 
Em MORAIS, A. Faria de – “Ordenanças e ginetes d'el-Rey”. Boletim do Arquivo Histórico Militar 24 
[separata] (1954), p. 166. 
87 Tomemos como exemplo disto o levantamento das cartas de quitação efectuado por Braancamp 
Freire nos vários volumes do Archivo Historico Portuguez. Por uma questão logística, dado o elevado 
número de cartas consultadas, indicam-se apenas os seus números de inclusão no Archivo: das 17 
cartas que mencionam gibanetes/jubanetes, 15 pertencem à chancelaria manuelina (nºs 32, 35, 125, 
127, 137, 166, 201, 241, 480, 528, 537, 565, 577, 578 e 601) e outras 2 à joanina (690 e 706) – a mais 
antiga das quais (nº 528) passada em 1499 e a mais recente (nº 706) em 1529. Das 9 que mencionam 
couraças, 6 pertencem à chancelaria manuelina (16, 19, 123, 523, 553 e 576) e 3 à joanina (703, 722, 
768) – a mais antiga das quais (nº 19) em 1510, e as mais recentes das quais (nºs 722 e 768) em 1539. 
Por ordem numérica, “Cartas de quitação de D. Manuel”. In FREIRE, Anselmo Braamcamp – Archivo 
Historico Portuguez. Vol. I. Lisboa: Typ. Calçada do Cabra, 1903, pp. 168, 201-202, 207-208, 367-368, 
398, 401; II (1904), pp. 35-36, 160, 357; IV (1906), pp. 444-445; V (1907), pp. 79, 156-157, 235-236, 
322, 444, 474-476; VI (1908), pp. 79-80; IX (1914), pp. 436, 446-447, 448, 455-456; X (1916), p. 7. 
88 ALBUQUERQUE, Afonso de – “Carta de 23 de Outubro de 1514”. In BULHÃO PATO, Raymundo 
Antonio de (dir.) - Cartas de Affonso de Albuquerque, t. I. Lisboa: Typographia da Academia Real das 
Sciencias, 1884, cap. LXII, p. 295.  



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    339 

contra Castela89 – contrastadas com quinhentos gibanetes com quinhentos 

capacetes e babeiras, um conjunto total estimado em apenas quinhentos mil reis90. 

Ainda assim, a documentação atesta à mor parte dos forros exteriores destes 

armamentos ser feita em pano. Tal como com os gibanetes, a necessidade de 

“cravaçam de coyraças” continua a ser assegurada por artesãos especializados 

(latoeiros, regra geral)91, organizados por vezes em centros de produção 

massificada para servirem todos os cantos do império nascente – como era o caso 

das taracenas de Santarém92. 

 

Sabemos, ademais, que também as couraças têm uma estrutura interna de lâminas 

de aço: para além das “folhas de laminas pera couraças”93 que figuram em cartas de 

quitação de D. João III, os Anais de Arzila, por exemplo, relatam-nos como a “Afonso 

da Silva, não lhe valendo couraças, nem as laminas d'aço de que érão fortificadas, que 

a mortal lança não lançase o ferro da outra parte”94, matando-o; ou a forma como a 

Diogo de Ávila “(…) lhe dérão com um pelouro d'arcabuz que, quebrantando-lhe o 

couro ou ũa ou duas laminas das couraças, ficou amassado (…)”95. A parecença com 

o gibão civil também se mantém: veja-se o retrato de Afonso de Albuquerque96; a 

 
89 CHAVES, Álvaro de – Livro de Apontamentos (1438-1489), pp. 54-55. 
90 CHAVES, Álvaro de – Livro de Apontamentos (1438-1489), p. 56. 
91 Entre as cartas recolhidas por Sousa Viterbo em VITERBO, Francisco Marques de Sousa – A armaria 
em Portugal, encontramos o exemplo de João Dias, “latoeiro de armaria e de cravação de couraças” 
em 1520 (p. 57), actividades cujo neto João Lopes ainda mantém em 1570 (p. 109). A existência de 
fabricantes especializados de defesas segmentadas é uma constante desde o século XIII, em toda a 
Europa. Veja-se a título de exemplo RIQUER, Martí de – L’Arnès, p. 105; VIGNOLA, Marco – Armature 
e armorari nella Milano, p. 80: MOFFETT, Randall – “Military Equipment in Fourteenth to Fifteenth 
Century Southampton”. In BELL, Adrian; CURRY, Anne (eds) – Soldiers, Weapons and Armies in the 
Fifteenth Century. Suffolk: Boydell & Brewer Ltd, 2011, p. 198. 
92 “(…) o latão transitava de Lisboa para Santarém, como o comprova uma remessa de 4 quintais 
desta liga em cobre, em 1513. Note-se que a armaria santarena se especializou na fabricação de 
gibanetes, cravos de latão mais ou menos dourados consoante os clientes, e fivelas, de que fornecia a 
Coroa, entre outras casas”. Em CANDEIAS, António et al. – “Contributo das Ciências para a 
Caracterização Material e Tecnológica do Foral Manuelino de Cascais”. In HENRIQUES, João Miguel 
(coord.) – 500 Anos do Foral Manuelino de Cascais:1514-2014. Cascais: Câmara Municipal de Cascais, 
2014, p. 181. 
93 Como por exemplo a “Quitação de compra de armas a Ruy de França, em 1529” (Lisboa, Torre do 
Tombo, Chancelaria de D. João III, Doações, lv. 17, fol. 93. In VITERBO, Francisco Marques de Sousa - 
A armaria em Portugal, p. 23). 
94 RODRIGUES, Bernardo – Anais de Arzila, 1. Coimbra, Imprensa da Universidade, 1915, cap. X, p. 47. 
95 RODRIGUES, Bernardo – Anais de Arzila, 2. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1915, cap. XXXIV, 
p. 83. 
96 No frontispício do manuscrito do Livro Segundo das Lendas da Índia de Gaspar Correia. Em Lisboa, 
Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Livro Segundo das Lendas da Índia de Gaspar Correia, Códices 
e documentos de proveniência desconhecida, 41. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    340 

couraça dourada, com escarcelas, no retrato de D. João de Castro97, ou os guerreiros 

encouraçados nas tapeçarias que glorificam os seus feitos98.  

 

Menos clara é a confusão entre gibanetes e couraças num relato anónimo da partida 

do exército português para Marrocos, em 1578: “Não houve homem fidalgo que não 

comprasse muitos corpos d'armas muito lustrosos (…) couraças de laminas cobertas 

de velludo e setim de todas as côres com tachas d'ouro e prata, muitas saias de 

malha, e gibanetes (…)”99. Marcar-se-ia aqui alguma pequena distinção tipológica 

entre as couraças quinhentistas e os velhos gibanetes quatrocentistas, que não os 

materiais? É possível100, mas no geral pouco provável à luz dos anteriores exemplos, 

que não assinalam diferenças entre gibanetes e couraças na viragem do século. Salvo 

as excepções apontadas (uma delas, ressalve-se, muito tardia), onde ocorre um, não 

se usa o outro (ao contrário do que se verificou com solhas e gibanetes). A 

permutação do termo, levada a cabo por razões que o tempo tratou de encobrir101, 

não parece ter tido qualquer reflexo material.  

 

Como se pode verificar pela seguinte Tabela 1, elaborada a partir dos dados 

recolhidos neste ensaio, a forma como diferentes documentos históricos usam 

nomenclaturas distintas para se referirem aos mesmos objectos não se presta às 

definições precisas e estanques que se querem dos vocábulos no moderno estudo 

 
97 O retrato a que se faz referência é uma ilustração no Livro de Lisuarte de Abreu. Nova Iorque, 
Biblioteca Pierpont Morgan, MS M.525.  
98 Como por exemplo na tapeçaria “Entrada triunfal de D. João de Castro em Goa” (n.º inv. T XXII 10), 
1555-1560. Kunsthistorisches Museum Wien, Kunstkammer. Sem dúvida as “couras” que D. João de 
Castro prescreve aos seus homens como principal defesa do corpo. Em CASTRO, João de – 
“Apontamentos enviados por D. João de Castro a D. João Mascarenhas”. In SANCEAU, Elaine (ed.) – 
Cartas de D. João de Castro. Lisboa: Agência Geral do Ultramar – Divisão de Publicações e Biblioteca, 
1955, p. 133. Sobre este monumental conjunto de tapeçarias, veja-se COMISSÃO NACIONAL PARA AS 
COMEMORAÇÕES DOS DESCOBRIMENTOS PORTUGUESES – Tapeçarias de D. João de Castro. Lisboa: 
Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 1995. 
99 Veja-se HERCULANO, Alexandre – Opúsculos, t. 6. Lisboa: Viúva Bertrand & C.ª, Sucessores Carvalho 
e C.ª, 1884, p. 108. 
100 Apesar de tudo, entre meados e finais do século XVI, este tipo de protecções altera-se novamente 
em consonância com as mudanças no gibão civil: para além de se complementarem estas protecções 
com colarinhos, braços e escarcelas, a dimensão das placas viria a reduzir-se ainda mais. Veja-se 
BLAIR, Claude – European Armour, p. 139; as três peças no Metropolitan Museum of Art em New York, 
feitas entre 1540-1550, com os números de inventário 14.25.1529, 14.25.1532, 14.25.1531; ou a peça 
número 1977-167-239a,b do Philadelphia Museum of Art, datada entre 1570-1580.  
101 O termo “couraça” viria também ele a sofrer uma alteração de sentido: Em Portugal, como noutros 
países, acabou por vir a designar qualquer peça de protecção do tronco em chapa inteiriça, com peito 
e espaldar, até hoje.  



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    341 

da História. Assim se explica a confusão lexicográfica e historiográfica que perdura 

há anos em relação aos gibanetes.  

 

 

Tip. 
Protecção 

Segmentada 

Delimit. 
Cronológica 

(Uso 
Atestado em 

Portugal) 

Delimit. 
Cronológica 

(Uso 
Atestado do 

Termo) 

Características Gerais 
Corresp. 

Peças 
Estrangeiras 

Solhas  
[Tipo 1] 

finais séc. XIII 
(?) – finais 
séc. XIV (?)  

finais séc. XIII 
(?) – 

– últ. quartel 
séc. XV 

– Formato tubular pouco 
justo ao tronco 

– Forro exterior de tecido 
ou couro 

– Fechadas nas costas ou 
na lateral 

– Poucas lâminas 
metálicas 

– Lâminas de grande 
dimensão dispostas na 

vertical ou na horizontal 
– Cravos grandes em 

número reduzido 

coat of plates 
(Ing.)/fojas 

(Cas.) 

Solhas  
[Tipo 2] 

finais séc. XIV 
(?) – últ. 

quartel séc. 
XV 

– Formato algo justo ao 
tronco 

– Forro exterior de tecido 
ou couro 

– Fechadas nas costas, na 
lateral, ou à frente 
– Algumas lâminas 

metálicas 
– Lâminas de dimensão 

média, dispostas de 
acordo com principais 

pontos anatómicos 
– Cravos grandes em 

algum número 

brigandine 
[Tipo 1] (Ing.; 

Fr.)/ corazzina 
(It.)/ fojas (?) 
(Cas.)/coraza 

(Cas.) 

Gibanete 
meados séc. 
XV – finais 

séc. XVII (?) 

2º quartel 
séc. XV – 

finais séc. 
XVI (?) 

– Formato cintado e 
justo ao tronco 

– Forro exterior de 
tecido ou couro 

– Fechadas à frente 
– Grande quantidade de 

lâminas metálicas  
– Lâminas de dimensão 

muito reduzida 
– Cravos pequenos em 

grande número  

brigandine 
[Tipo 2] (Ing.; 

Fr.)/brigantina 
(It.) Couraça 

meados séc. 
XV – finais 

séc. XVII (?) 

finais séc. XV 
– ? 

 
Tabela 1 – Sistematização das tipologias de protecção segmentada em Portugal, com 

destaque para os gibanetes. 
 
 
 
 
 
 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    342 

5 – Conclusão 

Reiterando: até ao presente, a historiografia militar portuguesa tem olvidado o 

termo gibanete quase por completo, abordando as solhas como sinónimo de couraça 

e de brigandine em simultâneo102. Este trinómio resultou de uma transplantação 

para a historiografia portuguesa da equiparação entre foja e coraza estabelecida por 

Martí de Riquer, a que já se fez referência – prática que a documentação tardo-

medieval e moderna portuguesa infelizmente não sustenta. Não só porque solhas 

podem corresponder tanto a coats of plates como a brigandines, mas porque também 

um gibanete ou uma couraça, na documentação da época, correspondem a uma 

brigandine – sem, no entanto, corresponderem às solhas. Estamos aqui perante o 

mesmo exacto processo de inexactidão lexicográfica que se apontou no início deste 

ensaio: sem que nenhuma das definições apresentadas esteja totalmente errada, 

nenhuma se encontra correcta por inteiro. Uma situação nada facilitada, abone-se, 

pela quase total ausência de vestígios arqueológicos destas peças103. 

 

Repare-se que estes problemas de sistematização não são exclusivos de Portugal. 

Ainda hoje existe alguma dificuldade, mesmo entre peritos, em assentar 

concretamente as fronteiras dos termos corazzina ou brigandine104, por exemplo – 

uma dificuldade parcialmente baseada na dificuldade em conciliar as diversas 

designações que diferentes línguas e culturas aplicam ao mesmo objecto. Para o caso 

português, no entanto, espera-se que este trabalho venha ajudar a solucionar uma 

das grandes incógnitas do estudo do armamento quatrocentista. Apenas 

devidamente esclarecidos sobre que peça é um gibanete podemos estudar com 

 
102 BARROCA, Mário Jorge – “Armamento medieval português: notas sobre a evolução do 
equipamento militar das forças cristãs”. In BARROCA, Mário Jorge; MONTEIRO, João Gouveia 
(coords.) –Pera Guerrejar – Armamento Medieval no Espaço Português. Palmela: Câmara Municipal de 
Palmela, 2000, pp. 59-60; MONTEIRO, João Gouveia – A Guerra em Portugal, pp. 537-538; ARAÚJO, 
Inês Meira – As Tapeçarias de Pastrana, pp. 96-97. 
103 Excepção feita aos parcos fragmentos de gibanetes achados em Aguiar da Pena e em Machico. 
Veja-se, respectivamente, BARROCA, Mário Jorge; MORAIS, António J. Cardoso – “A Terra e o Castelo 
– Uma experiência arqueológica em Aguiar da Pena”. Portugália Nova Série 6 (1985), p. 75 e SOUSA, 
Élvio Duarte Martins – Ilhas de Arqueologia. O Quotidiano e a Civilização Material na Madeira e nos 
Açores (Séculos XV-XVIII). Vol. I. Lisboa: Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 2001. Tese 
de Doutoramento, p. 510. Notícia há também de fragmentos semelhantes em depósito arqueológico 
em vários pontos do país (Montemor-o-Novo, por exemplo), sem qualquer estudo feito até ao 
momento. 
104 Basta ver o processo de consolidação, ainda em curso, das definições deste tipo de protecções na 
historiografia militar italiana, e. g. em SCALINI, Mario – “Corazzine e bacinetti”, p. 385 e VIGNOLA, 
Marco – Armature e armorari nella Milano, pp. 137-143. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    343 

confiança quem os produz, em que condições se desenrola esse processo de fabrico, 

que tipo de mercados existem para o gibanete-produto e quais as condições ou 

implicações socioeconómicas para quem o produz e para quem o adquire. Para além 

do mais, este conhecimento abre-nos uma série de outras questões: o que levou à 

cunhagem de um termo totalmente autóctone para este tipo de peças105, em 

detrimento da adopção de termos estrangeiros (como a maior parte do continente 

parece ter feito)? Traduzir-se-ia o termo nalguma especificidade portuguesa deste 

tipo de protecções? Se sim, qual? Estas e outras questões que foram aflorando ao 

longo desta pesquisa poderão conduzir a novas e produtivas linhas de investigação. 

 

Da mesma forma que não se faz mais aqui do que redescobrir e reenquadrar o 

significado de termos antigos, também esta associação entre brigandine e gibanete 

não é uma completa novidade: David Corazzi, no seu Armaria de 1885, teoriza sobre 

“a brigantina ou brigandina (de origem italiana), a qual nos parece corresponder ao 

jubanete que Ruy de Pina nos diz ter sido incommendado do extrangeiro para 

Portugal por D. João II, para armamento da sua cavallaria ligeira ou geneta e das 

guardas de corpo”, a que se segue uma descrição em tudo coincidente com a peça 

que já aqui se apresentou106. À falta de sistematização, e à falta de documentação 

auxiliar que atestasse um uso correcto do termo, caiu também esta ideia de David 

Corazzi no esquecimento – pelo menos, até hoje.  

 

 
105 Não descurando a proximidade do termo “jubete”, similar na sua origem sem, no entanto, se referir 
a este tipo de peças.  
106 Em CORAZZI, David – Armaria. Bibliotheca do Povo e das Escolas, n. 102. Rio de Janeiro: Impresa 
Horas Romanticas, 1885, pp. 31-32. Apesar de ser fruto da época em que foi produzido e se encontrar 
fortemente desactualizado, o pequeno volume editado por Corazzi é notável pela acuidade de 
algumas das suas afirmações. Sobre as edições de David Corazzi e da colecção “Bibliotheca do Povo e 
das Escolas” em Portugal e no Brasil veja-se NABO, Olímpia de Jesus de Bastos Mourato – Educação e 
Difusão da Ciência em Portugal: A “bibliotheca do povo e das escolas” no contexto das edições populares 
do século XIX. Portalegre: Instituto Politécnico de Portalegre/Escola Superior de Educação de 
Portalegre, 2012. Dissertação de Mestrado. Esta definição de gibanete foi, de resto, adoptada por 
Afonso de Dornelas, também sem qualquer impacto historiográfico – veja-se DORNELAS, Afonso de 
– “A Tapeçaria da Occupação de Tanger”. Elucidário nobiliarchico I/ 4(1928), p. 132. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                       
344 

Referências bibliográficas  
 

Fontes manuscritas  

Lisboa, Torre do Tombo, Contos do Reino e da Casa, Núcleo Antigo, 798. 

 
Fontes impressas  

ALBUQUERQUE, Afonso de – “Carta de 23 de Outubro de 1514”. In BULHÃO PATO, 
Raymundo Antonio de (dir.) – Cartas de Affonso de Albuquerque, t. I. Lisboa: 
Typographia da Academia Real das Sciencias, 1884, cap. LXII, pp. 295-296. 

BARROS E SOUSA, Manuel Francisco de – Memórias e Alguns Documentos para a 
História e Teoria das Côrtes Geraes. Lisboa: Impressão Regia, 1827. 

“Carta de quitação a Gonçalo Afonso, almoxarife do armazém da cidade de Lisboa, 
do que recebeu e despendeu entre 1 de Janeiro de 1438 e 1 de Janeiro de 1448” - 
Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, livro 15, fol. 26v-29. In 
MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns nos Finais da Idade Média. Viseu: 
Palimage Editores, 2001, pp. 61-80. 

CASTRO, João de – “Apontamentos enviados por D. João de Castro a D. João 
Mascarenhas”. In SANCEAU, Elaine (ed.) - Cartas de D. João de Castro. Lisboa: Agência 
Geral do Ultramar – Divisão de Publicações e Biblioteca, 1955, pp. 130-136. 

Chancelarias Portuguesas: D. Duarte. Dir. António H. de Oliveira Marques e João José 
Alves Dias. Lisboa: Centro de Estudos Históricos da Universidade Nova de Lisboa, 
1999-2002. 

Chancelarias Portuguesas: D. João I. Dir. João José Alves Dias. Lisboa: Centro de 
Estudos Históricos da Universidade Nova de Lisboa, 2004-2005. 

CHAVES, Álvaro de – Livro de Apontamentos (1438-1489). Ed. Anastásia Mestrinho 
Salgado; Abílio José Salgado. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1984. 

COMISSÃO NACIONAL PARA AS COMEMORAÇÕES DOS DESCOBRIMENTOS 
PORTUGUESES – Tapeçarias de D. João de Castro. Lisboa: Comissão Nacional para as 
Comemorações dos Descobrimentos Portugueses. 1995. 

Estoria de Dom Nuno Alvrez Pereyra. Ed. Adelino de Almeida Calado. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1991.  

FREIRE, Anselmo Braamcamp – “Cartas de Quitação del Rei D. Manuel”. Archivo 
Historico Portuguez I (1903), n.º 16, p. 168; n.º 19, pp. 201-202; n.º 32, p. 207; n.º 
35, p. 208; n.º 123, pp. 367-368; n.º 125, p. 368; n.º 127, p. 398; n.º 137, p. 401; II 
(1904), n.º 166, pp. 35-36; n.º 201, p. 160; n.º 241, p.357; IV (1907), n.º 480, pp. 444-
445; V (1907), n.º 523, p. 79; n.º 528, pp. 156-157; n.º 537, pp. 235-236; n.º 553, p. 
322; n.º 565, p. 444; n.º576, pp. 474-475; n.º577, p. 475; n.º 578, pp. 475-476; VI 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     345 

(1908), n.º 601, pp. 79-80; IX (1914), n.º690, p. 436; n.º 703, pp. 446-447; n.º 706, 
p. 448; n.º 722, pp. 455-456; X (1916), n.º 768, p. 7. 

GÓIS, Damião de – Crónica do Felicíssimo Rei D. Manuel. Braga: Edições Vercial, 2014. 

Ordenações Afonsinas. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1984. 

“Ordenação da Guarda do Rei Nosso Sñor”. In PINTO, Augusto Cardoso – A Guarda 
del Rei Dom João II – Notas e Documentos para a História das Guardas Reais 
Portuguesas. Lisboa: Centro Tipografico Colonial, 1930, pp. 77-78. 

PINA, Rui de – Crónica de D. João II. Ed. de Luís de Albuquerque. Lisboa: Publicações 
Alfa, 1989.  

“Regimt.o de Dõ n.o da gente da ordenança e das XX lanças”. In MORAIS, A. Faria de – 
“Ordenanças e ginetes d'el-Rey”. Boletim do Arquivo Histórico Militar 24 [separata] 
(1954), pp. 162-169. 

RESENDE, Garcia de – Vida e Feitos d’El-Rey D. João Segundo. Ed. Evelina Verdelho. 
Coimbra: Centro de Estudos de Linguística Geral e Aplicada/Faculdade de Letras da 
Universidade de Coimbra, 2007.  

RIBEIRO, João Pedro – Indice Chronologico dos documentos mais notaveis que se 
achavão no archivo da illustrissima camara da cidade do Porto, quando por ordem regia 
o examinou no anno de 1795, o conselheiro João Pedro Ribeiro natural da mesma cidade. 
Porto: Câmara Municipal do Porto, Gabinete de História da Cidade, 1951. 

RODRIGUES, Bernardo – Anais de Arzila. Vols. I e II. Coimbra: Imprensa da 
Universidade, 1915. 

“Trellado do allvara que ell-Rey mandou aos coudees desta cidade” (Livro 5 de Atas 
de Vereação da Câmara do Porto, fol. 207v). In RIBEIRO, Marco Alexandre – As Atas 
de Vereação do Porto de 1485 a 1488. Leitura Paleográfica, Publicação e Estudo 
Prévio. Porto: Universidade do Porto, 2019. Dissertação de Mestrado, pp. 293-294. 

ZURARA, Gomes Eanes de – Crónica de D. Duarte de Meneses. Braga: Edições Vercial, 
2012. 

 

Dicionários & obras de referência geral  

ALVES, José Adalberto Coelho (dir.) – Dicionário de Arabismos da Língua Portuguesa. 
Alfragide: LeYa, 2014.  

BLUTEAU, Raphael (dir.) – Vocabulario portuguez e latino. Coimbra: Collegio das Artes 
da Companhia de Jesu, 1712-1721. 

BLUTEAU, Raphael (dir.) – Diccionario da Lingua Portugueza composto pelo Padre D. 
Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva, natural do 
Rio de Janeiro. Vol. I. Lisboa: Officina de Simão Thaddeo Ferreira, 1789.  



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     346 

COVARRUBIAS Y OROZCO, Sebastián de (dir.) – Tesoro de la lengua castellana, o 
española. Madrid: Luis Sanchez, 1611. 

Diccionario de la lengua española. 5ª ed. Real Academia Española. Madrid: Imprenta 
Real, 1817. 

Diccionario de la lengua española. 12ª ed. Real Academia Española. Madrid: 
Imprenta de D. Gregorio Hernando, 1884. 

Diccionario de la lengua española [Em linha]. 22ª ed. Madrid: Real Academia 
Española, 2001. [Consultado a 20 Outubro 2020]. Disponível em 
https://www.rae.es/drae2001/.  

Diccionario de la lengua española [Em linha]. 24ª ed. Real. Madrid: Real Academia 
Española, 2009. [Consultado a 20 Outubro 2020]. Disponível em https://dle.rae.es/.  

FARIA, Eduardo Augusto de (dir.) – Novo diccionario da lingua portugueza. Lisboa: 
Typographia lisbonense, 1849. 

FIGUEIREDO, Cândido de (dir.) – Nôvo Diccionário da Língua Portuguêsa. Vol. I. 
Lisboa: Livraria Editôra Tavares Cardoso & Irmão, 1899.  

LEGUINA, Enrique de (dir.) – Glosario de voces de armería. Madrid: Librería de Felipe 
Rodríguez, 1912. 

LÍBANO ZUMALACÁRREGUI, Angeles; SESMA MUÑOZ, José Ángel – Léxico del 
comercio medieval en Aragón (siglo XV). Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 
1982.  

SILVA, Antonio de Moraes; VELHO, Theotonio José de Oliveira (dir.) – Diccionario da 
Lingua Portugueza. Vol. II. Lisboa: Impressão Régia, 1831. 

VITERBO, Joaquim Santa Rosa de – Elucidario das palavras, termos e phrazes, que em 
Portugal antigamente se usaram, e que hoje regularmente se ignoram. Vol. 2. Lisboa: 
Typographia Regia Silviana, 1798. 

 
Estudos  

 

AGOSTINHO, Paulo Jorge Simões – Vestidos para matar: o armamento de guerra na 
cronística portuguesa de quatrocentos. Coimbra: Imprensa da Universidade de 
Coimbra, 2012. 

ARAÚJO, Inês Meira – As Tapeçarias de Pastrana – Uma Iconografia da Guerra. 
Lisboa: Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 2012. Dissertação de 
Mestrado.  

BARROCA, Mário Jorge; MORAIS, António J. Cardoso – “A Terra e o Castelo – Uma 
experiência arqueológica em Aguiar da Pena”. Portugália. Nova Série 6 (1985), pp. 
35-126. 

https://www.rae.es/drae2001/
https://dle.rae.es/


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     347 

BARROCA, Mário Jorge; MONTEIRO, João Gouveia (coords.) – Pera Guerrejar – 
Armamento Medieval no Espaço Português. Palmela: Câmara Municipal de Palmela, 
2000, pp. 37-76. 

BLAIR, Claude – European Armour: circa 1066 to 1700. 2ª ed. London: B. T. Batsford 
Ltd., 1972. 

BOCCIA, Lionello Giorgio – L'armeria del Museo Civico Medievale di Bologna. Busto 
Arsizio: Bramante Editrice, 1991.  

CANDEIAS, António; et al. (2014) – “Contributo das Ciências para a Caracterização 
Material e Tecnológica do Foral Manuelino de Cascais”. In HENRIQUES, João Miguel 
(coord.) – 500 Anos do Foral Manuelino de Cascais:1514-2014. Cascais: Câmara 
Municipal de Cascais, 2014, pp. 152-185. 

CAPWELL, Tobias – Arms and Armour of the Medieval Joust. Leeds: Royal Armouries 
Museum, 2018.  

CARVALHAL, Hélder; SÁ, Isabel dos Guimarães – “The world of constable D. Afonso 
(c. 1480-1504): glimpses of Portuguese dynastic politics, noble household and 
material culture”. Portuguese Studies Review 21/1 (2013), pp. 153-171. 

CARVALHAL, Hélder; SÁ, Isabel dos Guimarães – “Knightly Masculinity, Court Games 
and Material Culture in Late-medieval Portugal: The Case of Constable Afonso 
(c.1480–1504)”. Gender & History 28/2 (2016), pp. 387-400.  

CONCEIÇÃO, Cristina; VENTURA, João – “Visitações da Ordem de Santiago a 
Sesimbra (1488-1492)”. Akra Barbarion 4 (2020), pp. 51-65. 

CORAZZI, David – Armaria. Bibliotheca do Povo e das Escolas, n. 102. Rio de Janeiro: 
Impresa Horas Romanticas, 1885. 

DIAS, Diogo José Teixeira – As Cortes de Coimbra e Évora de 1472-73 - Subsídios para 
o estudo da política parlamentar portuguesa. Coimbra: Universidade de Coimbra, 
2014. Dissertação de Mestrado.  

DOWEN, Keith – “The Introduction and Development of Plate Armour in Medieval 
Western Europe c. 1250-1350”. Fasciculi Archaeologiae Historicae XXX (2017), pp. 
19-28. 

DORNELAS, Afonso de – “A Tapeçaria da Occupação de Tanger”. Elucidário 
nobiliarchico I/ 4 (1928), pp. 128-132. 

FERREIRA, Sérgio – Preços e Salários em Portugal na Baixa Idade Média. Porto: 
Universidade do Porto, 2007. Dissertação de Mestrado. 

FIGUEIREDO, José de – O Pintor Nuno Gonçalves. Lisboa: Typ. do Annuário 
Commercial, 1910. 

GLINIANOWICZ, Marcin – “The Brigandine From The Polish Army Museum In 
Warsaw – Some Thoughts About Its Provenance And Chronology”. In MAREK, Lech 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     348 

(ed.) – Weapons bring peace? Warfare in medieval and early modern Europe. 
Wrocław: Wratislavia antiqua, 2013, pp. 157-170. 

GOLL, Matthias – Iron Documents: Interdisciplinary studies on the technology of late 
medieval European plate armour production between 1350 and 1500. Heidelberg: 
Universitätsbibliothek Heidelberg, 2013. Tese de Doutoramento. 

HERCULANO, Alexandre – Opúsculos. T. 6. Lisboa: Viúva Bertrand & C.ª, Sucessores 
Carvalho e C.ª, 1884. 

IBARRA, Miguel Ángel de Bunes; et al. – The Invention of Glory: Afonso V and the 
Pastrana Tapestries. Madrid: Fundacion Carlos De Amberes, 2011.  

LACY, Michael S. – The Development of the Coat of Plates: The Evolution of Cloth-
covered Armour, 1250-1500. S.l.: Society for Creative Anachronism, 1993. 

LA ROCCA, Donald J. – How to Read European Armor. New York: Metropolitan 
Museum of Art, 2017. 

MACHADO DE CASTRO, Tiago – “Armas para Ceuta (1420). Contribuição para o 
estudo do armamento português no início do século XV”. Cadernos do Arquivo 
Municipal 4 (2015), pp. 39-63. 

MARQUES, António H. de Oliveira – “A Arte da Guerra”. In MARQUES, António H. R. 
de Oliveira – Nova História de Portugal. Vol. IV. Portugal na Crise dos Séculos XIV e 
XV. Dir. António H. de Oliveira e Joel Serrão. Lisboa: Editorial Presença, 1987, pp. 
335-364. 

MARQUES, António H. de Oliveira – A Sociedade Medieval Portuguesa – Aspectos do 
Quotidiano. Lisboa: Esfera dos Livros, 2010. 

MARTÍNEZ DEL ROMERO, Antonio – “Glosario compuesto de varias palabras cuya 
esplicación es necessária para la intelijencia del Catálogo”. In MARCHESI, Jose Maria 
(ed.) – Catálogo de la Real Armería. Madrid: Aguado, 1849, pp. 200-300. 

MARTINS, Miguel Gomes – “Da Esperança a S. Vicente de Fora: Um percurso em 
torno de Estêvão da Guarda”. Cadernos do Arquivo Municipal 3 (1999), pp. 10-60. 

MARTINS, Miguel Gomes – A arte da guerra em Portugal: 1245 a 1367. Coimbra: 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2014. 

MENDONZA ABREU, Josefa Maria – “Estudio léxico de un documento medieval 
castellano ordenamiento de trabajos y precios”. Philologia hispalensis 4/2 (1989), 
pp. 523-537. 

MOFFETT, Randall – “Military Equipment in Fourteenth to Fifteenth Century 
Southampton”. In BELL, Adrian; CURRY, Anne (eds.) – Soldiers, Weapons and Armies 
in the Fifteenth Century. Suffolk: Boydell & Brewer Ltd., 2011, pp. 167-200. 

MONTEIRO, João Gouveia – A Guerra em Portugal nos finais da Idade Média. Lisboa: 
Editorial Notícias, 1998. 



“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     349 

MONTEIRO, João Gouveia – Armeiros e Armazéns nos Finais da Idade Média. Viseu: 
Palimage Editores, 2001. 

NABO, Olímpia de Jesus de Bastos Mourato – Educação e Difusão da Ciência em 
Portugal: A “bibliotheca do povo e das escolas” no contexto das edições populares do 
século XIX. Portalegre: Instituto Politécnico de Portalegre/Escola Superior de 
Educação de Portalegre, 2012. Dissertação de Mestrado. 

PRICE, Brian R. – Techniques of Medieval Armour Reproduction. Boulder: Paladin 
Press, 2000. 

REED, Susan D. – 15th Century Men’s Doublets: An Overview [Em linha]. 27 de Julho 
de 2004. [Consultado a 20 Outubro de 2020]. Disponível em 
http://www.nachtanz.org/SReed/doublets.html. 

RIQUER, Martí de – L’Arnès del Cavaller. Barcelona: La Magrana, 2011. 

SANTOS, Maria Alice Pereira – A sociologia da representação político-diplomática no 
Portugal de D. João I. Lisboa: Universidade Aberta, 2015. Tese de Doutoramento. 

SCALINI, Mario – “Corazzine e bacinetti dalla Rocca di Campiglia”. In BIANCHI, 
Giovanna (ed.) – Campiglia. Un castello e il suo territorio. Firenze: All’Insegna del 
Giglio s.a.s., 2003, pp. 382–396. 

SERRÃO, Vítor – “Os Painéis de São Vicente e a ambiência da pintura quatrocentista”. 
In ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de; BARROCA, Mário Jorge – História da Arte 
em Portugal. O Gótico. Lisboa: Presença, 2002, pp. 279-285. 

SIMÕES, José de Oliveira – As Armas nos Lusíadas. Lisboa: Publicações Alfa, 1986. 

SOUSA, Élvio Duarte Martins – Ilhas de Arqueologia. O Quotidiano e a Civilização 
Material na Madeira e nos Açores (Séculos XV-XVIII). Lisboa: Universidade de Lisboa, 
2001. Tese de Doutoramento. 

THORDEMAN, Bengt – Armour from the Battle of Wisby, 1361. Wheaton: The Chivalry 
Bookshelf, 2001. 

VIGNOLA, Marco – “Armamenti corazzati e archeologia: spunti per uno studio 
interdisciplinare. Il caso dell’Italia e dei contesti friulani”. Quaderni Cividalesi 30 
(2008), pp. 136-161. 

VIGNOLA, Marco – Armature e armorari nella Milano medievale: storia di famiglie, 
signa, magli e acciaio. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2017. 

VISCOUNT DILLON; HOPE, William St. John – “Inventory of the Goods and Chattels 
belonging to Thomas, Duke of Gloucester, and Seized in his Castle at Pleshy, Co. 
Essex, 21 Richard II. (1397); with their Values, as shown in the Escheator’s 
Accounts”. The Archaeological Journal 54 (1897), pp. 275-308. 

VITERBO, Francisco Marques de Sousa – Artes e Artistas em Portugal. Lisboa: 
Livraria Ferreira, 1892. 

http://www.nachtanz.org/SReed/doublets.html


“Uma peça muito preciosa de significado ainda desconhecido” (…) ● António Conduto Oliveira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     350 

VITERBO, Francisco Marques de Sousa – A armaria em Portugal: noticia 
documentada dos fabricantes de armas brancas que exerceram a sua profissão em 
Portugal. Lisboa: Academia Real das Sciencias de Lisboa, 1907. 

WILLIAMS, Alan – The Knight and the Blast Furnace: A History of the Metallurgy of 
Armour in the Middle Ages & the Early Modern Period. Leiden: Brill, 2003. 

 

 

 

 
COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

OLIVEIRA, António Conduto – “´Uma peça muito preciosa de significado ainda 

desconhecido’: Decifrar o termo gibanete”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), 

pp. 317-350. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 
 

 
 
 
 

RECENSÕES 
 

BOOK REVIEWS 
  



 



 

 

 

 
Recensão / Review: 

TORRES PRIETO, Susana – Los Antiguos Eslavos. Madrid: 
Editorial Sintesis, 2020 (213 pp.). 

 
 

Paulo Catarino Lopes 

Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
Instituto de Estudos Medievais 

1070-312 Lisboa, Portugal 
 

peclopes@gmail.com 
paulo.lopes@fcsh.unl.pt 

https://orcid.org/0000-0002-8543-1111 
 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 15 de Dezembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5167 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:peclopes@gmail.com
mailto:paulo.lopes@fcsh.unl.pt
https://orcid.org/0000-0002-8543-1111
https://doi.org/10.4000/medievalista.5167


Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    354 

 
 

Escrita para o público em geral, mas dotada do necessário rigor académico, a obra 

objeto desta recensão vem preencher uma lacuna antiga e profunda na 

historiografia ibérica – e não apenas espanhola, apesar de ser para este espaço que 

se dirige em primeiro lugar –, em boa parte resultante da pouca repercussão que 

tiveram os estudos sobre o mundo eslavo no mundo académico em geral. Neste 

sentido, Los Antiguos Eslavos representa desde logo um excelente e muito bem-

vindo contributo para todos os interessados (especialistas ou não) desta temática, 

quer no âmbito da historiografia, sobretudo medieval, quer ao nível dos estudos 

literários e da própria linguística histórica. O título, aliás, não podia ser mais directo 

e esclarecedor.  

 

Amadurecido por cerca de duas décadas de reflexão e assumindo uma importante 

feição didáctica, o texto de Susana Torres Prieto permite um acesso inteligente, 

fundamentado e muito pertinente – dada a ponte que estabelece com todo um 

conjunto de problemas de primeira actualidade, cujos exemplos maiores e mais 

recente são os protagonizados pela Polónia vs Bielorrússia e Ucrânia vs Rússia – ao 

mundo dos eslavos, uma ramificação étnica e linguística de povos indo-europeus, no 

complexo período em que chegaram à Europa, ou seja, em torno da aurora do século 

VI.  

 

Na essência, este texto procura responder a uma pergunta central: quem eram os 

antigos eslavos? Partindo desta interrogação fundadora e do facto de a história mais 

antiga deste povo ser desconhecida, a autora opera uma longa “viagem” na qual 

explica de maneira global o passado de grande parte do leste da Europa, ao mesmo 

tempo que constrói uma esclarecedora e sólida introdução aos primórdios da 

cultura e civilização eslavas nas suas diversas dimensões. Noutra vertente ainda, o 

texto visa dar a conhecer em que medida os eslavos – que, linguisticamente falando, 

são hoje o povo mais numeroso da União Europeia – contribuíram para a formação 

da Europa na Idade Média.  

 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    355 

Susana Torres Prieto, centra, pois, a sua atenção na análise da época que designa de 

comunidade – antes, portanto, do surgimento das modernas nações eslavas. Trata-

se do tempo em que foram um único povo e falavam uma mesma língua, ou seja, dos 

séculos de formação e ruptura entre os grupos eslavos e que conduziram à formação 

do quadro geopolítico actual. 

 

Debatendo-se ao longo de todo o livro com o conceito de eslavo, sobretudo, como 

definidor de uma filiação linguística, a autora analisa permanências e rupturas entre 

o presente e esta Primeira Idade eslava, sobretudo por via linguística, destacando a 

existência de três grandes áreas de influência geopolítica, religiosa e cultural: a 

central, a balcânica e a oriental. E transmitindo sempre ao leitor as teorias mais 

relevantes, que nas últimas décadas têm concentrado os debates no meio 

académico. 

 

O livro está cuidadosamente estruturado em sete capítulos temáticos, subdivididos 

em diversos subcapítulos, dada a extensão e complexidade do tema. No final, 

apresenta uma criteriosa selecção de fontes representativas destes séculos iniciais 

do mundo eslavo – algumas das quais traduzidas pela primeira vez para o espanhol, 

de que é bom exemplo o tratado sobre as letras eslavas –, bem como uma cronologia, 

que ilustra bem na diacronia o percurso debatido ao longo de todo o texto. Encerra 

em definitivo com uma bibliografia especializada, de referência, que fornece um 

muito proveitoso enquadramento teórico ao problema em análise e onde a autora 

evidencia o diálogo que estabelece com outras historiografias. 

 

Os sete capítulos são precedidos de uma breve introdução centrada na questão da 

“Europa reunificada” e onde é apresentado o objectivo do livro: colocar em 

evidência o que unia os eslavos durante a sua época de comunidade e, até certo 

ponto, enquanto rica herança cultural, relaciona todas as modernas nações eslavas. 

Além de resumir aqui o que cada parte contém, a autora explica a divisão do mundo 

eslavo dentro da geografia europeia e as razões para tal: primeiro as causas político-

militares com a chegada dos magiares e depois com o império Otomano, o Sacro 

Império Romano-Germânico e o império Russo; depois, as causas religiosas com a 

divisão entre cristianismo latino e cristianismo ortodoxo. Fica ainda explanada na 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    356 

Introdução a fundamentação heurística da investigação, assim como a metodologia 

seguida no desenvolvimento da obra, com particular destaque para o esforço 

interdisciplinar na explicação dos fenómenos evocados. Uma opção que enriquece o 

texto e abre caminho para novas leituras e pistas de investigação. 

 

Na primeira parte, dedicada à chegada dos eslavos à Europa, a autora destaca a 

importância de um tempo e espaço específicos, bem como as divisões sucessivas que 

se seguiram a essa chegada, com especial repercussão ao nível da língua, da 

distribuição geográfica e da religião. 

 

Ao não terem escrita, os testemunhos disponíveis acerca desses eslavos antigos são 

os dos povos com quem entraram em contacto, desde os cronistas bizantinos aos 

bispos alemães. A autora realça ainda a existência de testemunhos arqueológicos 

que ajudam a ter uma ideia próxima de como era a vida de comunidade deste povo 

indo-europeu.  

 

A dificuldade em estudar os eslavos antigos passa também pelo facto de que estes 

fogem à forma canónica de dividir o tempo no Ocidente: Antiguidade, Idade Média, 

Renascimento, Idade Moderna e mundo Contemporâneo. Ora, os eslavos não 

conheceram a Antiguidade, pelo que não lhes é possível atribuir uma “Idade Média”. 

Não estiveram no “meio” de nada e, consequentemente, não experienciaram tão 

pouco um “Renascimento”. As mudanças aconteceram de forma gradual e não foram 

claramente perceptíveis, em particular para os próprios. 

 

Por isso, este volume centra-se no progressivo processo de atomização que tem 

lugar no período que vai do aparecimento dos primeiros eslavos na Europa, época 

em que eram uma entidade cultural e linguística homogénea, até ao momento em 

que sofreram as suas próprias invasões “bárbaras” vindas do Leste, passando pela 

aparição de permeio dos incipientes estados eslavos. Ao não serem uma entidade 

política homogénea, como aconteceu com Roma, não é possível estabelecer um 

ponto final preciso, pois as cronologias variam consoante as zonas. Assim, a autora 

afirma que a Idade Antiga eslava termina com a chegada dos magiares, mas também 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    357 

dos mongóis ou dos otomanos. No final deste capítulo, a autora sublinha ainda a 

divisão das igrejas ortodoxas em três grandes famílias. 

 

A segunda parte aborda o tópico das fontes historiográficas e dos testemunhos 

arqueológicos. Este capítulo divide-se em seis subcapítulos, designadamente: quem 

são os eslavos?; evidências linguísticas; fontes historiográficas não eslavas (fontes 

romanas e bizantinas, fontes francas e carolíngias, testemunhos do clero alemão, 

relatos de viajantes árabes); fontes historiográficas eslavas (ou seja, após estes 

acederem à escrita); evidências arqueológicas (cultura material, enterramentos) e, 

finalmente, dados etnográficos (família e comunidade – a autora explora neste ponto 

o papel da mulher, as práticas quotidianas, sobretudo em termos da funcionalidade 

da língua, o papel das crenças pagãs e do folclore daí decorrente). 

 

Em suma, Susana Torres Prieto destaca quatro tipos de fontes disponíveis para 

estudar os eslavos antigos: linguísticas, historiográficas, arqueológicas e 

etnográficas. Na sequência, explora cada uma delas tendo em vista as suas 

potencialidades e limitações, com particular incidência no primeiro tipo – reflecte 

sobre a evolução, rumo e distribuição geográfica das línguas eslavas, isto é, sobre a 

forma como se desagregaram do núcleo comum inicial e deram origem às doze 

línguas eslavas actuais (como se foram separando e diferenciando, ainda que 

mantendo uma grande similitude, verificável hoje em dia). De realçar ainda a 

reflexão que opera sobre a forma como a cultura oral e a cultura escrita (primeiro 

com o alfabeto glagolítico, depois com o cirílico) contribuíram para a evolução – leia-

se inovação, variação, ou, ao invés, maior conservação –, mais lenta ou mais 

acelerada, da língua eslava. Mas também o explicitar da relação decisiva e fundadora 

da evolução e fixação da língua eslava com a missão evangelizadora dos irmãos 

Cirilo e Metódio (862-863). 

 

A terceira parte, com sete subcapítulos, aborda o tema dos primeiros estados 

eslavos, com particular atenção para a relação entre os ávaros e os eslavos, a 

Confederação de Samos, a Grande Morávia, os eslavos dos Balcãs ocidentais, o 

primeiro império búlgaro e os enclaves comerciais dos rus’. 

 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    358 

A autora traça aqui um percurso histórico pelos primeiros estados, ou Proto estados, 

que os eslavos antigos estabeleceram, quer a Ocidente quer a Oriente. Destaca como 

o processo de fundação dos primeiros estados eslavos acompanhou a crise e o 

esgotamento do império bizantino. Realça igualmente como o contacto directo com 

outros estados, tanto ocidentais como orientais, conduziu os eslavos a formular 

formas de governo e expansão copiadas em parte dos seus vizinhos. Dá como 

exemplos maiores os búlgaros, a Ocidente, e o estado de Rus’ de Kiev – cuja origem 

é escandinava e não eslava – na parte oriental, que tantos conflitos alimenta entre 

as modernas Ucrânia e Rússia. 

 

Na quarta parte, que visa compreender o complexo processo de cristianização dos 

eslavos antigos, a autora começa por reflectir sobre o paganismo eslavo, destacando 

a dificuldade do tema dada a escassez e parcialidade de grande parte das fontes. 

Efectivamente, a falta de evidências arqueológicas em relação a santuários, o facto 

de não existir na literatura eslava nem uma teogonia nem textos semelhantes às 

sagas ou eddas escandinavas, nem tão pouco descrições de cultos e das funções, 

torna muito difícil a tarefa de tentar decifrar a consciência e a vida religiosa dos 

eslavos antes da sua cristianização. Os dados para um suposto paganismo, enquanto 

religião estruturada, organizada e socialmente relevante, que não tinha como 

principal divindade o Deus cristão ou que não era monoteísta, simplesmente não 

têm a solidez necessária do ponto de vista científico. 

 

Em seguida, a autora analisa a relevância do processo de cristianização na 

constituição da escrita eslava – primeiro, através do alfabeto glagolítico, que teria 

tomado como base as letras manuscritas minúsculas do grego bizantino, depois com 

o alfabeto cirílico – e na sua posterior utilização de forma sistemática.  

 

Ainda nesta quarta parte, a autora demonstra como a cristianização dos eslavos se 

produziu num momento-chave na formulação do que era e irá ser a Europa antes do 

fim do primeiro milénio: as tensões entre Roma e Constantinopla acerca da definição 

do próprio cristianismo. Revela igualmente como o processo de adopção do 

cristianismo como religião oficial dos emergentes estados eslavos esteve 

intimamente ligado à missão que empreenderam os irmãos Constantino-Cirilo e 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    359 

Metódio, enviados do patriarca de Constantinopla, Fócio I, pelas terras da Grande 

Morávia e as consequências profundas e largas no tempo daí decorrentes. Sucedem-

se abordagens à cristianização dos eslavos orientais e da Polónia, e uma reflexão 

aprofundada sobre a presença do cristianismo no mundo eslavo, descrevendo de 

forma sumária algumas das principais diferenças entre o cristianismo latino e o 

cristianismo eslavo ortodoxo, tendo em conta os tópicos da liturgia, teologia, 

monaquismo, imagens e das relações Igreja-Estado. 

 

Termina este longo capítulo examinando as seitas e heresias religiosas de alguma 

forma associadas ao mundo ortodoxo (os casos do bogomilismo e do hesicasmo, 

movimentos que floresceram nas Igrejas ortodoxas eslavas, mas também o 

movimento hussita), e destacando que a conversão dos eslavos está ligada não 

apenas a motivos religiosos, mas também a motivos e circunstâncias políticas e 

sociais.  

 

De salientar, ainda nesta quarta parte, os esclarecimentos que efectua acerca da 

relevância dos ícones, um elemento fundamental para compressão do mundo eslavo 

e da religião ortodoxa. Estes não são uma “representação” artística, mas objectos de 

veneração, constituindo por isso uma porta para a contemplação. Isto sem deixar de 

reflectir sobre a importância da controvérsia iconoclasta para a afirmação dos 

ícones na igreja ortodoxa.  

 

Merecedor de destaque é também o facto de, mais uma vez atribuindo grande 

atenção à questão linguística, a autora sublinhar que a língua eslava foi uma das 

poucas que não foi sepultada por uma língua imperial, o que fez com que os idiomas 

eslavos sejam o grupo linguístico mais numeroso da Europa moderna. 

 

A quinta parte é dedicada ao surgimento das novas nações e dos novos credos, a 

saber, a Polónia, Boémia, Croácia, Sérvia, Bulgária, Rus’ de Kiev e Novgorod. A autora 

evidencia como o fenómeno da cristianização, enquanto acção política, acelera ou 

força, consoante a perspectiva, a consolidação de certos estados que são 

reconhecíveis hoje, ainda que com as necessárias ressalvas. Por outro lado, alguns 

destes estados começaram a desenvolver uma política interna de organização e uma 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    360 

política exterior de alianças com outras nações europeias, o que lhes confere uma 

identidade nacional ainda hoje facilmente reconhecível, embora, naturalmente, as 

fronteiras antigas difiram das modernas, como é o caso da Bulgária, Sérvia, Polónia, 

Croácia e Rus’ de Kiev. Chama igualmente a atenção para a originalidade política, o 

florescimento económico e a superlativa criação artística e cultural de alguns destes 

estados, de que é bom o caso da república de Novgorod. 

 

A sexta parte foca-se no exame específico das línguas e culturas eslavas, com 

particular atenção para o património linguístico e cultural das mesmas, a relação 

entre línguas e alfabetos, a escrita e a literatura (com realce para os conceitos Slavia 

Latina e Slavia Ortodoxa, criados pelo linguista italiano Riccardo Picchio), a herança 

oral, o movimento do pan-eslavismo e respectivo contexto histórico, e, mais uma 

vez, a centralidade dos ícones. 

 

Por último, na sétima parte, Susana Torres Prieto conclui o seu estudo, fazendo 

sobressair que a época de consolidação dos novos reinos eslavos foi abruptamente 

interrompida pelas invasões orientais dos mongóis e dos turcos otomanos, que vão 

novamente reorganizar o mapa da Europa, e, a Ocidente, pela hegemonia do império 

austríaco dos Habsburgo. Segundo a investigadora, quase todos os estados que se 

criaram ao longo dos primeiros séculos de implantação eslava na Europa, e que se 

organizaram de maneira mais ou menos coerente, vão ser liquidados ou 

transformados pelo surgir destes impérios. Esta é a fronteira temporal do livro, pois, 

a partir daqui nada será como antes. A Idade Antiga eslava, ou Primeira Idade, havia 

chegado ao fim.  

 

Noutra vertente, apesar de todas as dúvidas de carácter científico e sem cair na 

generalização, apresenta algumas das características dos eslavos antigos que 

considera nucleares na definição civilizacional dos mesmos, nomeadamente o não 

terem dado importância maior ao facto de as suas elites políticas serem de outros 

povos, fossem búlgaros ou escandinavos. Numa manifestação de aculturação das 

elites pela população dominada raramente vista na história da humanidade, todos 

aqueles que vieram acabaram por falar a sua língua. 

 



Recensão / Review ● Paulo Catarino Lopes 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    361 

Em síntese, primando pela originalidade, Los Antiguos Eslavos é um livro erudito, 

mas muito acessível à leitura. Um texto que tenta explicar muito bem o que sabemos 

e o que não podemos chegar a saber, transmitindo de permeio a ideia de que o 

mundo eslavo está muito mais perto de nós do que parece, e de que partilhamos 

imensa história ainda que hajam passado séculos de silêncio e de incomunicação. 

Um instrumento apropriado, porque estabelece pontes directas entre o passado 

medieval e a actualidade, para compreender os problemas que ainda hoje têm lugar 

nesta parte da Europa. Através de uma escrita fluida e de uma argumentação muito 

bem articulada e fundamentada, esta é, enfim, uma obra que tenta fazer justiça a 

uma parte da Europa fascinante, mas que continua a ser desconhecida.  

 

 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO / HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

LOPES, Paulo Catarino – “TORRES PRIETO, Susana – Los Antiguos Eslavos. Madrid: 

Editorial Sintesis, 2020 (213 pp.)”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 353-

361. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 

 
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
Recensão / Review: 

WHITAKER, Cord J. – Black Metaphors. How Modern 
Racism Emerged from Medieval Race-Thinking. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2019 
(247 pp.) 

 
 

Cynthia Maciel Regalado 

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras 
Colegio de Historia 

04510 Ciudad de México, México 
 

cynthiamaciel@filos.unam.mx 
https://orcid.org/0000-0001-8508-5709  

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 26 de Julho de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5169 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:santiagobarreiro@filo.uba.ar
https://doi.org/10.4000/medievalista.5169


Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     364 

 
Cord J. Whitaker es profesor asociado de Letras Inglesas en el Wellesley College. 

Entre los cursos que ha dictado se encuentran: “Romance medieval y políticas de la 

raza”, “Chaucer” y “¿Qué es la diferencia racial?”. Ha sido publicado por el Journal of 

English and Germanic Philology, el Yearbook of Langland Studies, así como 

colaborado en el Open Access Companion to the Canterbury Tales. Es miembro de la 

Medieval Academy of America, de la Modern Language Association y del comité de 

Medievalists of Color. Actualmente prepara su siguiente estudio cuyo probable título 

es The Harlem Middle Ages: Color, Time, and Harlem Renaissance Medievalism. 

 

A fines de 2019 se publicó este libro que está constituido por una extensa 

introducción conceptual, seguida de seis capítulos en los que aborda diversos 

documentos literarios de la Edad Media y algunos más, modernos. Se empeña en 

configurar el escenario histórico-textual que le permite desarrollar sus hipótesis en 

torno a la idea medieval de raza y su continuidad en la idea moderna de raza. Los 

filamentos analíticos son enlazados en el bloque de conclusiones, seguidos de notas 

y referencias documentales y bibliográficas. Su aporte fundamental es el diálogo 

interdisciplinario que anima entre Estudios Culturales, Filología, Estudios 

Literarios, Historia de la Edad Media, Antropología y Critical Race Theory, entre los 

principales campos.  

 

La génesis del concepto “raza” ha sido tradicionalmente ligada a la Modernidad. En 

este sugerente estudio, Whitaker buscó demostrar de qué manera la raza es una 

intersección conceptual que se establece en el espejismo de la blanquitud/negritud 

en la Edad Media, y cuyas raíces deben ser rastreadas hasta la Antigüedad. 

 

La metáfora es el recurso más notable para comprender el interjuego de dichas 

nociones, sin embargo, no se trata del único mecanismo que permitió configurar su 

rebote. La “filología reluciente”, la interdependencia de la realidad material, la 

interpretación y la imaginación son los pivotes a partir de los cuales el contraste de 

lo negro y lo blanco, junto a sus implicaciones morales-espirituales, se configuran en 



Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     365 

el imaginario colectivo medieval inglés con sus repercusiones adaptadas a los 

tiempos modernos. 

 

Whitaker, en una presentación que inicia en reversa, nos sitúa temáticamente al 

ejemplificar el vaciamiento del contraste blanco-negro en el actual escenario 

norteamericano; y a partir de ahí, nos guía en un recorrido del presente al pasado 

para ofrecer las herramientas metodológicas y conceptuales que ha tejido a fin de 

alcanzar el objetivo central de su análisis: “investigar la relación entre la idea de 

negritud y la noción de pecado en la literatura y cultura de la Edad Media inglesa, 

con influencia de textos continentales”. 

 

Resulta primordial partir de la asunción del “no marcaje” actual de la blanquitud 

como espejismo para entender por qué se constituye en visibilidad e invisibilidad 

simultánea la semantización asociada a la negritud. ¿Para quién son visibles y para 

quién permanecen invisibles los efectos sociales ligados a la interpretación sobre la 

gente de color? Hay que tejer puentes entre los espejismos visuales y, su extensión 

lingüística, los retóricos para comprender la carga de los términos y la polisemia que 

de ellos derivó. Sin embargo, el autor se cuida de plantear una dicotomía estable o 

estática; reconoce que “lo negro, con frecuencia y paradójicamente, llama a lo 

blanco, la condena llama a la redención, como el presente al pasado”, de ahí que 

realizar un recorrido textual permite percibir la multivocidad asociada a las 

categorías blanco y negro en la Edad Media. 

 

La distorsión de la diferencia se consuma cuando una comparación de carácter 

visual se convierte en algo inevitable que se activa, en lo sucesivo y casi petrificado, 

como poder simbólico y con potencial de aplicabilidad universal. Para captar la 

intersección, se sirve del King of Tars y The Three Kings of Cologne, textos que 

presentan “las ansiedades medievales sobre el color de la piel”. Junto a ellos, el 

Parzival, en su adaptación al alto alemán del siglo XIII, es ejemplo del modo 

simultáneo de ser negro y blanco y la manera en “que trataban la diferencia religiosa, 

geográfica y cultural al destilarla en marcadores somáticos”. La raza medieval es 

diferente de la moderna porque aquélla implica cultura y costumbres, una variedad 



Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     366 

de factores somáticos diferenciantes, y no únicamente biología o fenotipo, 

consideraciones “científicas” de los siglos XVIII y XIX. 

 

La negritud funciona como metáfora molesta que significa “mismidad y otredad, 

pureza y pecado, salvación y condenación” simultáneamente. Whitaker se sirve del 

ejemplo de Alisoun en The Miller’s Tale de Chaucer, la cual expresaría en sí misma la 

mezcla de negritud y blanquitud, al ser el instrumento y medida por los que las cosas 

están y son definidas, glosándose mutuamente. Herramientas epistémicas que, en 

consonancia, producen sentido y significado: un aspecto sólo resalta en el contraste 

de su opuesto, especialmente si ambos se conjugan en el mismo ser. Este exemplum 

sirve para evidenciar de qué modo en la Modernidad la blanquitud aparece como 

autorreferencial, como un “no marcaje”, la normativa cristiana blanca; mientras que 

la negritud quedará relegada como “diferencia aberrante” de la primera. 

 

Por el contrario, en la Edad Media la metáfora negra resulta central para entregar la 

lección del texto didáctico al lector blanco cristiano: identificarse con la figura negra 

por los signos inherentes en sí del pecado, esto es, aceptar ser negro 

espiritualmente. El objetivo era promover el mejoramiento ético y moral porque la 

mácula no desaparecería, en cuanto marcador ontológico. De esto se deriva que esa 

metáfora haya sido el eje de The Three Kings of Cologne, en el que se versiona en 

inglés la Historia Trium Regum de John de Hildesheim de mediados del siglo XIV. La 

tradición de un mago negro fue muy inestable, no siempre fue Baltasar, el etíope. 

Whitaker enfatiza que la existencia de un mago negro “desafía las perdurables 

asociaciones de negritud con pecado, muerte y no Cristiandad”, además de que 

coloca a Gaspar como el negro, revirando la reflexión de negritud hacia el lector 

blanco, en un recordatorio de lo global de la Cristiandad. Este caso despliega la 

conflictiva y complicada nivelación al interior de la metáfora, al jugarse en términos 

de competencia entre nestorianismo, herejía, lo persa y la Cristiandad ortodoxa 

latina. El autor explica cómo una de las versiones del The Three Kings of Cologne, el 

Ms R10CV, barre todas las diferencias y matices, al colocar la díada “cristianos-

herejes” como el eje de tensión, y de ese modo anticipa la evolución que tendrá el 

concepto de raza para la Modernidad que se fija y estatiza. 

 



Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     367 

En el capítulo quinto, el más polémico de todo el libro, el autor vincula 

temáticamente los trabajos de Juliana de Norwich, Hegel y Du Bois para abordar la 

interdependencia en la política del reconocimiento de la dinámica Señor y siervo. En 

él, se propone que el “brillo” de los espejismos – visual, filológico o retórico – “es 

intrínseco a la relación entre contrarios interdependientes como sensación y razón, 

siervo y señor o negro y blanco”. El quid de su análisis descansa en la distinción entre 

lo contrario y lo contradictorio, donde la primacía se sitúa en el primero. La mutua 

interdependencia no siempre resulta obvia, la trampa se activa cuando cada término 

pareciera constituirse en entidad independiente y autorreferencial. Se debate la 

tensión entre salvación y condenación, tal como fue expuesta por Juliana de 

Norwich, y como resultado de la contrariedad dialéctica entre el amor divino y el 

pecado-castigo. De suerte que los contrarios son nociones completamente 

relacionales, desplegadas en una aparente relación de oposición. Se propone la 

unidad de los contrarios en su identificación como similitud. En la parábola que 

Juliana desarrolla, el Señor y el siervo son “dobles”, fantasmales en sí y sin semejanza 

corporal. Se inclina por la similitud de la diferencia entre el Señor y el siervo, 

mientras que los autores modernos se recargan en la lucha de los opuestos: para 

Hegel la unificación es algo más difícil de alcanzar y para Du Bois será una “fantasía 

utópica” que, sin embargo, hay que seguir buscando.  

 

La última parte del texto recurre a otros dispositivos retóricos, primordialmente el 

entimema, para a la postre abordar El Libro de los viajes del ficticio John de 

Mandeville. La potencia del entimema descansa en su capacidad para “persuadir a 

fin de crear y mantener las opiniones”, lo que nos aproxima a la categoría sociológica 

moderna de “sesgo de confirmación”. Su efectividad está dada por un planteamiento 

de lógica proposicional, que oscurece, omite o manipula una de las premisas, dando 

por resultado una conclusión que sólo puede ser falacia, aunque parezca cierta. El 

juicio entimemático nos lleva a “la aplicabilidad universal” mencionada: de unas 

conclusiones sobre sujetos particulares se desgaja una lectura generalizante de 

aquéllos que compartan un rasgo o marcador identitario, léase aquí el color de piel. 

El entimema alcanza toda su potencia simbólica una vez que una autoridad se 

pronuncia favorablemente a sus conclusiones: “lo que importa es lo que los 

poderosos creen” porque eso habrá de ser reproducido en cascada. 



Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     368 

Para desarticular el entimema racial la manera más efectiva es demostrar que no 

existe la evidencia que se supone soporta la premisa. No hay hecho si no existe 

evidencia que lo pruebe, habrá de desterrarse el uso de ejemplos pasados y 

probabilidades para desmontar el efecto que anima, tal como la epidíctica despliega. 

Todo este andamiaje conceptual, que nos llevó hasta Aristóteles, le sirve a Whitaker 

para plantear cómo es que desde el siglo II se organizó una lógica entimemática que 

vinculaba la negritud y la inmoralidad aparejada a su manifiesta “pasión sexual”. “Si 

se es negro entonces se es inmoral”, de ahí deriva otra serie de caracterizaciones 

devaluatorias y deterministas sobre la piel negra.  

 

Los primeros textos analizados permiten ver las excepciones, los ejemplos 

contrarios que preservan el brillo del espejismo blanco-negro; sin embargo, con 

Mandeville atendemos a la disolución del mecanismo que activaba el reflejo, y con 

él la posible refutación de la conclusión entimemática. 

 

Los Viajes, con casi trescientos manuscritos conservados, se erigió en libro de 

cabecera de los exploradores del siglo XV. Coloca en perspectiva los diversos temas 

vinculados a la noción de raza imperial (determinismo geográfico, climático, 

contrariedades clásica y medieval, colonización europea), y se activa como 

autoridad entimemática sobre las “razas monstruosas del mundo”. Pretende 

presentar contraevidencias, como evidencias, para sustentar un juicio entimemático 

sobre la monstruosidad ontológica de las razas descritas, exaltando lo irracional de 

su norma no cristiana europea. Se producen símiles ridículos que enfatizan la 

deficiencia moral de la diferencia aberrante de estos seres que encarnan la negritud 

ya despojada de su espejeo con la blanquitud.  

 

Whitaker logra mostrar la forjación de juicios raciales a través de lo que se oscurece, 

diluye y omite de suerte que prueba que los “juicios raciales no son naturales ni 

necesarios”, al tiempo que la manipulación que ponen en marcha puede ser usada 

con la misma facilidad “para desmantelar la ideología racial tal como ha sido usada 

para construirla”. 

 

 



Recensão / Review ● Cynthia Maciel Regalado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     369 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

MACIEL REGALADO, Cynthia – “WHITAKER, Cord J. – Black Metaphors. How Modern 

Racism Emerged from Medieval Race-Thinking. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 2019 (247 pp.)”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 

363-369. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 
 

 
 
 
 
 

APRESENTAÇÃO DE TESES 
 

DISSEMINATION OF ACADEMIC THESIS 
 
  



 



 

 

 

 
A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249. Tese 
de doutoramento em História, especialidade de História 
Medieval, apresentada à Faculdade de Ciências Sociais e 
Humanas da Universidade Nova de Lisboa, em Julho de 
2021. Orientação da Professora Doutora Amélia Aguiar 
Andrade e do Professor Doutor Miguel Gomes Martins 

 
 

 
Carlos Filipe Afonso 

Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
 Instituto de Estudos Medievais 

1070-312 Lisboa, Portugal 
 

cfafonso75@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6575-3300  

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 24 de Setembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5182 
 

 

  

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:cfafonso75@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6575-3300
https://doi.org/10.4000/medievalista.5182


A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    374 

 

No panorama português, se por um lado, existem já muitos estudos setoriais de vulto 

sobre temas relacionados com a guerra no tempo da Reconquista, por outro lado, os 

que observam o objeto de um modo panorâmico ou, se quisermos, multifacetado, 

são ainda escassos e incidem, sobretudo, em cronologias posteriores. Interessava, 

por isso, perceber o comportamento dos fatores militares na cronologia que 

estudámos. Um outro ponto de ancoragem do presente trabalho, que estamos em 

crer que lhe empresta caráter inovador, é a aplicação de novos métodos de estudo, 

ou pelo menos métodos pouco usuais, que resultaram quer na obtenção de dados 

novos, quer na confirmação de dados conhecidos, embora por outras vias. 

O objeto de estudo, definido desde o primeiro momento, foram as operações 

militares terrestres conduzidas pelo poder régio ou em apoio direto desse poder. 

Seguidamente, interessava proceder à definição do âmbito do trabalho, tendo-se 

escolhido, como delimitação temporal, a cronologia simbólica de 1128-1249, entre 

o início do governo de D. Afonso Henriques e o final da Reconquista portuguesa, com 

a tomada de Faro por D. Afonso III, admitindo, naturalmente, o recuo a cronologias 

anteriores ou o avanço a posteriores, sempre que tal se revelasse útil para a 

caraterização do objeto. Espacialmente, considerou-se o alcance do braço militar 

régio, que compreendeu, de um modo geral no período escolhido, toda a faixa do 

terço ocidental da Península Ibérica.  

O objetivo, convertido em questão central, foi explicar o significado e extensão da 

organização militar da sociedade cristã no ocidente ibérico nos séculos XII e XIII, 

algo que – sabíamos à partida – só seria compatível com uma tese panorâmica1. Por 

conseguinte, seccionámos o problema, direcionando-nos para a procura de 

respostas a um conjunto de questões derivadas, cujas principais se apresentam. Em 

que medida o meio físico interferia na prática da guerra? Quais eram e qual o papel 

militar dos diferentes contingentes guerreiros? Qual o valor estratégico das 

 
1 Onde a visão de conjunto se obtém por um processo em que os aspetos estritamente militares são 
analisados em íntima conexão com os contextos económico, social, técnico, cultural e mental 
(MONTEIRO, João Gouveia – A guerra em Portugal nos finais da Idade Média. Lisboa: Editorial Notícias, 
1998, p. 20). 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    375 

fortificações? Que formas de guerra eram as predominantes e porquê? Como se 

gerava, organizava, sustentava e motivava a força militar?  

Para estas e para outras questões que se foram colocando, nem sempre foi possível 

encontrar respostas objetivas, permanecendo muitas no campo das hipóteses. 

Apesar disso, o resultado de conjunto permitiu perceber as principais dinâmicas 

marciais no período estudado. 

Um trabalho desta natureza requereu a atenção a dois cuidados permanentes. O 

primeiro derivou da necessidade de colocar em sistema os principais fatores 

caraterizadores do objeto. Para isso, foi essencial identificá-los e assegurar que a 

informação sobre eles fosse suficiente e com um grau de profundidade equivalente, 

para que se pudessem reconhecer as relações mútuas. Neste âmbito, se por um lado, 

em relação a uns assuntos, beneficiámos dos atuais avanços historiográficos, por 

outro lado vimo-nos na necessidade de desenvolver algumas dimensões menos 

estudadas, como a relação do homem-guerreiro com o território ou as diferentes 

cavalarias não-nobres que, tradicionalmente, vêm sendo agrupadas sob a 

designação de cavalaria-vilã, mas que parecem ter sido mais diversas.  

O segundo cuidado foi a atenção constante à diacronia, uma vez que o estudo incide 

sobre um período longo de dinamismo acelerado, com mudanças significativas na 

dimensão militar. Por conseguinte, só percebendo a sequência dos acontecimentos 

foi possível identificar relações causa-efeito que resultaram em alterações no 

panorama militar. Por exemplo, ao longo do tempo observado pudemos constatar 

um progressivo aumento do protagonismo da cavalaria-vilã na guerra contra o Islão, 

até finais do século XII, seguido de um declínio muito rápido, em favor de uma 

centralidade das ordens militares e do reaparecimento da nobreza. Esta perda de 

importância da cavalaria não-nobre na guerra deverá ter uma relação direta com a 

diminuição do espaço controlado pelo Islão, o afastamento da fronteira, o 

encerramento da nobreza em si mesma e a redução acentuada da mobilidade social. 

Para além destes dois aspetos centrais, as nossas circunstâncias pessoais e 

profissionais impuseram limitações à investigação, que tivemos de assumir, ab 

initio. Sabíamos que não iríamos dispor de tempo para efetuar trabalho de arquivo, 

pelo que recorremos exclusivamente, embora com uma ou outra exceção, a fontes 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    376 

impressas. Felizmente pudemos beneficiar de um volume considerável de fontes 

publicadas, quer narrativas, quer diplomáticas, que nos permitiu obter informação 

através da aplicação de uma grelha de análise muito fina, norteada pela busca de 

resposta a novas questões. Uma outra limitação residiu na incapacidade de ler textos 

árabes nas versões originais, pelo que o recurso às fontes islâmicas consistiu nas 

publicadas e traduzidas e, sobretudo, na assunção, a priori, de que a análise da 

guerra seria sob a perspetiva cristã. 

Os objetivos traçados levaram-nos a procurar um modelo multidimensional que 

representasse o compromisso entre o que pretendíamos saber e a informação 

disponível. Neste campo não estávamos isolados, pois beneficiámos de modelos de 

análise de outras teses de doutoramento panorâmicas, especialmente de Francisco 

García Fitz2, João Gouveia Monteiro3 e Miguel Gomes Martins4, que constituíram as 

principais referências metodológicas e teóricas do trabalho. Em concreto, no nosso 

caso partimos de um articulado inicial, desenvolvendo progressivamente uma 

estrutura que teve expressão direta no índice da tese. 

Foi com esta preocupação em mente que entendemos que o ponto de partida devia 

ser o que sabemos sobre as sociedades e poderes com expressão militar e essa razão 

conduziu-nos a um primeiro capítulo fundamentalmente assente em estudos 

historiográficos e no atual estado da arte sobre o assunto. Num segundo capítulo, 

dedicámo-nos a estudar o ambiente operacional, procurando perceber em que 

medida os espaços conferiam possibilidades e representavam limitações à prática 

da guerra. Seguidamente analisámos as condições e os recursos para a atividade 

guerreira, quer do ponto de vista dos contingentes disponíveis, quer das 

possibilidades de obtenção e manutenção do potencial militar. Observámos, depois, 

a fortificação, efetuando uma incursão pela sua dimensão técnica, embora a 

principal inovação tenha consistido na dimensão estratégica analisada, depois de 

identificados sete sistemas cronológica e espacialmente coerentes. No quinto 

capítulo, estudámos o modo de execução da guerra, examinando em primeiro lugar 

 
2 GARCÍA FITZ, Francisco – Castilla y León frente al Islam: estrategias de expansión e tácticas militares 
(siglos XI-XIII). Sevilla: Universidad de Sevilla, 1998. 
3 MONTEIRO, João Gouveia – A guerra em Portugal nos finais da Idade Média. 
4 MARTINS, Miguel Gomes – A arte da guerra em Portugal: 1245 a 1367. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2014. 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    377 

a relação entre as técnicas guerreiras individuais e o combate coletivo, para 

posteriormente analisar as formas de guerra que, em conjunto, circunscrevem toda 

a conflitualidade. Observámos, num último capítulo, dimensões que pela sua 

especificidade e complementaridade, nos pareceram merecer um tratamento 

destacado: o treino militar, as isenções e fugas ao serviço, a sustentação logística, a 

dimensão psicológica e o tratamento dos vencidos. 

A diversidade e heterogeneidade do corpus de fontes levou a que ponderássemos 

permanentemente os riscos inerentes à sua utilização. Entre eles, a abundância de 

certos dados militares nas fontes leonesas e castelhanas, destacando-se os foros de 

Ribacoa e o conjunto jurídico das Partidas, acerca dos quais não é possível perceber 

profundamente o reflexo em Portugal. Por outro lado, o uso das Inquirições, 

conjunto especialmente rico no panorama português, também implicou riscos 

quanto à generalização dos dados obtidos, uma vez que estas incidiram somente 

sobre uma parte específica do território. Foi igualmente importante manter 

presente que os textos normativos contemplam quadros e casuísticas que partem 

da realidade, mas não o são comprovadamente, pelo que o facto de estarmos 

frequentemente perante preceitos normativos não significa que o preconizado se 

materializasse realmente. Além disto, tivemos sempre presente o contexto de 

produção dos textos, na consciência de que omitem boa parte da atividade bélica, 

conduzida por outros intervenientes que, de um modo geral, não beneficiavam de 

estatuto social suficiente para nelas figurarem. Foi-nos, portanto, difícil encontrar a 

guerra dos pequenos efetivos de expressão local, que estamos em crer, era – pelo 

menos em alguns períodos e em determinadas geografias – a mais frequente. As 

fontes também são silenciosas sobre realidades que, para o homem medieval, eram 

banais, mas que seriam absolutamente fundamentais para caraterizar a guerra. São, 

certamente, razões desta ordem que contribuem para que muito raramente 

mencionem, por exemplo, o local de reunião de forças militares ou detalhem os 

equipamentos envergados e utilizados pelos guerreiros. 

A obtenção de conhecimento novo dependeu em larga medida da aplicação de 

métodos de análise e instrumentos auxiliares pouco usuais no estudo da história. 

Entre os que consideramos inovadores destacamos os estudos no âmbito da 

climatologia, que conduziram à identificação de correlações entre condições 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    378 

climatéricas e atmosféricas e a atividade militar. A estes adicionamos os recursos 

topográficos, que nos possibilitaram estudar a adequação do território às atividades 

militares. Um outro campo de estudo, a botânica, permitiu-nos deduzir aspetos do 

coberto vegetal com implicação no movimento das hostes e na defesa de 

determinadas áreas, bem como nos conduziu a conclusões sobre os ciclos agrícolas 

e as possibilidades de alimentação de equídeos. Foi igualmente central a área 

científica da estratégia que, com as devidas distâncias e cuidados em relação à 

cronologia estudada, nos ajudou a interpretar as opções militares dos protagonistas 

medievais. Finalmente, o nosso conhecimento prático do universo castrense 

contemporâneo também foi relevante para determinadas interpretações, 

importando ressalvar que este recurso foi objeto de um cuidado redobrado na sua 

utilização, para não incorrer em erros de anacronismo, de leituras forçadas ou de 

ilusão sincrónica. 

Dos resultados obtidos, salientam-se, de imediato, dois contributos genéricos: um 

primeiro diz respeito a acreditarmos ter acrescentado algo à compreensão do 

fenómeno da guerra, enquanto atividade humana, de um ponto de vista intemporal. 

O outro reside na constatação de que, através da interpretação de determinados 

assuntos bélicos na cronologia estudada, podemos ter facilitado o trabalho a 

historiadores de outras temáticas que, inevitavelmente, se tenham de cruzar com a 

guerra. Em todo o caso, o principal contributo é, sem dúvida, a visão panorâmica 

obtida. 

Nesse âmbito, verificámos que quer as estratégias de expansão promovidas pela 

Coroa, quer as operações militares conduzidas por outros poderes, consideravam as 

variáveis do ambiente operacional e das conjunturas de cada momento, 

aproveitando bem as oportunidades que estas proporcionavam. Foi possível 

demonstrar as razões que favoreciam a execução de campanhas militares em maio, 

altura do ano em que a água e o pasto eram abundantes, os trabalhos agrícolas 

abrandavam de ritmo antes da ceifa do cereal e o caudal dos cursos de água já tinha 

reduzido o suficiente para proporcionar locais de travessia. Apesar disso, no 

ocidente peninsular, as operações tinham lugar durante todo o ano, embora nos 

períodos menos favoráveis os efetivos utilizados fossem menores. Foi ainda possível 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    379 

compreender e explicar o modo como o terreno foi condicionador dos movimentos 

militares e, por isso, alvo de muita atenção e de uma apreensão cuidada.  

Em Portugal, o rei era o poder com maior capacidade de mobilização, tendo-se 

verificado efetivos máximos perfeitamente equivalentes às hostes leonesa e 

castelhana coevas. Identificámos aspetos particulares da composição da guarda 

régia e da dinâmica entre este grupo e as mesnadas senhoriais. Verificámos o papel 

das ordens militares e que em Portugal a relação destas com a Coroa parece ter sido 

mais profunda do que uma coexistência cooperante, já que reconhecemos 

populações que tinham a obrigação, estipulada pelo próprio monarca, de 

acompanhar os freires nos assuntos da guerra. Pudemos demonstrar o papel central 

dos contingentes municipais e que o fossado régio deve ser entendido não como a 

expedição anual do rei, mas uma atividade de expressão local, que fazia com que, em 

maio, inúmeras incursões se multiplicassem em simultâneo, convocadas e 

comandadas pelos representantes régios nas diferentes comunidades. 

Caraterizámos os mecanismos de preservação e manutenção dos recursos militares 

em níveis estáveis, apesar da erosão causada por um ambiente de conflitualidade 

recorrente. 

No âmbito da fortificação, foi-nos possível circunscrever sete regiões distintas em 

que os conjuntos edificados funcionaram, pelo menos durante algum tempo, no 

âmbito de uma lógica de sistema. Observámos que em regiões de orografia 

acentuada, os sistemas lineares se desenvolveram numa perspetiva de defesa em 

profundidade, ou seja, ao longo dos principais eixos de penetração, e não no intuito 

de materializar uma “linha de defesa”, como é frequentemente veiculado por alguma 

historiografia. Observámos, adicionalmente, que nas regiões em que o 

estabelecimento de uma linha defensiva teve significado, as fortificações mais 

importantes não se encontravam na frente avançada, mas mais recuadas, como 

foram os casos de Trancoso em relação à defesa do Côa ou de Tomar em relação à 

defesa do Tejo. Foi ainda possível identificar algumas fortalezas-chave, cuja posse 

era fundamental para possibilitar a progressão numa dada região. A título de 

exemplo, verificou-se que Algoso era central para o controlo da região de Bragança; 

Lanhoso para a defesa de Braga; e Tomar para o domínio da passagem do Tejo.  



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    380 

A forma de guerra largamente predominante face às restantes era irregular e de 

baixa intensidade, mais tarde designada por “guerra guerreada”. Única tipologia ao 

alcance de todos os poderes, os indícios de que era comum e extensiva a toda a 

sociedade são múltiplos: o registo nas fontes narrativas de saques de vulto obtidos 

nas expedições conduzidas pela Coroa; a recorrência de normas relacionadas com a 

obtenção de proventos de guerra nos documentos outorgados a concelhos e a outras 

comunidades; os testemunhos obtidos no âmbito das inquirições régias; enfim, o 

léxico coevo, que recorria a termos como fossado, cavalgada ou algara.  

As outras formas de guerra: de apropriação territorial e as batalhas campais, 

estavam somente ao alcance de grandes poderes, como o régio, alguns senhoriais, 

ordens militares e, ocasionalmente, outros grupos, como milícias concelhias mais 

numerosas e bandos como o de Geraldo. Se, no entanto, era possível a estes 

intervenientes a obtenção de vitórias militares, em Portugal, a consolidação dos 

ganhos territoriais ficou sempre a cargo do rei, situação que se comprova pela 

confirmação régia de conquistas efetuadas, independentemente dos atores a quem 

couberam as ações bélicas. 

No que respeita à preparação dos combatentes, o elevado grau de militarização da 

sociedade pressupõe que o treino militar, ainda que rudimentar, não fosse um 

exclusivo da nobreza ou da cavalaria num sentido funcional. Esta militarização tinha 

expressão nas obrigações militares específicas de cada homem, cuja falta era punida 

de acordo com uma escala de prioridades. 

Uma outra dimensão fundamental, a sustentação logística, era assegurada por 

diferentes processos, entre os quais a aposentadoria, o transporte individual e trens 

de apoio. Os cavalos eram alimentados com pasto e água nos locais escolhidos para 

estabelecimento do arraial, cuja dimensão dependia da quantidade de erva que 

conseguissem fornecer, podendo ser de um mínimo de um hectare para 50 cavalos 

em maio, a cinco ou mais hectares nos outros meses. 

A dimensão psicológica era igualmente bem explorada pelos guerreiros medievais. 

Antes do combate dirigiam-se arengas motivadoras às tropas e, durante os 

confrontos, os chefes procuravam instilar terror no adversário, através da exposição 

de mutilações, da tortura e morte violenta de prisioneiros. Tudo isto decorria sobre 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    381 

um pano de fundo propagandístico, veiculado nas fontes narrativas, onde o “outro” 

era diabolizado e a guerra contra ele movida era justa. O inimigo vencido que 

sobrevivesse podia ser capturado e posteriormente trocado por um resgate ou 

convertido em escravo.  Em ambos os casos, a guerra estava na origem de uma 

atividade económica paralela, com epicentro na fronteira e concretização no 

interland de cada um dos lados em confronto. 

O nosso estudo permitiu confirmar que o modelo cristão de descentralização da 

condução da guerra nas mais pequenas comunidades, tendo como principais 

contrapartidas a possibilidade de obtenção de proventos de guerra e de ascensão 

social, gerou um modo de ocupação do território capaz de absorver as incursões 

muçulmanas, causando-lhes atrição e desgaste sem necessidade de as enfrentar em 

batalha campal. No plano ofensivo, o rei conseguia reunir contingentes de dimensão 

ajustada ao objetivo e finalidade das operações, graças a um sistema de mobilização 

socialmente abrangente. Dado o modelo muçulmano de ocupação e administração 

do território, associado ao seu modo centralizado de condução da guerra, as 

populações rurais islâmicas eram especialmente vulneráveis a ações de saque e os 

principais centros urbanos, uma vez conquistados, precipitavam a queda das 

fortalezas suas subsidiárias, algo que o lado cristão compreendeu e incorporou na 

sua estratégia de expansão. 

Apesar de existirem muito mais similitudes do que diferenças no modo de guerrear 

das sociedades cristãs ocidentais ibéricas, foi possível descortinar alguns aspetos 

que nos parecem constituir especificidades portuguesas. Entre estes contam-se a 

maior incidência, relativamente a Leão e Castela, de apoios cruzados do Norte da 

Europa nas operações de conquista, o elevado grau de cooperação e 

interdependência entre a Coroa e a ordens militares ou o grande relevo dos 

besteiros enquanto categoria sócio-militar. Todavia, a generalidade dos resultados 

obtidos aponta para uma grande semelhança no modo como os outros dois reinos 

cristãos peninsulares ocidentais, Leão e Castela, encararam e praticaram a guerra, 

reveladora de transferência de conhecimento militar, devida, entre outros fatores, à 

circulação da nobreza e à interpenetração dos modelos de ocupação territorial, com 

paradigmas normativos comuns. 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    382 

Observámos que as opções de resposta militar da monarquia portuguesa foram, de 

um modo geral, ajustadas aos desafios colocados ao reino e mesmo nas campanhas 

em que não houve intervenção régia direta, a ação militar fez-se sentir pela mão dos 

municípios, das ordens militares, de mesnadas senhoriais e mesmo da hoste régia, 

ainda que não comandada pelo rei em pessoa. Verificámos, ainda, que na cronologia 

estudada as influências militares transpirenaicas se mesclaram com os costumes 

ibéricos e geraram um modo de guerrear subordinado a regras diferentes das da 

Europa franca e germânica: os cavalos e o modo de montar eram diferentes, a 

batalha decisiva menos relevante, as estratégias de aproximação indireta 

sobrepunham-se à ação direta e a guerra contra o Islão decorria no contexto de uma 

dinâmica económica, de transação de proventos de guerra, incluindo cativos, que lhe 

emprestou caraterísticas distintivas. 

O presente trabalho permitiu-nos chegar uma espécie de lugar intermédio, com 

muitos percursos em aberto, que temos o ensejo de percorrer em futuros próximos. 

Por exemplo, a análise das fontes permitiu perceber que é possível esboçar uma 

cartografia bastante precisa de algumas áreas do reino, com as caraterísticas que 

esses territórios apresentavam entre o final do século XII e início da centúria 

seguinte. Estamos convencidos que o desenvolvimento dessa cartografia não só 

abriria horizontes ao estudo da guerra, como também a muitos outros campos de 

investigação. Neste âmbito assumem destaque as possibilidades de análise das vias 

de comunicação numa perspetiva medieval, permitindo ultrapassar a sujeição dos 

estudos à continuidade exclusiva ou quase exclusiva da rede viária romana.  

Uma vez que a maior fatia da atividade bélica no período coube às pequenas 

comunidades, seria interessante uma reconstrução do modo de guerrear dessas 

gentes, assunto para o qual dispomos de documentação excecional de produção 

leonesa, para a região de Ribacoa, mas que seria importante reconstituir para outros 

espaços de Portugal.  

Também interessaria perceber melhor as dinâmicas inerentes à cavalaria não nobre, 

porque nos parece que, do ponto de vista militar, o termo “cavaleiro-vilão” encerra 

insuficiências, bem como aprofundar o estudo de guerreiros com funções 

específicas, como os adaís ou os almocadéns.  



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    383 

No plano da técnica guerreira, importa aprofundar o debate sobre o modo e o tempo 

em que teve lugar, em Portugal, a transição da lança brandida para a lance couchée 

e explorar a temática do fabrico de utensílios e armamento militar. 

Alguns aspetos “micro” podem-nos ter escapado como, por exemplo, a transmissão 

hereditária de material militar, a extensão da apropriação territorial por presúria 

(que só encontrámos ocasionalmente nas fontes, mas que admitimos ser possível 

encontrar dados adicionais em fontes não publicadas) ou a relação das ordens 

militares com as populações delas dependentes face à guerra. Por conseguinte, 

pensamos que uma pesquisa de arquivo direcionada aos pequenos indícios militares 

contribuiria decisivamente para confirmar – ou infirmar – hipóteses por nós 

levantadas e para esclarecer questões ainda em aberto. 

Finalmente, a relação da componente aquática do território com a guerra – o mar e 

os cursos de água navegáveis – que não abordámos, e que merece certamente 

estudos detalhados por várias razões: porque o eixo central do reino se orientou 

pela linha costeira Lisboa-Porto-Braga; porque estavam previstos fossados de mar 

(veja-se o foral da Ericeira); porque a maioria das grandes expedições militares em 

território português teve apoio naval, mormente por parte dos cruzados; porque 

temos notícias de várias ações conjuntas mar-terra: Lisboa (1147), Silves (1189), 

Alcácer (1217), Mértola/Castro Marim (possivelmente em 1232); ou até porque o 

rei designou alcaides de mar, o que sugere o reconhecimento do espaço naval como 

área de jurisdição. 

A sociedade cristã organizada para a guerra no período estudado devia-se a um 

substrato guerreiro germânico presente desde o domínio visigodo, do qual 

subsistiam ainda bastantes evidências, umas certamente herdadas, outras 

deliberadamente emuladas, tudo isto subordinado a dois conceitos posteriores, o de 

Reconquista e o de Cruzada. “Bellum” e “guerra” eram duas faces da conflitualidade 

que se relacionavam, respetivamente, com a Extrematura e com a Frontaria, 

diferenciando, claramente, para os contemporâneos, o confronto militar contra o 

Islão do confronto contra outros poderes cristãos. Podemos afirmar que existiu 

grande sentido estratégico por parte dos protagonistas e que, a este nível, se 

mesclavam objetivos de diferentes poderes – do rei, de nobres, de eclesiásticos, de 



A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249 ● Carlos Filipe Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                    384 

ordens militares “transnacionais”, ou de sociedades de fronteira, estas, sobretudo, 

na sua vertente concelhia. A nossa leitura, confirma, através de uma via de estudo 

própria, focada na guerra, que a conquista do Algarve, formalmente concluída em 

1249, constituiu um sinal do triunfo da estratégia régia sobre as estratégias dos seus 

competidores, internos e externos. 

 

 

 

 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO / HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

AFONSO, Carlos Filipe – “A Guerra cristã na formação de Portugal, 1128-1249. Tese 

de doutoramento em História, especialidade de História Medieval, apresentada à 

Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da Universidade Nova de Lisboa, em Julho 

de 2021. Orientação da Professora Doutora Amélia Aguiar Andrade e do Professor 

Doutor Miguel Gomes Martins”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 373-384. 

Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal 

no final da Idade Média. Tese de doutoramento em 
História apresentada em regime de cotutela entre a 

Universidade do Porto e a Université Paris 1 Panthéon-
Sorbonne, em 25 de junho de 20211. Orientação do 

Professor Doutor José Augusto de Sottomayor-Pizarro e 
do Professor Doutor Joseph Morsel  

 

 
Miguel Aguiar 

Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
 Instituto de Estudos Medievais 

1070-312 Lisboa, Portugal 
 

miguelaguiar@fch.unl.pt  
https://orcid.org/0000-0002-1930-1845 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 28 de Julho de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5189 
 

 

 

 

 
1 Esta investigação foi financiada pela Fundação para a Ciência e Tecnologia com uma bolsa de 
doutoramento, com a referência SFRH/BD/124781/2016. 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:miguelaguiar@fch.unl.pt
https://orcid.org/0000-0002-1930-1845
https://doi.org/10.4000/medievalista.5189


Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     386 

 
O trabalho que aqui se apresent teve como intuito perceber a articulação entre 

parentesco e reprodução social de um grupo dominante. Selecionámos um grupo 

constituído por sete linhagens aristocráticas de perfil curial e senhorial, 

caraterizadas pela presença na corte régia, pela detenção de títulos e de poder 

senhorial próprio e emanado da coroa2. Seguimos os seus percursos entre o final do 

século XIV e as primeiras décadas do século XVI, procurando compreender de que 

modo as práticas e representações de parentesco permitiram a perpetuação do 

grupo numa posição social dominante. A tese dividiu-se em três blocos. No primeiro, 

estabeleceram-se os fundamentos teóricos, conceptuais e metodológicos do 

trabalho; no segundo, inquiriram-se as práticas de transmissão, entre a sucessão e a 

herança; no terceiro analisaram-se as práticas de aliança, designadamente as 

negociações matrimoniais a partir de um extenso corpus de contratos de casamento, 

e a formação de sólidas redes de parentesco através das trocas matrimoniais. A 

investigação recorreu a documentação proveniente de fundos régios, monástico-

conventuais, e de arquivos de casas senhoriais. Para além da tese, disponibilizam-se 

igualmente dois volumes de anexos: o primeiro apresenta a transcrição de 54 

documentos inéditos, assim como fontes heráldicas e tabelas que sintetizam os 

dados que suportam as nossas observações; o segundo volume reúne todo o corpus 

genealógico, designadamente os esquemas que permitiram inquirir as relações de 

consanguinidade e afinidade do grupo. Nesta apresentação, privilegiaremos a 

enunciação das principais hipóteses e conclusões da investigação.  

 

Confrontando-nos com uma sociedade que, pese embora as aparências de 

semelhança, se estruturava de um modo muito distinto do mundo em que vivemos, 

norteámos a nossa perspetiva de investigação pelos princípios da antropologia 

histórica. Tratava-se, desde logo, de reconhecer a alteridade, de reconstituir a lógica 

inerente ao sistema social medieval, e de tentar construir uma interpretação 

abstrata sobre esse funcionamento, necessariamente fundada na observação dos 

fenómenos sociais que lhe dão corpo. Pese embora todas as discussões específicas 

 
2 As linhagens selecionadas foram as seguintes: Albuquerque, Almeida, Ataíde, Castro, Lima, Pereira, 
Vasconcelos. 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     387 

dos antropólogos, partimos com o postulado segundo o qual os sistemas de 

parentesco de todas as sociedades, apesar de condicionados por uma base biológica, 

são sobretudo socialmente construídos. A perceção sobre o que é o parentesco, 

sobre o que é um pai ou uma mãe, variaram significativamente em função das 

crenças que estruturaram as várias sociedades que existiram no mundo. No 

ocidente medieval, as conceções sobre o parentesco encaixam numa mundividência 

mais lata; dito de outro modo, as perceções que se constroem sobre as relações 

parentais dos indivíduos são tributárias de um modo de percecionar o mundo e as 

relações entre os homens inseparáveis de um conjunto de “mitos fundadores” de 

origem cristã, numa sociedade que se pensava como ecclesia e que não conhecia 

outro fundamento de verdade senão aquele que emanava de Deus e das Escrituras. 

Resumidamente, a proximidade de parentesco significava a tendência para uma 

forte união entre as pessoas, geradora de amor e concórdia, os grandes ideais da 

sociedade medieval, por oposição à discórdia e à desagregação, consequências do 

Pecado Original. Como afirmava o conde D. Pedro de Barcelos, “nem ũa amizade nom 

pode ser tam pura segundo natura come daqueles que descendem de ũu sangue, 

porque estes movem-se mais de ligeiro aas cousas per que a amizade se mantem”3.  

 

Para a aristocracia, associados ao parentesco estavam, também, o acesso a posições 

sociais relevantes, a inserção em redes de poder, e a transmissão da fortuna. 

Concretamente, associam-se-lhe por um lado uma valorização implícita de unidade, 

indissociável do amor que era a dádiva divina que deveria unir os homens a Deus e 

entre eles; e, por outro lado, o acesso às bases materiais que contribuíam para a 

reprodução de uma ordem social que, apesar de inspirada numa matriz cristã em 

que todos os homens eram iguais perante Deus, aceitava como um dado adquirido e 

natural a existência de desigualdades na cidade terrestre.  

 

A nossa tese global é que o parentesco desempenhou um papel fulcral na reprodução 

social da aristocracia. Entendemos o conceito de reprodução social como um 

processo observável em todos os sistemas sociais, e que consiste na manutenção de 

uma dada ordem, com as suas hierarquias e relações. Trata-se de um processo 

 
3 MATTOSO, José (ed.) – Livro de Linhagens do Conde D. Pedro. In Portugaliae Monumenta Historica. 
Lisboa: Academia das Ciências, 1980, vol. 1, pp. 56-57. 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     388 

dinâmico, estruturado simultaneamente por aspetos materiais e ideológicos que lhe 

fornecem sentido, e que contribui, numa gradação específica a cada sociedade, para 

um certo equilíbrio homeostático, gerador de inércia das estruturas. No ocidente 

medieval – que, como todas as sociedades, estava sujeito à mudança e transformação 

– essa inércia era, de resto, percecionada positivamente, porque fundada na tradição 

e imaginada organicamente como uma pretensa vontade divina.  

 

Como se articulam, então, estas variáveis? Os efeitos globais da transmissão e 

aliança estão imbricados, mas convirá decompô-los nesta breve apresentação por 

razões analíticas, embora necessariamente esquemáticas. O estudo das práticas de 

transmissão permitiu destacar várias ideias. Em primeiro lugar, é fulcral ter 

presente que a natureza dos bens à disposição da aristocracia impunha formas 

distintas de transmissão. Agrupamo-las sob dois domínios, defendendo que ambos 

desempenham funções diferentes, mas complementares, integradas num processo 

mais amplo de reprodução social. Temos, por um lado, a sucessão. Ela aplica-se 

essencialmente aos bens indivisíveis, transmitidos a apenas um dos herdeiros, sob 

critérios que hierarquizam os membros das parentelas. Critérios inscritos nos 

senhorios doados pela coroa, mas também nos vínculos fundados pelos aristocratas. 

A sucessão aplica-se assim aos bens socialmente mais valorizados, isto é, 

consubstanciavam o domínio da terra e dos homens, numa relação percecionada 

organicamente como uma composição de deveres e direitos entre os senhores e os 

homens e mulheres que lhes estavam sujeitos. É neste domínio que surge a figura 

idealizada do filho primogénito, corporizando a continuidade do domínio social. 

Paulatinamente, a premência dos esquemas sucessórios contribuiu para a formação 

de um sistema de casas, fundadas na manutenção estável de um conjunto de terras, 

associadas a símbolos como apelidos e dispositivos heráldicos. A cronologia deste 

trabalho pôde assim constituir-se num observatório para a formação da estrutura 

do domínio aristocrático que, nos seus traços gerais, se manteria em Portugal até ao 

fim do Antigo Regime. 

 

Se os bens de sucessão se apresentam como estáveis, integralmente preservados, 

com uma existência pensada até ao fim dos tempos – como não deixam de sublinhar 

os instrumentos de fundação de morgados e capelas que procuravam manter vivos 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     389 

os fundadores, no quadro de uma sociedade enformada pela escatologia cristã –, por 

outro lado, os bens de herança caraterizavam-se pela sua dispersão e circulação. Se 

os bens de sucessão impõem às parentelas formas de hierarquização no seu interior, 

pois os seus donatários e administradores não têm sobre eles direitos ilimitados, já 

os bens de herança, considerados próprios dos indivíduos, têm necessariamente de 

ser partilhados. As dinâmicas de partilha, de dispersão e circulação da fortuna, 

estudadas através de testamentos e cartas de partilha preservados em fundos 

documentais fora do âmbito das instituições régias, cumprem desideratos 

fundamentais na organização interna do grupo aristocrático. O terço dos bens de 

que os indivíduos poderiam dispor para os seus testamentos serviram sobretudo 

para «espiritualizar» a riqueza, fosse através de institutos formais como as capelas 

às quais se alocavam rendimentos para contratar orações e outras obras pias de 

modo a contribuir para a salvação das almas, fosse através das dádivas a próximos, 

parentes consanguíneos, criados ou pobres anónimos. Os outros dois terços das 

fortunas, sujeitos a partilhas entre os herdeiros – prioritariamente os filhos e filhas 

legítimos e, caso não os houvesse, os ascendentes ou colaterais –, permitiam dotar 

os filhos, fornecer-lhes um destino socialmente relevante, e, entre outras coisas, 

negociar alianças matrimoniais, um dos veículos primordiais para a circulação das 

fortunas entre as parentelas aristocráticas.  

 

Em síntese, se a sucessão enquadra cada vez mais a continuidade das formas mais 

completas do poder senhorial à disposição da aristocracia, a herança, por seu turno, 

alimenta as relações sociais e espirituais, expressas a vários níveis. Permitimo-nos 

por isso destacar desde já aquele que entendemos ser um conceito-chave para 

compreender os problemas que tivemos em mãos nesta investigação: para além da 

sucessão, a reprodução estável da aristocracia passou, em grande medida, por uma 

coesão interna que era fabricada pela densidade das suas relações sociais. Essas 

relações são parcialmente alimentadas pela circulação da fortuna, numa sociedade 

onde a dádiva formalmente desinteressada se reveste de um sentido positivo 

porque enformado pela caritas, pelo dom divino que devia unir os homens.  

 

E é também por essa razão que atribuímos uma importância fulcral às relações 

matrimoniais. Desde os escritos patrísticos, passando pela teologia e pelo direito 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     390 

canónico, o matrimónio é encarado como um instrumento de difusão do amor: o 

amor que, recordemo-lo, se pensava enquanto vínculo social global, emanado de 

Deus, e não como um sentimento da esfera privada tal como hoje o entendemos. O 

casamento permitia assim unir a cidade dos homens, e enquadrar a reprodução da 

humanidade. Integradas pelo batismo, as pessoas nascidas da união sexual entre o 

homem e a mulher responderiam ao mandamento divino de reproduzir a Igreja 

fundada pela Nova Aliança entre Deus e a humanidade. Por conseguinte, o 

casamento não se podia pensar fora de um sistema de representações que sobrepõe 

em lógicas homológicas Deus, os homens e a ordem divina que devia estruturar o 

mundo. Como numa esfera de relações consanguíneas próximas há a tendência para 

haver maior união entre os homens, eles deveriam então casar com aqueles que não 

eram os seus próximos para, segundo a fórmula de Santo Agostinho, “deter [o 

parentesco] na sua fuga”4. Segundo a perspetiva que atribui ao casamento o 

potencial de gerar união do corpo social, e que pensa o incesto não como uma 

questão “fisiológica”, mas sim de articulação dos registos carnal e espiritual, as 

autoridades eclesiásticas construíram um vasto sistema de interditos que proibiam 

relações com um espetro de parentes consanguíneos, por afinidade e por parentesco 

batismal. Na época em que situámos a nossa investigação, estes vastos interditos, 

longe de minar a coesão de um grupo social minoritário e caraterizado por uniões 

matrimoniais com pessoas socialmente semelhantes, contribuíram, na verdade, 

para a sua coesão. 

 

Os vários capítulos que consagrámos ao estudo das práticas de aliança permitiram 

destacar, desde logo, que ela foi um veículo primordial para a circulação das 

fortunas. Os contratos de casamento, abundantes nos fundos régios, monástico-

conventuais e de casas aristocráticas, testemunham dos enormes investimentos das 

parentelas na dotação das suas filhas – e também por vezes dos filhos – com o intuito 

de lhes dar casa. Num plano global, estas transferências de fortuna encastravam-se 

no laço matrimonial e permitiam densificar as relações no seio do grupo. Os sentidos 

de tais transferências adquirem maior consistência se compaginados com as 

 
4 SANTO AGOSTINHO – A Cidade de Deus. Vol. IX. Ed. J. Dias Pereira. 5.ª edição. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2017, p. 16. 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     391 

caraterísticas das redes matrimoniais, enformadas que estavam por lógicas sociais 

mais profundas. 

 

A análise da consanguinidade, da afinidade, e da sua articulação com redes e 

interesses sociais, fez surgir um padrão caraterizado pela exiguidade de casamentos 

com parentes próximos. Maioritariamente, o grupo considerado neste estudo 

contraiu alianças matrimoniais com indivíduos com quem partilhavam um 

antepassado longínquo, entre o 4.º e o 7.º graus canónicos, uma inevitabilidade no 

quadro de um grupo restrito e socialmente endogâmico, mas que, segundo os 

preceitos agostinianos, cumpria o desiderato fundamental: tratava-se de deter o 

parentesco na sua fuga gerando novas relações de unidade. Se do ponto de vista 

consanguíneo as uniões são sobretudo exogâmicas, do ponto de vista social, como 

referíamos, eram essencialmente endogâmicas. Fruto do seu perfil curial, a média e 

alta aristocracia de corte que considerámos nesta investigação organizou as suas 

relações matrimoniais principalmente através do recrutamento de cônjuges 

pertencentes à mesma esfera social, partilhando a inscrição no espaço dominado 

pelos monarcas e seus parentes próximos; recrutaram primordialmente cônjuges 

do mesmo estatuto social, mas absorveram simultaneamente novos grupos através 

de ligações com parentelas em ascensão. Relacionando estes vários pontos, 

podemos com propriedade afirmar que esta aristocracia curial, simultaneamente 

detentora de significativos poderes senhoriais exercidos através da coroa, dependeu 

grandemente da densidade de relações parentais que teceu em torno do espaço 

social da corte régia. As trocas matrimoniais caraterizam-se, portanto, por uma 

articulação entre exogamia consanguínea e endogamia social que permitia 

multiplicar relações, encadeá-las sucessivamente, gerando assim uma coesão 

assente em relações dinâmicas.  

 

Defendemos que esta foi a condição primordial que permitiu a coesão do grupo e a 

sua duradoura inscrição nos espaços sociais decisivos, tecendo redes de apoio e 

solidariedade, pelas quais, aliás, eram transmitidas as bases de poder. As próprias 

dinâmicas de transmissão que estudámos, estruturadas entre a sucessão e a 

herança, adquirem maior eficácia através das densas redes que são constantemente 

fabricadas e recriadas através das relações matrimoniais. Estas inscrevem-se, de 



Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final da Idade Média ● Miguel Aguiar 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     392 

resto, num conceito mais vasto e estruturante, que é o da densificação das relações 

sociais em que, de forma análoga, também se podem inserir outro conjunto de 

relações essenciais e formadoras das estruturas de poder: a vassalagem, a criação, 

as clientelas. Quanto mais relações, maior abrangência, maior coesão, e maior 

condição para a dominação social; nessa lógica, a dispersão da fortuna, respondendo 

às pulsões caritativas que deveriam nortear a vida dos fiéis, servia igualmente – e de 

forma fundamental – para consolidar essas relações. Em suma, as relações de 

parentesco, pensadas dentro de uma mundividência filtrada por mitos fundadores 

de origem cristã, apresentam-se como uma estrutura essencial de suporte à 

condição dominante da aristocracia e à sua reprodução estável ao longo do tempo. 

 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

AGUIAR, Miguel – “Aristocracia, parentesco e reprodução social em Portugal no final 

da Idade Média. Tese de doutoramento em História apresenta em regime de cotutela 

entre a Universidade do Porto e a Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, em 25 de 

junho de 2021. Orientação do Professor Doutor José Augusto de Sottomayor-Pizarro 

e do Professor Doutor Joseph Morsel”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 

385-392. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal 

(séculos XIV e XV). Tese de doutorado em História, 
apresentada à Universidade Estadual Paulista, em Abril 

de 2021. Orientação da Professora Doutora Susani 
Silveira Lemos França 

 

 
Thiago Henrique Alvarado 

Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciências Humanas e Sociais 
Avenida Eufrásia Monteiro Petráglia, 900 

14409-160 Franca/SP, Brasil 
 

thiagoalvarado@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-5728-2617 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 20 de Junho de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5192 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:thiagoalvarado@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5728-2617
https://doi.org/10.4000/medievalista.5192


Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     394 

 

 
 

Ao longo dos séculos XIV e XV, muitas foram as autoridades eclesiásticas e seculares 

dos reinos de Castela e Portugal que estabeleceram ou propuseram leis e regras a 

respeito do comer e do vestir. A postura desses letrados pautava-se na consideração 

amplamente difundida de que havia modos convenientes e proveitosos de os 

humanos, sobretudo os cristãos, comerem e vestirem-se, e de que não observar os 

preceitos cristãos ou da comunidade representava, a um só tempo, pecado e delito. 

Para a compreensão desses modos, era necessário inquirir sobre o surgimento das 

duas necessidades – o comer e o vestir –, observando a relevância delas para a 

manutenção da vida humana na terra e os valores que deveriam servir de parâmetro 

para sua adequada satisfação. Além disso, era preciso que houvesse estreita 

correspondência entre os modos de comer e de vestir, os estados e as condições de 

vida das pessoas. Nesse sentido, ordenar o comer e o vestir passava 

impreterivelmente pela própria disposição dos estados, bem como pelo 

cumprimento de constituições, de leis e de regras que visavam salvaguardar o corpo, 

a alma e a comunidade. 

 

Com o objetivo de compreender a historicidade dessas leis e regras e a relação entre 

ordenar a alimentação, o vestuário e o estado das pessoas na Castela e no Portugal 

dos séculos XIV e XV, utilizamos, na tese intitulada Modos à mesa e maneiras de vestir 

em Castela e Portugal (séculos XIV e XV), um conjunto vasto de fontes documentais, 

como capítulos de cortes, cerimoniais, constituições sinodais, crônicas, leis, regras 

monásticas, relatos de embaixadas e de viagens e tratados médicos e morais. Desse 

modo, a pesquisa não se pautou por distinções de gênero textual, nem por oposição 

entre prescrição e prática, tampouco pela concepção de imposição das leis. Antes, a 

condução da tese levou em consideração a pertinência e as razões válidas para os 

homens do período acreditarem e seguirem os valores propostos por eclesiásticos e 

seculares. Entre as razões e crenças que pautavam as ações dos homens daqueles 

séculos e reinos, vale destacar as concepções de que o exterior traduzia o interior da 



Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     395 

pessoa e de que os bons modos no comer e no vestir – e os valores que sustentavam 

essas práticas – eram proveitosos e salutares.  

Embora a ênfase desses escritos sobre o comer e o vestir tenha sido maior ou menor 

em um ou outro gênero, e não tenham tais aspectos recebido a mesma atenção em 

Portugal e Castela, foi possível perceber a circulação e a afirmação de determinados 

modelos de conduta comuns aos dois reinos entre os séculos XIV e XV. Foram, pois, 

esses elementos comuns que estruturaram a tese. 

 

Para a compreensão dos valores e regras que pautavam os modos de comer e vestir, 

a tese foi dividida em duas partes. Na primeira parte, denominada “A ordem à mesa”, 

o objetivo foi explorar as ordenanças e regras do comer ao longo de três capítulos. 

O primeiro capítulo, intitulado “Juntar-se à mesa”, foi dedicado à importância do 

comer para estabelecer e consolidar as comunidades humanas, o que implicava 

distinguir umas das outras a partir de costumes e critérios religiosos. O ponto de 

partida foram as discussões levadas a cabo, sobretudo por tratadistas, a respeito do 

surgimento da necessidade de comer após o pecado de Adão e Eva. Os debates sobre 

a alimentação dos primeiros homens, e mesmo dos animais nos primórdios da 

história, não eram questões banais para os letrados cristãos, pois traduziam a 

vontade divina e definiam modelos mais ou menos ascéticos, conforme se 

aproximavam ou se distanciavam dessa dieta primeva. Abster-se de carne, por 

exemplo, era um modo de vida de privação, próprio dos religiosos, e que se associava 

à alimentação anterior ao Dilúvio, responsável por danificar as ervas e os frutos 

consumidos pelos homens e pelos animais com suas águas salgadas. Somente após 

o Dilúvio, os humanos passaram a alimentar-se de carne e de vinho. Alguns dos 

desdobramentos dessa interrogação sobre o passado da humanidade foi a 

diferenciação dos dias de carne e de pescado, que visava intercalar momentos de 

abstenção e mortificação e de maior permissibilidade ao corpo, e o debate entre 

necessidade e superfluidade, expresso na escolha ou na recusa de alimentos frugais, 

bem como no tratamento dos alimentos de modo a torná-los aptos à compleição 

humana. Além disso, um dos pontos referentes à carne, que mereceu atenção na tese, 

foi a importância conferida à escolha dos animais a serem consumidos e as formas 

de abatê-los, aspectos que ganhavam relevância para distinguir os costumes cristãos 

dos cerimoniais islâmico e judaico. Nesse ponto e na separação dos alimentos dos 



Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     396 

membros das três religiões, as relações com os alimentos traduziam diferenças 

teológicas e sociais. 

Se no primeiro capítulo foi chamada a atenção para a distinção entre cristãos, judeus 

e muçulmanos, o que incluía não partilhar a mesa e os alimentos, a ênfase do 

segundo capítulo, “Partilhar a mesa”, recaiu sobre as circunstâncias em que os 

cristãos comiam em comunidade. Banquetes, bodas, festividades diversas e tributos 

pagos em alimentos foram algumas das circunstâncias analisadas. Entre os aspectos 

abordados, foram destacados a progressiva valorização dos banquetes – 

denominados no período como “convites” –; a correlação entre quantidade e 

qualidade dos pratos do anfitrião e do convidado; o dever moral de alimentar os 

subordinados e os problemas acarretados pela alimentação da corte e dos senhores. 

 

Compreendida a importância conferida ao ato de comer em comunidade e à 

valorização da partilha da mesa, coube, no terceiro capítulo, “Dispor a mesa”. Nesse 

capítulo, procurou-se esmiuçar como o costume dos cristãos de comerem sentados 

à mesa, usando mantéis e seguindo diversos preceitos religiosos e corteses foi 

significativo para distingui-los, sobretudo, de judeus e muçulmanos. Além disso, em 

especial no âmbito das cortes e grandes casas, a ornamentação da mesa 

acompanhou-se de cerimoniais que se tornaram cada vez mais complexos ao longo 

dos séculos XV e XVI. Esses cerimoniais estabeleceram, entre outros aspectos, a 

ordem e o lugar de cada pessoa à mesa e a ordem de servir os pratos. Seguindo a 

noção da mesa como espaço de engrandecimento e de instrução, foram analisadas 

diversas regras sustentadas sobre a premissa de que era possível aos homens 

extrair proveitos corporais e espirituais por meio do comer, tais como a postura 

adequada à mesa, a ordem dos alimentos a serem consumidos, a limpeza, a cortesia, 

a moderação e a sobriedade. 

 

A segunda parte da tese, denominada “A ordem à vista”, foi dedicada às regras 

referentes ao vestir, sendo estruturada a partir de eixos similares aos da primeira 

parte. Assim, o quarto capítulo, intitulado “Vestir com fé”, partiu da discussão sobre 

o surgimento das vestimentas, procurando compreender as funções atribuídas ao 

cobrimento dos corpos. Ocultação das partes vergonhosas, proteção corporal contra 

os rigores do clima, diferenciação entre eclesiásticos e leigos e entre cristãos, judeus 



Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     397 

e muçulmanos, foram, pois, alguns dos aspectos abordados e que, de uma forma ou 

de outra, traziam elementos de uma ordem criada por Deus. 

O quinto capítulo, “Partilhar os panos”, deteve a atenção na capacidade dos trajes de 

estabelecerem os mais diversos laços, como os de amizade, de subordinação e de 

familiaridade. A doação de panos e vestes, realizada nas mais diversas 

circunstâncias – bodas, embaixadas, festas e investiduras, por exemplo – e 

direcionada a iguais, inferiores ou superiores, tinha o intuito de estreitar laços, de 

mostrar a grandeza do doador e de garantir o mínimo de cobertura, no caso dos 

pobres desnudos, ou de sinais exteriores, no caso dos nobres empobrecidos. Nessas 

relações sociais confirmadas pela partilha dos panos, as bodas constituíram-se como 

uma das principais, pois celebrava a união de duas famílias e a introdução da esposa 

no seio de uma nova família; tudo isso acompanhado de banquetes, da doação de 

panos e vestidos à noiva e de doações aos convidados. A importância do matrimônio 

era verificável, ainda, pelas restrições às mulheres de vida moralmente reprováveis, 

como as barregãs de clérigos e as prostitutas. Certas vestes só eram permitidas às 

mulheres honradas e casadas. Em todos os aspectos da partilha dos panos, a noção 

de ordem não era perdida, de modo a evitar prodigalidades e confusões entre 

pessoas de estados diferentes. 

 

Os têxteis, em suas mais diversas formas e funções, contribuíam igualmente para 

reforçar a solenidade das mais variadas circunstâncias. Assim, no capítulo “Adequar 

as vestes”, foram abordadas as regras sobre as escolhas dos tecidos e panos para 

conferirem solenidade aos lutos, às festividades régias – aclamação e coroação, 

bodas e entradas –, às cortes, aos batismos, entre outras circunstâncias. Por sempre 

haver correspondência entre a pessoa e o seu entorno, não foram apenas os trajes 

que mereceram atenção: tapetes e toalhas de mesa, por exemplo, deveriam ter 

qualidade semelhante à das roupas da pessoa que realizava o festejo ou da que se 

pretendia homenagear. 

 

Ao longo da tese foram abordadas, portanto, situações diversas nas quais, em 

Castela e Portugal dos séculos XIV e XV, comer e vestir, em um complexo jogo entre 

interior e exterior, definiam as relações humanas e exteriorizavam valores mais 

amplos, relacionados à criação, ao lugar de cada um no mundo e às diferenças entre 



Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     398 

os estados e os seus membros. Daí as duas necessidades terem recebido atenção 

tanto de letrados seculares quanto de eclesiásticos, preocupados com a manutenção 

da ordem da sociedade cristã e com a difusão de modos corteses de comer e vestir. 

 

A tese foi desenvolvida na Universidade Estadual Paulista (UNESP), campus de 

Franca, sob orientação da Professora Doutora Susani Silveira Lemos França – com 

período de estágio na Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa (2018), sob a 

supervisão do Professor Doutor José Manuel Henriques Varandas –, e contou com 

financiamento da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES) e da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP).1 

Para a elaboração da versão final da tese, cabe mencionar também os diversos 

apontamentos feitos nas bancas de qualificação e de defesa pelos Professores 

Doutores Margarida Garcez Ventura (Universidade de Lisboa); Dulce Oliveira 

Amarante dos Santos (Universidade Federal de Goiás); Adelaide Millán da Costa 

(Universidade Aberta) e Leandro Alves Teodoro (UNESP e Universidade Estadual de 

Campinas). Ademais, é imprescindível salientar que a pesquisa foi desenvolvida no 

âmbito do Projeto Temático Escritos sobre os Novos Mundos, cuja preocupação tem 

sido a realização de uma história da construção de valores morais em língua 

portuguesa.2 Nesse sentido, o objetivo da tese foi contribuir com uma história da 

construção dos valores sobre o comer e o vestir nos dois reinos cristãos ibéricos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Processos FAPESP 2017/01502-0 e 2017/26286-9. 
2 Processo FAPESP 2013/14786-6. Informações mais detalhadas sobre o grupo podem ser 
encontradas em https://www.grupoescritos.com/.  

https://www.grupoescritos.com/


Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e Portugal (séculos XIV e XV) ● Thiago Henrique Alvarado 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     399 

 
COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

ALVARADO, Thiago Henrique – “Modos à mesa e maneiras de vestir em Castela e 

Portugal (séculos XIV e XV). Tese de doutorado em História, apresentada à 

Universidade Estadual Paulista, em Abril de 2021. Orientação da Professora Doutora 

Susani Silveira Lemos França”. Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2021), pp. 393-399. 

Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média 

(1433-1495). Tese de doutoramento em História 
apresentada à Universidade do Porto, em Junho de 2021. 

Orientação do Professor Doutor Luís Miguel Duarte 
(Universidade do Porto) e coorientação do Professor 

Doutor Armando Luís de Carvalho Homem e do Professor 
Doutor Stéphane Péquignot 

 

 
Diogo Faria 

Universidade do Porto, Faculdade de Letras 
Via Panorâmica Edgar Cardoso 

4150-564 Porto, Portugal 
 

diogopintofaria@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-4640-6394 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 20 de Junho de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5200 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:diogopintofaria@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4640-6394
https://doi.org/10.4000/medievalista.5200


A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     402 

 
A história desta tese tem alguma relevância para a compreensão da sua forma final 

e teve início no verão de 2013, com a apresentação de uma candidatura a bolsa de 

doutoramento. O projeto então submetido à Fundação para a Ciência e a 

Tecnologia intitulava-se “Relações diplomáticas entre Portugal e França (1325-

1481)” e tinha pouco a ver com a dissertação de mestrado que se concluía pela 

mesma altura e era dedicada ao conhecimento da burocracia régia e da oficialidade 

da administração central no reinado de D. Manuel I1.  

 

A reorientação da área de pesquisa tinha resultado de um conjunto de sondagens 

na historiografia internacional em busca de linhas de investigação no âmbito da 

história dos poderes do final da Idade Média que pudessem ser minimamente 

inovadoras, viáveis e enriquecedoras no quadro do medievismo português. Foi 

assim que se chegou ao conhecimento do essencial sobre a renovação da história 

da diplomacia da Idade Média, nos termos em que tem sido empreendida por 

autores como Anne-Brigitte Spitzbarth, Eva Pibiri, Isabella Lazzarini, Jean-Marie 

Moeglin, Karsten Plöger, Óscar Villarroel González e, sobretudo, Stéphane 

Péquignot2. Trata-se de uma história da diplomacia em que os primados do 

acontecimento isolado ou das visões geopolíticas e geoestratégicas, que tiveram 

grande fortuna nos séculos XIX e XX, foram substituídos por perspetivas mais 

holísticas, valorizadoras da infinidade de aspetos associados aos contactos entre 

governantes de entidades políticas distintas, tais como os documentos da 

diplomacia e os seus usos, as práticas de negociação, o perfil dos agentes 

envolvidos nestas relações e os rituais associados à sua concretização. Foi com um 

conhecimento pouco mais do que superficial sobre estas matérias, e tendo em 

conta um diagnóstico sobre o panorama da historiografia sobre as relações 

externas medievais portuguesas – em que abundavam trabalhos sobre os 

contactos com os reinos ibéricos, com o papado e com a Inglaterra, com destaque 

 
1 FARIA, Diogo – A chancelaria de D. Manuel I. Contribuição para o estudo da burocracia régia e dos 
seus oficiais. Porto: Universidade do Porto. Dissertação de mestrado. 
2 Por todos, veja-se: MOEGLIN, Jean-Marie; PÉQUIGNOT, Stéphane – Diplomatie et «relations 
internationales» au Moyen Âge (IXe-XVe siècle). Paris: PUF, 2017. 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     403 

para a tese defendida no ano anterior por Tiago Viúla de Faria sobre as relações de 

Portugal com Inglaterra durante a Guerra dos Cem Anos –, que se escolheu a 

França como estudo de caso. Em linhas gerais, o que se propunha fazer nesse verão 

de 2013 era investigar as relações luso-francesas dos séculos XIV e XV à luz dos 

temas, problemas e questionários que vários dos historiadores referidos aplicaram 

para os casos de outras potências da Cristandade medieval.  

 

Apesar de a candidatura à bolsa de doutoramento ter sido bem-sucedida, a 

oportunidade que tinha surgido entretanto de participar num projeto do Instituto 

de Estudos Medievais da Universidade Nova de Lisboa dedicado ao estudo dos 

juízes de fora fez adiar por um ano o arranque do trabalho sistemático de 

investigação bibliográfica e documental. Ainda que o foco principal fosse outro, 

essa fase veio a revelar-se importante para o que viria a ser este projeto, uma vez 

que as explorações preliminares às fontes sobre a diplomacia medieval portuguesa 

rapidamente conduziram a duas conclusões: por um lado, afigurava-se 

genericamente viável estudar aspetos diferentes das relações externas da Idade 

Média – havia testemunhos sobre rituais, finanças, viagens, etc. –; por outro, o 

panorama documental do caso específico das relações com França parecia 

castrador desses intentos. Era possível, seguramente, saber mais e apresentar 

visões renovadas sobre os contactos entre os monarcas portugueses e franceses, 

mas não era esse o caminho para conhecer melhor como é que funcionava na 

prática a diplomacia dos reis de Portugal. Numa fase ainda precoce da investigação, 

o projeto foi reformulado e deu origem à tese defendida a 1 de junho de 2021, na 

Universidade do Porto, cujas coordenadas essenciais se procurou concentrar no 

seu título. 

 

O recurso ao termo “diplomacia” foi feito com a consciência de que ele não existia 

na Idade Média, mas com a convicção de que é representativo de realidades que 

precedem o seu aparecimento em diversas línguas europeias no final do século 

XVIII. Na linha de autores como Françoise Autrand e Stéphane Péquignot, nesta 

tese entende-se por diplomacia o “conjunto de atividades de representação, de 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     404 

intercâmbio e de negociações políticas, realizadas em nome de um poder junto de 

outros poderes”3.  

 

E trata-se, especificamente, da diplomacia “dos reis de Portugal”, e não da 

diplomacia “portuguesa” ou do “reino de Portugal”. Por um lado, porque a análise 

incidiu em concreto sobre os “negócios estrangeiros” dos monarcas de Avis com 

poderes equiparáveis de outras potências, e não sobre outras figuras ou 

instituições do reino que também os tinham, como membros da família real, 

bispos, ordens militares ou concelhos. Por outro, porque a dimensão pessoal 

destas relações é demasiado evidente. 

 

Sobre a escolha da cronologia, há que enunciar e assumir a sua artificialidade e as 

razões práticas que a justificam. Os 62 anos que vão de 1433 a 1495 não 

correspondem a um período fechado, coerente e distintivo da história da 

diplomacia. Nem o início do reinado de D. Duarte nem o fim do de D. João II 

marcam qualquer rutura. Para encontrá-las, provavelmente, seria preciso alargar 

muitíssimo o arco cronológico. A opção passou por escolher uma época que 

estivesse documentada com testemunhos tipologicamente diversificados que 

permitissem abordagens com um mínimo de solidez aos aspetos da história das 

relações externas menos estudados em Portugal. Textos como o Livro dos conselhos 

de El-Rei Dom Duarte, o Livro de Apontamentos de Álvaro Lopes de Chaves, o diário 

da viagem do conde D. Afonso ao Concílio de Basileia, as crónicas de Rui de Pina, 

Garcia de Resende, Damião de Góis e vários autores castelhanos e aragoneses, 

tratados como os das Alcáçovas e de Tordesilhas, além de documentos avulsos 

como cartas de quitação de embaixadas ou cartas de instruções, viabilizavam a 

aplicação do tipo de abordagem pretendida ao século XV, em geral, e aos reinados 

de D. Duarte, D. Afonso V e D. João II, em particular. O trabalho seria enriquecido se 

também pudessem ter sido inquiridas com profundidade as governações de D. João 

I e D. Manuel I, mas afigurou-se impraticável adicionar 48 ou 26 anos à cronologia.  

 

 
3 PÉQUIGNOT, Stéphane – “Les diplomaties occidentales, XIIIe-XVe siècle”. In Les relations 
diplomatiques au Moyen Âge. Formes et enjeux. Paris: Publications de la Sorbonne, 2011, pp. 47-66. 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     405 

Foi já com este quadro cronológico e temático esboçado que se iniciou de forma 

sistemática a investigação empírica em fontes manuscritas e publicadas. Entre 

2014 e 2017, foram consultados documentos em arquivos portugueses, espanhóis, 

franceses e ingleses. A generosidade de outros investigadores, os recursos 

disponíveis online e as fontes editadas proporcionaram acesso a testemunhos com 

outras proveniências e mitigaram as consequências da impossibilidade de explorar 

presencialmente acervos dos Países Baixos, da Alemanha ou do Vaticano. No início 

desta fase, com a colaboração de um informático, foi desenvolvida a base de dados 

que serviu para registar e organizar os elementos recolhidos, que se estruturaram 

em cinco fichas relacionadas sobre documentos, embaixadas enviadas, embaixadas 

recebidas, encontros entre monarcas e agentes da diplomacia. Textos, 

acontecimentos e homens. Foram estes os três eixos da informação à qual foi 

aplicado o questionário de que resultaram os seis capítulos da tese.  

 

Os primeiros a serem redigidos foram o terceiro e o quarto, sobre as vistas régias e 

as embaixadas. A reconstituição tão exaustiva quanto possível da factualidade das 

relações externas deste período foi um dos principais objetivos da investigação, 

por cedo se ter percebido que isso era algo que estava por fazer e por se ter julgado 

fundamental para uma cabal compreensão do funcionamento de diversas 

dimensões da prática diplomática, tais como, por exemplo, a seleção dos 

embaixadores e a organização logística das missões. Com estruturas semelhantes, 

cada um desses capítulos abre com uma análise global dos acontecimentos, que 

tem como ponto de partida a história das palavras mais frequentemente utilizadas 

para designá-los. Segue-se um breve exame dos seus antecedentes na primeira 

dinastia e no reinado de D. João I e um olhar sobre a sua evolução entre 1433 e 

1495. Por fim, apresenta-se um catálogo em que se detalha o enquadramento, os 

objetivos, os resultados, os aspetos logísticos e cerimoniais, as fontes e a 

bibliografia específica sobre cada um desses eventos. 

 

A propósito das vistas régias, notou-se que, depois de terem sido muito frequentes 

até finais do século XIII, tornaram-se raras a partir de meados do reinado de D. 

Dinis e quase deixaram de se realizar durante as governações dos seus sucessores, 

ao ponto de entre as últimas de D. Afonso IV e as primeiras de D. Afonso V terem 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     406 

passado 102 anos em que, pelo meio, só houve umas. Podem ajudar a explicar este 

ocaso a estabilização da fronteira com Castela, o deteriorar das relações com o 

reino vizinho e o reforço dos meios para o estabelecimento de contactos com o 

exterior proporcionado pela curialização da nobreza e o desenvolvimento do 

desembargo. O cenário mudou a partir do reinado do “Africano”, com 11 vistas em 

35 anos, resultantes do estreitamento das ligações a Castela e da realização da 

muito excêntrica viagem do monarca a França. Já no reinado de D. João II, 

regressou-se à normalidade, praticamente sem vistas, exceção feita à receção em 

Setúbal de um príncipe da região da Senegâmbia, reflexo do estabelecimento de 

relações amigáveis com potências da África subsaariana. Por norma, a organização 

destes encontros obedecia a um conjunto de princípios que estavam bem 

sedimentados desde a época carolíngia, nomeadamente quanto à escolha do seu 

local. Simbolicamente, os espaços fronteiriços eram apropriados para 

aproximações de príncipes em igualdade de circunstâncias, por isso não admira 

que a área compreendida entre Elvas e Badajoz – aberta, plana e sem obstáculos – 

fosse uma das privilegiadas.  

 

Muitíssimo mais frequentes eram as embaixadas, que neste período continuaram a 

ser sempre realizadas ad hoc. Foi possível identificar 113 missões promovidas 

pelos reis de Portugal durante estes 62 anos, correspondentes a um ritmo médio 

de 1,8 por ano – ritmo esse que foi intermitente e muito sensível às conjunturas, 

mas tendencialmente crescente entre os reinados de D. Duarte e D. João II. O 

quadro de destinos, que foram 20, é substancialmente mais alargado do que os do 

tempo de D. João I e da primeira dinastia, fruto da inclusão entres os interlocutores 

dos reis de Portugal de várias entidades africanas e da multiplicação dos contactos 

com repúblicas e principados italianos. Ainda assim, o núcleo principal destes 

negócios não mudou assim tanto: na frente e com destaque continuaram Castela e 

o Papado. Muito diversificados, os motivos das embaixadas tinham quase sempre 

no horizonte as questões da guerra e da paz.  

 

A abordagem a estes eventos constitui o eixo central da tese, mas não a esgota. Por 

isso, antes, em dois capítulos, procurou-se esboçar o quadro geral em que se 

desenvolveram estes acontecimentos e demonstrar a importância da escrita 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     407 

noutros contactos; e depois, noutros dois capítulos, tentou-se dar conta do perfil 

dos agentes envolvidos nas relações externas e traçar as linhas de força da 

organização, da logística e da concretização prática da diplomacia.  

 

No primeiro capítulo, “O quadro elementar”, arrancou-se com um ensaio 

historiográfico em que se destaca a excelência do trabalho do Visconde de 

Santarém e a relativa pobreza da história diplomática dos anos que se lhe 

seguiram, para depois se notar que a partir de meados do século XX houve um 

notável esforço de publicação de fontes, mas que, salvo algumas exceções e o que 

tem acontecido na última década, poucas vezes os investigadores portugueses 

incorporaram nos seus trabalhos as novidades desta área que iam ganhando vida 

no estrangeiro. Segue-se a apresentação crítica das fontes que sustentam a tese, 

que permitiu confirmar que os estudiosos da diplomacia medieval portuguesa 

estão longe de ter à disposição os “oceanos documentais” que se encontram, por 

exemplo, na Coroa de Aragão e na Borgonha, mas não estão assim tão carenciados 

de testemunhos de tipologias diversas que permitam a abordagem de assuntos que 

têm sido pouco explorados. Por fim, olhando à genealogia destes monarcas e aos 

formulários da correspondência diplomática de D. Duarte e D. Afonso V, foram 

elencadas as ligações dos reis de Portugal ao estrangeiro, dando-se conta de um 

alargamento significativo dos laços de parentesco com outros príncipes durante o 

século XV, resultado de uma mais diversificada política de alianças da família real 

e, em grande medida, do casamento de D. João I com Filipa de Lencastre, que 

entroncou a dinastia de Avis na prolífica descendência de Eduardo III de Inglaterra. 

 

O capítulo seguinte é dedicado à diplomática da diplomacia, o que significa que os 

documentos relativos aos contactos com o exterior são analisados sob um ponto de 

vista diferente: em causa deixa de estar a globalidade dos testemunhos de relações 

diplomáticas, mas exclusivamente os atos que resultavam diretamente dessas 

atividades. Num tempo que Isabela Lazzarini classificou como “era de comunicação 

multiplicada” 4 e em que a escrita estava na base do desenvolvimento dos aparelhos 

 
4 LAZZARINI, Isabella – “La communication écrite et son rôle dans la société politique de l’Europe 
méridionale”. In GENET, Jean-Philippe (dir.) – Rome et l’État moderne européen. Roma: École 
française de Rome, 2007, pp. 265-285. 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     408 

administrativos dos príncipes, eram vários os tipos de documentos que 

sustentavam as ligações ao estrangeiro, de que são exemplos os tratados, as cartas 

de crença, as procurações, os salvo-condutos e as cartas de instruções. Ainda que 

se preservem em quantidades residuais, em Portugal estes textos não tinham 

características substancialmente diferentes das dos que eram produzidos noutros 

espaços, podendo notar-se uma singularidade ibérica ao nível das línguas: numa 

mesma negociação, era possível que convivessem diversos idiomas, com cada uma 

das partes a expressar-se no seu. A evolução dos mecanismos de conservação dos 

documentos que tinham validade jurídica, com destaque para a prática, que 

remonta ao reinado de D. João I, de elaboração de cartulários temáticos dedicados 

às relações externas, testemunha a importância que era atribuída a estes atos no 

seio da administração do reino.   

 

A preponderância da escrita na diplomacia também fica evidente no perfil dos 

agentes selecionados para representarem os monarcas no estrangeiro, objeto do 

capítulo cinco. Se é certo que os nobres nunca deixaram de ser maioritários entre o 

conjunto dos embaixadores, também é evidente que os letrados do desembargo – 

homens da confiança dos monarcas que tinham formação superior, dominavam 

línguas estrangeiras e estavam habituados a viajar – foram os que ganharam mais 

peso durante esta cronologia – correspondiam a um quinto dos embaixadores, mas 

estavam presentes em mais de metade das embaixadas. Neste tempo em que ainda 

não havia carreiras especificamente dedicadas aos contactos com o exterior e em 

que a maioria dos indivíduos que participavam nestas missões fazia-o apenas uma 

vez, começaram a surgir indícios evidentes de especialização de algumas figuras, 

com destaque para o caso excecional do Doutor João Fernandes da Silveira, 

nomeado para pelo menos 17 missões, nove delas em Castela. 

 

A forma como as embaixadas e outros momentos relevantes da diplomacia se 

desenvolviam na prática é inquirida no último capítulo, dedicado às finanças, às 

viagens, aos mecanismos de recolha de informação, às cerimónias e rituais e ao 

acolhimento de embaixadores estrangeiros. O leque de assuntos é diversificado, 

mas procurou-se o mesmo em relação a cada um deles: a partir de dados quase 

sempre fragmentários e de alguns estudos de caso, tentar oferecer visões de 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     409 

conjunto em que a realidade portuguesa fosse comparada com a de outros espaços. 

Em geral, concluiu-se que o reino português não escapou ao fenómeno de 

aprofundamento da “cerimonialização das relações diplomáticas” que José Manuel 

Nieto Soria identificou para o mesmo período em Castela5. Ocasiões como a 

celebração de alianças matrimoniais e o envio e receção de embaixadas 

assumiram-se como momentos privilegiados de propaganda e legitimação da 

dinastia de Avis, que tinha como marca distintiva em diversas cerimónias o recurso 

a elementos simbólicos que remetiam para o exotismo das terras do Sul e do mar 

oceano.  

 

Num segundo volume, apresentam-se em apêndice quatro árvores genealógicas, 

seis mapas, 93 notícias biográficas de embaixadores e as transcrições de 96 

documentos, com destaque para: as escrituras da segunda parte do manuscrito 

180 da Biblioteca Pública Municipal do Porto, constituída por um caderno coevo 

sobre a negociação e concretização do matrimónio da infanta Isabel de Portugal 

com o rei Juan II de Castela; as duas “cartas de Itália” relativas ao casamento de 

Leonor de Portugal com o imperador Frederico III, conhecidas através de cópias da 

British Library, que não foram publicadas por Rodrigues Lapa; os numerosos atos 

do códice 177 do fundo Manizola, da Biblioteca Pública de Évora, que dizem 

respeito aos contactos com o exterior de D. Afonso V e D. João II e envolvem 

maioritariamente a figura de João Fernandes da Silveira; e os exemplares da 

correspondência régia recebida pelo município eborense que tocam em assuntos 

como a receção a embaixadores e a organização do casamento do príncipe D. 

Afonso com Isabel de Castela.  

 

Em jeito de síntese e de conclusão, assume-se como tese da tese:  

 

A diplomacia dos reis de Portugal, entre 1433 e 1495, era uma área de incidência 

da governação com considerável dimensão pessoal, dirigida pelo rei e objeto de 

discussões e deliberações transversais a diversas estruturas da administração, não 

institucionalizada nem profissionalizada, mas tendencialmente mais especializada 
 

5 NIETO SORIA, José Manuel – Ceremonias de la realeza. Propaganda y legitimación en la Castilla 
Trastámara. Madrid: Nerea, 1993, pp. 133-135. 



A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-1495) ● Diogo Faria 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     410 

e formalizada, bem inserida numa cultura diplomática que era comum à 

generalidade do Ocidente medieval.  

 
 
 

 

 

 
 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

FARIA, Diogo – “A diplomacia dos reis de Portugal no final da Idade Média (1433-

1495). Tese de doutoramento em História apresentada à Universidade do Porto, 

em Junho de 2021. Orientação do Professor Doutor Luís Miguel Duarte 

(Universidade do Porto) e coorientação do Professor Doutor Armando Luís de 

Carvalho Homem e do Professor Doutor Stéphane Péquignot”. Medievalista 31 

(Janeiro – Junho 2022), pp. 401-410. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 
 

 
 
 
 
 
 

VARIA 
VARIA 

 
 



 



 

 

 

 
Carta Por se assim é … Breves notas 

 
Letter Por se assim é … short notes 

 

 
Maria José Mexia Bigotte Chorão 

Ex-Arquivista da Torre do Tombo 
Lisboa, Portugal 

 
mjmexia@netcabo.pt 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 5 de Março de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5214 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:mjmexia@netcabo.pt
https://doi.org/10.4000/medievalista.5214


Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     414 

 
No reinado de D. Afonso V, vários momentos históricos reflectiram–se directamente 

em campos tão inesperados como a diplomática régia e o funcionamento de alguns 

domínios da administração, nomeadamente no Desembargo e na Chancelaria. Os 

momentos são expressamente mencionados nos documentos: “perdoança jeerall 

per nos fecta por Refromar despoboaçam de nossas terras”1, batalha de 

Alfarrobeira, tomada de Arzila. A tipologia documental dominante na chancelaria é 

o perdão2. O perdão é uma acção de graça em matéria de justiça. Não apaga um acto 

punível, como a amnistia, antes anula a penalização. A matéria de graça, por 

definição, reservada ao rei no seu acto inicial, que pode ser a dada de ofícios, de 

restituição de fama, de levantamento parcial de tempo de degredo, de legitimação e 

outros –, uma vez atribuída, passava a obedecer à lei, passava a ser inteiramente 

tratada como matéria de justiça, isto é, cessava a possibilidade de se aplicar qualquer 

discricionariedade e consequentemente garantiam-se os direitos e legítimas 

expectativas de terceiros. É o que está espelhado no texto de uma legitimação feita 

por D. Duarte: “por ela não seja feito prejuízo a alguns herdeiros lídimos se os aí há, 

ou a quaisquer pessoas que algum direito hajam nas ditas coisas”3. Preocupação 

semelhante é a de D. Afonso V quando, em 1454, manda que Gomes Eanes de Zurara 

substitua Fernão Lopes, que fora escrivão da puridade do Infante D. Fernando, e 

“guardador de nossas esprituras do tombo que estam no castelo” porque estava 

“velho e flaco”, o qual “huse do dicto ofiçio e guarde a nos nosso serujço e ao pouoo 

seu direito4. 

 

Os desembargadores do Paço eram dois, e as Ordenações referem, minuciosamente, 

as respectivas funções e jurisdições. Nos casos referentes a acções de graça eles 

instruíam o processo: uma vez que a decisão pertencia ao rei, era indiferente a 

posição deles, mas quando se tratava de agravos ou apelações, ou seja, acções de 

justiça em que fatalmente tinha que haver uma maioria a ditar a sentença dos 

 
1 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 2, fol. 45v, 3º doc. Santarém, 16 de Dezembro 
de 1441. 
2 O mesmo se diga relativamente à chancelaria de D. João II em que os perdões são mais de metade 
do total de diplomas. 
3 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Duarte, lv. 1, fol. 60v. Legitimação a Gonçalo Anes. 
4 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 10, fol.30, nº 4. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     415 

desembargadores, e sendo eles só dois, cada um podia ter seu entendimento, e então 

recorria-se a mais outro desembargador, o terceiro, que assegurasse sempre essa 

maioria, e por isso se chamava o terceiro dos agravos5. 

 

Os actos eram da exclusiva competência dos desembargadores do Paço, e as 

respectivas atribuições destes magistrados encontram-se minuciosamente 

descritas, num total de 29 artigos, minúcia de que é exemplo o artigo nº 6: 

 
“...Os Escripvães (do Desembargo) teraõ esta maneira. Viram as partes a elles e dar-lhes-

ham as petições, e como a parte lha der, o escripvaõ a veja loguo; e se for de feito que 

peçaõ perdom, a saber, de feridas, paancadas, roubos, força de molher, o Escripvaõ 

pergunte á parte que a há de dar quanto he aas feridas e paancadas, se forom dadas em 

reixa, se de propósito, e assi o declare na petiçom, e o tempo em que forom dadas, e se 

nom trouver estromento de contentamento da parte querellosa, em todo caso diga-lhe 

o Escripvaõ que vaa por elle e nom ponha a petiçom em roll ataa que o tragua, e quando 

o trouver faça-lhe o Escripvaõ pergunta se deu já outra petiçom como aquella, e quantas 

vezes, e que desembarguo ouve della cada vez que a deu, e assi o ponha no roll, e estas 

perguntas se façam em todollos casos suso scriptos”6. 

 
 

O mesmo pormenor se diga dos restantes artigos: no caso de feridas – se for em 

reixas nova ou de proposito7, fogo posto – que fizesse dapno a alguem8 – se alguém 

deixou um preso fugir da cadeia de proposito9, restituição de fama10, privilégios, 

legitimações, entre outros, implicando todos eles um longo circuito processual e 

correspondente meio de obtenção de prova, e com a agravante de que, para obter o 

perdão régio o suplicante deveria provar que previamente tinha obtido o perdão da 

parte ofendida11. 

 

 
5 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, 4. 
6 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, título IV, & 6. 
7 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, título IV, & 7. 
8 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv I, título IV, & 9. 
9 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, título IV, & 12. 
10 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, título IV, & 28. 
11 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Afonso V, lv. I, título IV, & 2 a 6. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     416 

Cedo se começa a ver, durante a regência de D. Pedro, nos registos de chancelaria12, 

uma pequena alteração na redacção de alguns diplomas no sentido de um certo 

facilitismo, de diversidade de critérios e de certa arbitrariedade provavelmente 

devido à “presença” de alguma persona grata que explicaria o privilégio da dispensa 

de apresentação de provas. Mais ainda: nas acções de graça, as provas que o 

requerente não apresentava – como devia – eram por vezes mandadas fazer pela 

coroa, sugerindo que a falta de rigor da instrução dos processos se deveria não só à 

falta dos requerentes, mas também à necessidade de abreviar o processo 

burocrático, que facilmente podia não só chegar mas ultrapassar largamente a 

dezena de itens. 

 

Em 1441 Fernão Vasques, culpado do crime de morte, pede perdão ao abrigo do 

perdão geral, e é o rei que manda inquirir se em Torres Vedras, terra do morto, vivia 

algum parente cujo perdão o réu tinha que obter. Depois disso o rei perdoa-lhe, 

mandando que ficassem acautelados os direitos de eventuais parentes, e quando se 

refere ao delito em causa, introduz uma pequena reserva: “se não foi de propósito”13. 

Afonso Gonçalves, no mesmo ano, pede aposentação invocando que está doente de 

uma perna, e é atendido, mesmo sem apresentar comprovação do que afirma e sem 

ter idade para tal – privilégio devido provavelmente ao facto de ser membro da casa 

do conde de Vila Real14. 

 

Por outro lado, um pouco mais tarde, em 1453, Rodrigo Afonso, culpado da morte 

de um homem, foi perdoado pela “perdoança geral” por ocasião da “guerra que 

tivemos com o Ifante D. Pedro”. Foi feita a inquirição devassa que provou que a 

morte tinha sido sem culpa do suplicante, e apresentada a escritura em que o primo 

do morto declara que não o quis acusar, pede perdão se tivera alguma culpa na dita 

morte, acrescentando que tinha servido na guerra na companhia de Gonçalo 

Teixeira, meirinho do Conde de Marialva. Apesar de o suplicante apresentar 

 
12 Faltam alguns livros do reinado. Os efeitos do terramoto são visíveis em alguns dos códices que 
chegaram até nós: folhas encadernadas ao contrário, dupla numeração por junção artificial de folhas 
soltas e cadernos recolhidos no entulho da Torre do castelo. 
13 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 2, fol. 53, doc. 2º. Santarém, 24 de Novembro 
de 1441. 
14 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 2, fol. 53, doc. 3º. Montemor, 28 de Outubro 
de 1441. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     417 

documentação que prova abundantemente a sua inocência, ainda assim os 

desembargadores formulam uma reserva – “que lhe perdoassemos algũua culpa se 

em a dita morte tinha”15. Outro fugitivo obtém perdão, e aparece na dispositio uma 

formulação em substituição da anterior reserva: “se assi he”16. 

 

O ano de 1462 é particularmente elucidativo do deficiente funcionamento dos 

serviços. Basta ver os registos respeitantes à nomeação de tabeliães em que o 

incumprimento das regras atinge um grau impensável: inúmeras vezes a 

chancelaria faz apenas o registo do ofício e também acontece que o registo esteja 

numa folha17 e o termo autógrafo de aceitação do tabelião e o sinal em folha 

diferente18. 

 

Fernão Lopes, em 1471, estando preso, inscrevera-se no livro dos homiziados e foi 

servir na tomada de Arzila, e visto o perdão das partes, de que apresenta escritura 

pública, e o perdão geral pela dita tomada, e, apesar disso, “se assim é como diz e 

mais não há”, é perdoado19. Decididamente, alguma coisa se passava para explicar a 

ocorrência de tanta falta de rigor – as provas apresentadas pecavam ora por exíguas 

ora por redundantes. É que tanto o Desembargo como a Chancelaria, instituições – 

pilares da Coroa, sabiam que corriam o risco de falhar, e a reserva constituía como 

uma segunda natureza, uma medida de segurança, tão interiorizada estava a 

dimensão do problema: as duas, estavam, na época, subdimensionadas e impunha-

se a solução oferecida – um diploma assumidamente provisório, condicional – é 

disso que se trata quando se fala em carta por se assim é. 

 

Algumas doações de matéria de graça, particularmente os ofícios supostamente 

vagos por perdas imputadas aos seus proprietários, têm, à margem, um pequeno 

sumário do qual consta o nome do beneficiado, inúmeras vezes acrescentado pela 

 
15 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 3, fol. 23, doc. 6º. Évora, 2 de Março de 1453. 
16 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 10, fol. 30, doc. 4º.  
17 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 1, fol. 31, doc. 4º. 
18 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 1, fol., 32v, 3.º e último doc., com sinal. Caso 
extremo: um “registo”, sem intitulação, de perdão pela morte de Pedro Afonso, na condição de que o 
culpado (nunca mencionado) cumpra as condições das partes; sem elemento topográfico, apenas o 
ano de 1476. Lv. 6, fol., 25, 3º doc. 
19 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 21, fol. 5, doc. 4. Lisboa, 5 de Novembro de 
1471. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     418 

referida expressão. Porém, não encontramos nas Ordenações Afonsinas, então 

vigentes, nenhuma referência a esta tipologia, introduzida nas Manuelinas20, 

precedida de umas palavras como de apresentação, de algo novo (tanto que precisa 

de apresentação). 

 

Não é verdade que, no século XVI, fosse algo de inteiramente novo: quando se lê a 

chancelaria régia de D. Afonso V e de D. João II e a seguir se consultam as Manuelinas 

tem-se a impressão de que a prática até então vigente é que “é apresentada” à 

codificação. Na verdade, o que acontece é que à prática anterior havia sido 

introduzida uma etapa nova, relacionada com os prazos. 

 

Certamente depois de um perdão geral era de esperar muita movimentação, muitos 

requerimentos, muito trabalho administrativo. Certamente depois de Alfarrobeira o 

volume de trabalho não seria menor: nesse tempo foram muitas as solidariedades 

quebradas, os bens da coroa que, por confisco, mudaram de mãos, muitos os oficiais 

que tiveram que se defender da acusação de erros praticados – alegadamente ou não 

– para não ficarem sem os seus ofícios, muitos os perdões requeridos, sendo que 

todos estes actos tinham que ser sustentados por escrituras públicas21. Tinham, mas 

nem sempre sucedeu assim. E essas doações, muitas delas estão classificadas 

justamente como cartas dadas segundo um certo modelo diplomático novo, novo 

para responder às circunstâncias novas, novo porque ele se impôs. Assim, a carta 

dada por se assim é, reveste-se de duas características: a) é uma carta de doação de 

alguma matéria de graça, (qualquer matéria de graça – entre elas o perdão), b) é 

uma carta que obedece a um modelo especial: a prova documental dos pressupostos 

invocados como os necessários e suficientes para merecer o acto régio pode não ser 

apresentada, ao mesmo tempo que compromete insistentemente a palavra dada 

pelo requerente, e por consequência um hipotético diferente apuramento futuro dos 

factos invocados anula inteiramente a carta. 

 
20 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Manuel I, lv. 1, título LXXV. 
21 Grande percentagem de cartas de perdão e outras dadas por se assim é refere o nome do tabelião 
em que a requerida escritura fora feita, informação que importa, visto que se perderam quase todos 
os livros de notas do século XV – dos tabeliães do público e do judicial de todo o país –, século 
representado pelo livro da Sé de Lamego, e grande parte dos livros do princípio do século XVI (de 
que é quase excepção o Livro de notários da Ponta do Sol, 1532-33). Dessa perda não se pode assacar 
a culpa (ao menos uma vez) apenas ao terramoto. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     419 

 

A narratio faz-se eco dos termos que o requerente aduz, o Desembargo acata, 

aceitando como boas as informações prestadas pelo impetrante, e concede-lhe a 

graça pedida, mas com uma novidade, introduzida na dispositio: aquele tribunal 

prescinde da apresentação de prova ou provas22, age na base da confiança – se assim 

é. –, porque não pode em tempo útil responder às solicitações. A todo o tempo, 

porém, era possível verificar situações ilegais. E corrigi-las23. Mais tarde será 

estabelecido o procedimento devido, incluindo prazos a observar24. Já no caso de se 

tratar de matéria de guerra, consciência ou outra que não de graça, qualquer 

suspeição de que o serventuário do ofício fosse alvo, seria suficiente para lhe ser 

retirado o cargo sem mais25. Mas não basta que haja verdade naquilo que o 

impetrante relata – o Desembargo vai muito mais longe: quer a verdade toda, e daí 

a segunda parte da expressão – e se mais não há.  

 

Esta novidade introduzida no Desembargo no reinado de D. Afonso V reflecte a 

estratégia adoptada por um serviço sem capacidade para responder eficazmente às 

solicitações. Sinal de litigância de grandes proporções. E de um correspondente 

acréscimo de trabalho no despacho dos processos. 

 

Não é de estranhar depois de Alfarrobeira: direi que nem depois nem antes. Pois 

como interpretar, por exemplo, as queixas unânimes e antigas dos povos em cortes 

sobre as arbitrariedades praticadas pelos senhorios – todos em geral – acerca dos 

forais?  

 

 
22 O número de provas que podiam ser pedidas não tem fim: confirmação em caso de fuga, das 
circunstâncias, inclusivamente se foi acompanhada ou facilitada e por quem, se tirou inquirição de 
todos os actos referidos, como fora a fuga da prisão, se a porta estava ou não aberta, se o fugitivo se 
fora inscrever no livro dos homiziados, se pedira mesmo para ir servir fora, se obtivera redução de 
tempo de degredo ou serviço e onde. 
23 Ver documento 1. 
24 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Manuel I, lv. I, título LXXV; e Lisboa, Torre do Tombo, 
Leis e Regimentos, lv. 16, fols. 18-18v., 1517. Ver docs. n.º 2 e 3. 
25 Os ofícios de justiça ou fazenda de que houver notícia de que não são bem servidos, ser-lhes-ão 
tirados mesmo quando “nam haa prouas tam claras, porem haa quanto abasta para sermos certo 
sermos delles mal seruido e fazerem mal seus officios e errarem nelles. (…) os possamos tirar dos 
sobreditos sem para isso lhe sermos em obrigação alguma”. Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do 
rei D. Manuel I, lv. I, título LXXVI. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     420 

Mas se Alfarrobeira explica muita litigância, antes o perdão geral foi motivo de 

grande movimentação, e o mesmo se diga relativamente à tomada de Arzila26, sendo 

muito diferentes os dois últimos momentos. Um acontecimento jubiloso, como o de 

1471, é motivo para festejar com favorecimentos, com actos de indulgência, de 

graça, um acontecimento em que na população portuguesa não se contavam 

“derrotados”. As cartas pedidas por se assim é aumentam a partir de 1449, em que 

houve vencedores e vencidos, quando a muitas mercês feitas corresponderam umas 

tantas tentativas de confisco prévias, em que houve especial necessidade de prover 

para que os actos de mercê régia não conflituassem nem se traduzissem em actos de 

injustiça27. 

 

Na verdade, alguns vencedores, julgando-se impunes, tentaram cometer 

arbitrariedades, e esse comportamento teria pesado na adopção desta tipologia 

diplomática. Seja como for: a verdade é que neste tempo a acção governativa 

implicou um volume de trabalho para o qual os serviços não estavam minimamente 

dimensionados. 

 

As circunstâncias de ordem prática e logísticas levaram a que fosse sentida a 

necessidade de se encontrar uma solução que permitisse encurtar e ultrapassar a 

demora própria da litigância28. A premência dos prazos e prejuízos decorrentes do 

 
26 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, lv. 21, fol. 5, doc. nº 4. Perdão a Fernão Lopes, 
morador em Alcochete, por ter ferido dois homens que ficaram sãos e sem cajão. Andando amorado, 
inscreveu-se no livro dos homiziados, e foi servir o rei na tomada de Arzila, e obteve perdão das 
partes, como consta do instrumento respectivo, feito por Bartolomeu Anes, tabelião no dito lugar, 
datado de 5 de Outubro de 1471. Vendo o que alega e se asy he como ele diz e hi majs nom ha e visto 
o perdão das partes e o perdão geral, e que o acusado se foi inscrever no livro dos homiziados, o rei 
perdoa-lhe, em documento passado por Pero da Silveira, do Desembargo do Paço e Petições e pelo 
desembargador e bacharel em Leis Pero da Costa, e datado de Lisboa, 5 de Novembro de 1471. 
27 As O. A. datadas de 1446, foram acrescentadas em 27 de Junho de 1449, no Livro V, com o título 
CXX Dos que forom na Batalha da Alfarrobeira contra serviço de el Rey, e outro, título CXXI, sobre outro 
assunto. 
28 Lembrar a necessidade premente de obviar às dificuldades sentidas no universo da administração 
geral: expressa na delegação de poderes feita pelo rei na figura dos capitães do Brasil nos anos 30 do 
século XVI. As Ordenações dizem a abrir o I Livro, Tít. 15, que a criação de capitães na terra e no mar 
é o primeiro dos direitos reais do rei. De acordo com a doação das capitanias, “o (dito) capitão e 
governador e todos seus sucessores a quem esta capitania vier possam novamente criar e prover por 
suas cartas os tabeliães do público e judicial (…) e lhes darão suas cartas assinadas por eles e seladas 
com o seu selo, e lhes tomarão juramento que sirvam seus ofícios bem e verdadeiramente, e os ditos 
tabeliães servirão pelas ditas cartas sem mais tirarem outras de minha chancelaria, e quando os ditos 
ofícios vagarem por morte ou por renúncia ou por erros de se assim é, os poderão isso mesmo dar, e 
lhes darão os regimentos por onde hão-de servir, conformes aos da minha chancelaria, e hei por bem 
 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     421 

respectivo incumprimento “forçou” a adopção dessa tipologia documental pelo 

Tribunal. Já que não era possível agilizar o processo jurídico, os termos em que foi 

criada a carta de se assim é respondiam perfeitamente a tudo quanto era exigível 

simultaneamente para as matérias de graça e de justiça. A nação entretanto alargava 

as suas fronteiras e mal “cabia” em si. Houve que inovar – assumindo o Desembargo 

o carácter provisório, condicional das cartas dadas por se assi é. Se havia alguma 

certeza era a completa impossibilidade de os serviços herdados de tempos 

anteriores terem capacidade de responderem ao volume de trabalho, e a solução foi 

a que a realidade impôs: na altura, não se altera a lei, mas, com lucidez, pressiona-se 

a população a honrar a palavra dada. Afinal em última análise era sempre possível 

fazer prova do que quer que fosse, até de eventuais declarações falsas. A justiça 

talvez pudesse esperar, mas não podia falhar. 

 

 

ANEXOS 

 

Documento 1 

 

Paio Rodrigues, confirmação de aforamento 

 

Dom João cet. «Fazemos saber que a Nós disseram que Lopo Gomes Pestana, 

escudeiro morador em a nossa cidade de Évora, traz duas boticas que são em a dita 

cidade, no cabo da Rua da Selaria, junto com a praça onde lavram os ourívises, 

aforadas em fatiota por certo foro em cada um ano e que não tem o dito aforamento 

nossa confirmação segundo direito e nossa ordenança, pela qual cousa ele perde o 

dito aforamento e lhas podemos tirar e dar a quem nossa mercê for. E ora, querendo 

Nós fazer graça e mercê a Pai Rodrigues cavaleiro de nossa Casa, seu genro, se assi 

é que as ele perca pelo que dito é, ou per qualquer outra maneira que seja... Temos 

por bem e fazemos-lhe dela[s] mercê per aquele foro e maneira que as o dito Lopo 

Gomes de Nós traz e esto assi e per a guisa que as o dito Pai Rodrigues até qui foi per 

 
que os ditos tabeliães…” Instalada junto do capitão, de cada capitão, havia naturalmente uma 
chancelaria, embrionária mas não dispensável, e um arquivo régio, uma Torre do Tombo onde em 
princípio se esclareciam os erros por se assim é, ou seja, esta tipologia documental era mesmo de 
importância capital, tanto que forçou a sua entrada nas Ordenações. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     422 

carta de se assi é del rei meu senhor e padre... E porém mandamos ao nosso contador 

cet., que sendo citado e ouvido cet. senão no cabo onde se a nota dela acaba porão 

Com tal condição que tanto que em posse delas for, venha tirar sua carta de 

aforamento e confirmação, segundo nossa ordenança cet». Dada em... «El rei o 

mandou per Martim Vaz cet., vedor da Fazenda. Gaspar Luís a fez». (L. N.: Odiana)29 

 

 

Documento 2  

 

Quanto tempo duram as Cartas impetradas por se assi he. E do que ouue perdam 

depois de as ditas Cartas serem impetradas 

 

Porquanto muitas pessoas impetram de nós ou de nossos oficiais que para elo nosso 

poder têm, cartas de dadas de ofícios ou de alguma fazenda ou outras coisas por se 

assi he, e depois de as terem se leixam estar sem citarem nem demandarem as partes 

contrárias de que se seguem muitos inconvenientes, ordenamos que quando alguma 

pessoa impetrar tal carta por se assi he, cite a outra parte contrária dentro de seis 

meses do dia que a dita carta for feita, e não o começando a demandar dentro do dito 

tempo, não poderá jamais pela dita carta demandar seu adversário em tempo algum, 

e a dita dada e mercê que lhe assi era feita pela dita carta será de nenhum efeito. E 

posto que nesse tempo dos seis meses a parte contrária haja nosso perdão, não 

prejudicará à parte que já tinha nossa carta passada pela chancelaria30. 

 

 

Documento 3 

 

Alvara pera sobre (sic) os ofíçios que se pedem por se asy he 

 

 
29 Lisboa, Torre do Tombo, Chancelaria de D. João II, lv. 6, fol. 78, doc. 2º. Évora, 8 de Junho de 1482. 
O documento foi-me facultado pela Susana Pedro, a quem agradeço, e faz parte do projecto de leitura 
integral da chancelaria de D. João II, promovido pela Comissão dos Descobrimentos, levado a cabo 
por um grupo de trabalho sob a orientação geral do Prof. Borges Nunes. 
30 Lisboa, Torre do Tombo, Ordenações do rei D. Manuel I, lv. I, título LXXV. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     423 

Nos el Rey fazemos saber a vos vedores de nosa fazenda que avendo nos Respeito 

como as pesoas que te quy pidiam os ofícios per eros aquelles que os de nos tinham 

nom pagavam deles outra cousa saluo a chamcelaria ordenada era azoo de lhe 

darem fadiga e trabalho quando lhe nom provam os ditos eros e querendo a ello 

prover como nos parecer bem e nosso seruiço ordenamos ora que daquy em diante 

toda pesoa que pidir quallquer ofiçio que seja per eros e lhe for outorgado per nos 

ou per quem nosso poder ou autoridade teuer pera yso pagem do dito oficio a 

metade do preço e comthia que pagaria se lhe fose dado per vaga e sendo a parte 

condenada per semtença finall em perdimento do dito oficio ou que nom queira 

apelar nem agravar queremos que alem de o perder page de pena o preço jmteiro 

em que o dito oficio estever avaliado, scillicet, a metade per aquelles lho pidio e a 

tever paga em nosa chamcelaria e a outra metade se arrecadara pera nos porque 

fazemdo o semelhamte oficiall taees eros per que o deva perder he rezam e Justiça 

que nam somemte o perqua maas ajmda que page a dita penna de dinheiro e posto 

que a parte que o tall ooficio pidir aja dele a dita semtença nom sera metido em pose 

dele te primeiro aver diso nosso despacho de como pagou e nas cartas que pasarem 

dos semelhamtes ofiçios jra loguo posta e decrarada a dita crausola e pera mays 

brevidade da parte e aver majs asinha a pose do dito oficio as justiças da terra a que 

esto//18v// pertemçer fara fazer enxuqueçcam nos beens dos comdanados per que 

se aja o preço do dito oficio que a de ser o dobro do que se pagou pla carta quando 

dito oficio deremos e a metade delle façam emviar a nosa corte e aver diso a dita 

provisam e a outra metade se dará a dita parte Porem vos mamdamos a vos e asy ao 

nosso chamcharell moor espriuam da poridade e pesoas outras a que esto pertençer 

que hasy o cumpraes e guardees e façaees comprir e guardar como aquy he 

comteudo e este aluara  

far se a asentar no liuro dos Regimentos de nosa fazenda feito em almeirjm aos ix 

dias do mees de Novembro Antonio de Neiua o fez anno de mjll b ͨ xbij31. 

 

 

 

 

 
31 Lisboa, Torre do Tombo, Leis e Ordenações, Leis e Regimentos de D. Manuel, lv. 16, fols. 18-18v. 



Carta Por se assim é … Breves notas ● Maria José Mexia Bigotte Chorão 
 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     424 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

MEXIA, Maria José – “Carta Por se assim é … Breves notas”. Medievalista 31 (Janeiro 

– Junho 2022), pp. 413-424. Disponível em https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 

 

 
Cistercian Worlds. 

Conferência Internacional 
 

Cistercian Worlds. 
International Conference 

 

 
Catarina Fernandes Barreira 

Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 
 Instituto de Estudos Medievais 

1070-312 Lisboa, Portugal 
 

cbarreira@fcsh.unl.pt 
https://orcid.org/0000-0002-0174-1025 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 24 de Novembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5222 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

about:blank
about:blank
https://doi.org/10.4000/medievalista.5222


Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     426 

 
 

O congresso internacional Cistercian Worlds foi uma iniciativa de Emmie Rose Price-

Goodfellow e Jack Ford, dois jovens investigadores do Centre for Medieval Studies, 

da Universidade de York, que decorreu por zoom nos dias 1 e 2 de julho de 2021. 

 

O congresso pretendia debater de que modo os diferentes contextos, a sua variedade 

e características afetaram as várias comunidades cistercienses, ao longo dos séculos, 

bem como os seus membros, e como foi construído o conceito de “ser cisterciense” 

na sociedade medieval. O que significava “ser cisterciense”? Como se construiu esta 

identidade na arte, na liturgia e na espiritualidade? Como é que esta identidade 

operou nos diversos contextos político-sociais? Como foi entendida por patronos e 

mecenas da época? Como se construíram as redes cistercienses? De que modo 

operaram? Todas estas questões serviram de ponto de partida para o debate, 

apoiado nas investigações sobre a Ordem de Cister feitas nas últimas décadas. 

 

O congresso decorreu num formato de comunicações plenárias (por convite) e 

sessões paralelas (resultantes da resposta ao call for papers), e contou com a 

participação de cerca de meia centena de intervenientes, entre keynotes, oradores e 

moderadores, um formato que estimulou o debate e permitiu a troca de ideias entre 

investigadores mais jovens e outros com mais experiência. 

 

A conferência de abertura foi proferida por Emilia Jamroziak (Universidade de 

Leeds), que dissertou sobre o tema Cistercian Studies in the Twenty-first Century and 

the Journey Ahead, trazendo para o debate os desafios que se colocam na atualidade 

aos investigadores especialistas em estudos cistercienses.  

 

O Instituto de Estudos Medievais (IEM, FCSH NOVA) e os projetos de investigação 

Horizontes cistercienses. Estudar e caracterizar um scriptorium medieval e a sua 

produção: Alcobaça. Identidades locais e uniformidade litúrgica em diálogo 

(PTDC/ART-HIS/29522/2017) e Livros, rituais e espaço num Mosteiro Cisterciense 

feminino. Viver, ler e rezar em Lorvão nos séculos XIII a XVI (PTDC/ART-



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     427 

HIS/0739/2020) estiveram representados através de três painéis, com a 

designação-chapéu Cistercian Worlds in Portugal, onde comunicaram cerca de uma 

dezena dos seus investigadores. 

 

A participação portuguesa teve início com uma breve apresentação, pela mão da 

investigadora principal, Catarina Fernandes Barreira (IEM, NOVA FCSH), do projeto 

Horizontes Cistercienses, já no seu terceiro ano de funcionamento, de forma a 

contextualizar os três painéis. 

 

De seguida, teve início o primeiro painel dedicado ao tema Cistercian worlds in 

Portugal – Worlds in Flux, o qual abriu com a conferência de Jonathan Wilson (IEM, 

FCSH NOVA), doutorado contratado do projeto Horizontes Cistercienses, sobre The 

Early Private Documents of Santa Maria de Alcobaça. Nesta conferência, o referido 

investigador apresentou um conjunto constituído por cerca de uma centena de 

diplomas coevos da fundação do Mosteiro de Alcobaça, até 1200, que documentam 

as relações desta comunidade com outras instituições, nacionais e internacionais, 

em que destacou o papel de Cîteaux e de Clairvaux. Seguiu-se a comunicação de 

Maria João Branco (IEM, NOVA FCSH), intitulada Canon Law in Alcobaça: a 

contradiction in terms?, em que foi abordado o papel desempenhado pelos monges 

de Alcobaça como juízes delegados e como conselheiros ou representantes do rei 

português entre a segunda metade do século XII e os inícios da centúria seguinte. 

Maria João Branco destacou o papel destes homens, as razões da sua escolha e os 

casos em que estiveram envolvidos, bem como a sua relação com o rei de Portugal, 

o papado e a Ordem de Cister. Este primeiro painel terminou com a comunicação de 

João Luís Fontes (IEM, NOVA FCSH) e Paulo Lopes (IEM, NOVA FCSH), intitulada A 

failed project: the fifteenth-century portuguese launch of the Benedictine Observance, 

através da qual os dois investigadores abordaram, no contexto português de inícios 

do século XV, o papel do abade D. Gomes Eanes e a tentativa de introdução da 

reforma beneditina em Portugal pelo rei D. João I e pelo seu sucessor, D. Duarte, a 

partir de uma análise da correspondência trocada pelo abade e dos documentos do 

Mosteiro de Alcobaça.  

 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     428 

O segundo painel foi dedicado ao tema Manuscripts: materiality and content in late 

twelfth century Portugal e teve início com uma comunicação de Catarina Fernandes 

Barreira (IEM, NOVA FCSH): Three Books from Alcobaça – a View from the Liturgy. 

Nesta, a investigadora apresentou, de forma breve, três códices litúrgicos com 

origem no scriptorium de Alcobaça, estudados no âmbito do projeto Horizontes 

Cistercienses. Por intermédio desse estudo, foi possível avançar com a respetiva 

datação crítica, percecionar o longo período em que estiveram a uso por parte da 

comunidade e, através do estudo da liturgia, as circunstâncias e modalidades em que 

foram utilizados. De seguida, foi a vez de Conceição Casanova, co-investigadora 

principal dos projetos (REQUIMTE, NOVA FCT), e Catarina Gonçalves, bolseira de 

investigação do projeto, ambas da Faculdade de Ciência e Tecnologia da 

Universidade Nova de Lisboa, apresentarem o estudo Bookbinding through Time – 

Singularity and Regularity in Santa Maria de Alcobaça. Nesta comunicação foram 

apresentadas as potencialidades de um exame material rigoroso à evolução das 

técnicas de encadernação de um conjunto de códices originários do Mosteiro de 

Alcobaça, questionando que dados e informações se poderão retirar de tal análise e 

de que modo essas informações enriquecem o conhecimento que temos sobre a 

trajetória biográfica destes livros. Por fim, este painel ficou concluído com a 

apresentação das investigadoras do Laboratório HERCULES, da Universidade de 

Évora, Catarina Miguel, Silvia Bottura-Scardina e Shatila Algaf, dedicada ao tema 

Pigments, Paints and Blushes – the Palate of Illumination in early Alcobaça. Nesta 

comunicação foram apresentadas as composições materiais (isto é, a nível 

molecular, e usando técnicas laboratoriais não invasivas) dos três códices litúrgicos 

já mencionados, o que permitiu contextualizar os materiais usados no scriptorium 

alcobacense nos seus primeiros tempos e perceber como se fez a sua evolução ao 

longo dos séculos, através da análise material daquilo que foi sendo adicionado aos 

códices em épocas posteriores. Permitiu ainda compreender de que modo o 

scriptorium alcobacense também construiu a sua identidade através dos materiais 

usados, em relação a outros mosteiros como Clairvaux.  

 

A terceira e última sessão foi dedicada aos mosteiros femininos em Portugal 

(Cistercian Women’s Houses in the Iberian Far-West) e abriu com a apresentação de 

Luís Miguel Rêpas (IEM, NOVA FCSH): The Wives of Christ: female Cistercian 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     429 

communities in the Middle Ages. Esta intervenção centrou-se numa visão 

comparativa das sete comunidades cistercienses portuguesas, todas instituídas no 

século XIII, mas muito diferentes entre si. Estas disparidades tiveram origem, por 

um lado, no contexto da sua fundação e, por outro, na localização de cada uma destas 

casas monásticas, e na sua implantação numa rede conventual mais vasta, que 

acabou por se refletir na maior ou menor capacidade de recrutamento das mesmas 

e, sobretudo, no estatuto social das mulheres que compunham estas comunidades. 

Seguiu-se uma intervenção de Catarina Fernandes Barreira (IEM, NOVA FCSH), 

investigadora principal, de Conceição Casanova, co-investigadora principal 

(REQUIMTE, NOVA FCT), e de Catarina Miguel (Laboratório HERCULES, 

Universidade de Évora), a propósito do projeto recém-aprovado sobre o Mosteiro 

de Lorvão: Four Centuries of Books, rituals and nuns; Lorvão from the thirteenth to 

sixteenth centuries. Nesta intervenção as investigadoras apresentaram os objetivos 

e as linhas gerais do projeto, bem como as tarefas a desenvolver pela equipa. Por 

fim, a participação portuguesa foi encerrada com a intervenção de Mário Farelo 

(IEM, NOVA FCSH), e Luís Miguel Rêpas (IEM, NOVA FCSH): Visitations and 

Revelations: recent discoveries from the late fifteenth century. Esta comunicação 

incidiu na apresentação do projeto editorial de publicação de um conjunto de 

visitações medievais a mosteiros portugueses, na sua grande maioria inéditas, 

sublinhando algumas das suas potencialidades para o estudo das comunidades 

cistercienses femininas na segunda metade do século XV, com informações 

significativas ao nível dos espaços monásticos.  

 

Podemos dizer com satisfação que os resultados apresentados nestes três painéis e, 

em particular, o trabalho interdisciplinar desenvolvido até ao momento pelo projeto 

Cistercian Horizons tiveram um impacto significativo na comunidade internacional, 

quer pelo seu pioneirismo, quer pelas metodologias desenvolvidas pela equipa, quer 

ainda pela qualidade e quantidade de informações recolhidas até ao momento.  

 

As outras sessões deste congresso foram dedicadas a diversas facetas dos 

Cistercienses, como o pensamento cisterciense, a sua diversidade e o modo como 

escreveram a sua história, ou o papel das mulheres na liturgia e na espiritualidade. 

Versaram ainda sobre as paisagens cistercienses, os contactos entre comunidades, 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     430 

o modo como os cistercienses viram “o outro”, a arte cisterciense, os seus mecenas 

ou os modos de viver a enfermidade e a morte. Esta diversidade temática estendeu-

se por uma vasta área geográfica, desde a Península Ibérica aos territórios da 

Dinamarca e da Noruega, passando pelas Ilhas Britânicas. 

 

Destacamos algumas destas sessões, como a dedicada às comunidades cistercienses 

femininas: Cistercian Women: Liturgy, Spirituality and Power, em particular a 

primeira comunicação, de Elizabeth Freeman (Escola de Humanidades da 

Universidade da Tasmânia), intitulada Medieval Cistercian Nunneries and Their 

“Outdated” Liturgical and Consuetudines Manuscripts, que refletia sobre alguns 

manuscritos litúrgicos e de apoio à prática litúrgica, com origem em mosteiros 

masculinos, que acabaram por fazer parte de mosteiros femininos. A investigadora 

pretendia refletir sobre as questões em torno das diferenças entre códices de casas 

masculinas e femininas, nomeadamente a partir de dois aspetos: a desatualização 

litúrgica, e as diferenças entre a prática litúrgica emanada do Capítulo Geral e a 

prática litúrgica local. Elizabeth Freeman partiu do conhecido Breviário cisterciense 

de 1147 oferecido às monjas de Saint Just cerca de dois séculos depois; do Breviário 

de Clairmarais e da tradução francesa dos Ecclesiastica Officia mais a Regra de São 

Bento, numa intervenção muito interessante. 

 

Na sessão 2b, Cistercian Thought: Cognition, Law and Philosophy, destacamos a 

intervenção de Eduardo Carrero Santamaría (Universidade Autónoma de 

Barcelona), sobre The Ecclesiastica Officia through the Senses: An Approach to the 

Cistercian Ideal of Staging the Liturgy. Nesta intervenção, o investigador começou 

por mencionar, de forma breve, como nos podemos aproximar da sonoridade dos 

espaços monásticos e dos problemas em torno de uma “acústica cisterciense” (como 

se fez em Sénanque, Thoronet e Silvacane). Existem dificuldades em falar de 

“dispositivos acústicos” usados nas igrejas porque não nos chegaram provas de que 

funcionaram e também se desconhece se eram para projetar o som ou para o abafar. 

Daqui o investigador passou para os problemas de compreensão do som das leituras 

dos textos e de como os monges e os conversos ouviriam os sons no interior das 

igrejas monásticas, não esquecendo a presença do mobiliário, nomeadamente o 

coro, e a influência que isso poderia ter na perceção dos sons. 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     431 

No segundo dia, o conferencista foi o professor Constant J. Mews (Centre for 

Religious Studies, Universidade de Monash, Austrália), que dissertou sobre o tópico 

Redefining the Soul in Cistercian Perspective: Reason, Affect and the Path of Music, 

uma problematização feita a partir dos textos de vários autores, uns cistercienses, 

outros não. 

 

Neste dia destacamos a sessão 4, dedicada ao tema Cistercian Networks, e a 

intervenção de Ghislain Baury (Le Mans Université), intitulada Cistercian Nunneries 

Networks in Castile (12th-13th centuries). Nesta, o investigador apresentou um 

projeto de investigação, intitulado RECIMA - Réseaux cisterciens au Moyen Âge, que 

pretende cruzar os estudos em rede com os estudos cistercienses, e que se centra 

nos mosteiros situados em Castela nos séculos XII e XIII. A partir da documentação 

existente, num total de 2 500 textos sobreviventes, das três dúzias e meia de 

mosteiros existentes, foi constituída uma base de dados, onde cerca de 700 

documentos testemunham ocorrências e/ou contactos entre dois mosteiros 

femininos ou entre uma casa feminina e uma masculina (para o ilustrar, Ghislain 

Baury mostrou algumas representações gráficas destas redes institucionais). Das 

análises (sociogramas) a estas ocorrências podemos perceber a existência de laços 

fortes e fracos entre as comunidades femininas ou entre estas e os mosteiros 

masculinos.  

 

Ou ainda a sessão 5b, dedicada ao tema Cistercians, Illness and Death, onde Amelia 

Kennedy (Universidade de Yale) debateu questões em torno da doença e da morte 

em contexto cisterciense (Crip Time in the Medieval Monastery: Cistercian Writers on 

the Time-Scapes of Infirmity, c.1150-1250) e Edmund Wareham (Saint Edmund Hall, 

Universidade de Oxford), que se deteve nos rituais litúrgicos relacionados com a 

morte em comunidades femininas cistercienses alemãs, em tempos de reforma 

(From this World to the Next: Rituals around Death in South-West German Cistercian 

Nunneries). Na primeira intervenção, de Amelia Kennedy, foram analisadas 

narrativas monásticas relativas à enfermidade para perceber de que modo estas se 

entrosaram com histórias de milagres cistercienses e com as vitae dos séculos XII e 

XIII. Apesar de os escritores cistercienses terem olhado para as enfermidades e para 

o tempo passado nas enfermarias dos mosteiros como algo negativo, como uma 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     432 

interrupção do progresso de edificação espiritual, estas narrativas também 

reconheciam às doenças um valor redentor. 

 

Outra sessão de interesse foi a dedicada às manifestações artísticas cistercienses, 

Cistercian Art and Architecture II: Royal Connections, em que a intervenção de 

Herbert González Zymla (Universidade Complutense de Madrid), intitulada 

Ceremonies and Architecture in the Monastery of Saint Mary of Piedra, se centrou na 

relação entre a arquitetura e a especificidade da performance litúrgica no Mosteiro 

de Santa Maria da Pedra, ao longo da Idade Média, a partir de um conjunto 

diversificado de fontes. 

 

A terminar o congresso, a mesa-redonda final contou com a participação de Janet 

Burton (Universidade de Wales Trinity Saint David), Jesse Harrington (Universidade 

de Cambridge), Emilia Jamroziak (Universidade de Leeds), Amelia Kennedy 

(Universidade de Yale) e Martha G. Newman (Universidade do Texas, Austin), e 

proporcionou um debate bastante profícuo sobre (quase) todos os temas abordados 

nos dois dias de congresso, tendo sido moderada pelos dois organizadores do 

mesmo, Emmie Rose Price-Goodfellow e Jack Ford. 

 

Este congresso de dois dias, organizado por um grupo de investigadores jovens e 

dinâmicos, foi, também, bastante significativo pelo facto de ter permitido aos 

estudiosos das temáticas cistercienses perceber quais são os trabalhos e as 

investigações que estão neste momento em curso, quer individuais, quer no âmbito 

de projetos de investigação, e por favorecer os contactos e a troca de ideias entre os 

participantes. Em última instância, também contribuiu para a disseminação das 

investigações em curso nas universidades e nos diversos centros de investigação 

que se dedicam ao estudo da Idade Média e, em particular, a estudos cistercienses.  

 
 

 

 

 

 



Cistercian Worlds. International Conference ● Catarina Fernandes Barreira 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     433 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

BARREIRA, Catarina Fernandes – “Cistercians Worlds. International Conference”. 

Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 425-433. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
Actividade Científica do GEsOS em 2021 

 
Scientific Activity of GEsOS in 2021 

 

 
Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 
Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, 

Instituto de Estudos Medievais 
1099-032 Lisboa, Portugal 

 
Gabinete de Estudos sobre a Ordem de Santiago – Município de Palmela 

2954-001 Palmela, Portugal  
 

Universidade de Évora, Centro Interdisciplinar de História, Culturas e Sociedades 
7000-849 Évora, Portugal 

 
 
 

isacrisff.ed@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-0725-7768 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 8 de Dezembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5224 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:isacrisff.ed@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0725-7768
https://doi.org/10.4000/medievalista.5224


Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     436 

 
 

O GEsOS - Gabinete de Estudos sobre a Ordem de Santiago, do Município de Palmela, 

foi criado em 1997 e passou a funcionar em instalações próprias, no castelo de 

Palmela, desde 2001. Nas suas finalidades inclui a promoção da investigação 

historiográfica na área dessas Ordens, a divulgação do património histórico, 

documental, arqueológico e edificado das Ordens Militares e a publicação de estudos 

nesta área. No âmbito temático da sua ação integra ainda a arquitectura militar, que 

não apenas a relacionada com as Ordens Militares. 

 

Depois do difícil ano de 2020, em contexto pandémico, o GEsOS apostou, em 2021, 

na retoma da atividade com privilégio do reencontro presencial, que sempre 

considerou determinante para um bom clima de comunicação. Assim, calendarizou 

e concretizou uma série de iniciativas que, na sua maioria, se concentraram no 

outono de 2021. 

 

A primeira delas, a que rompeu o ciclo de enclausuramento e de opções on-line, foi 

o 17.º Curso sobre Ordens Militares, intitulado Casas das Ordens Militares, com 

coordenação científica de Luís Filipe Oliveira, que se desenvolveu em 22 e 23 de 

maio, em parceria com o Instituto de Estudos Medievais da Universidade Nova de 

Lisboa. O tema deste curso centrou-se na análise das casas das comendas das 

Ordens, num propósito iniciado num outro curso, em 2014, que incidiu sobre as 

comendas urbanas e cujos textos foram publicados (Edições Colibri, 2016). Neste 

17.º Curso estudaram-se aspectos da organização e gestão das casas e comendas, as 

redes que estabeleciam, os recrutamentos que faziam em meio urbano, os cultos que 

nelas se promoviam, os negócios e as explorações que dinamizavam e que 

proporcionavam às Ordens os necessários proventos.  

 

Luís Oliveira abriu o curso com uma reflexão sobre a relevância de conhecer melhor 

essas casas, sobretudo ao nível da sua organização e gestão, do relacionamento com 

as elites locais, do seu envolvimento no quotidiano económico e social urbano. Paula 

Pinto Costa reflectiu sobre O património edificado de Leça do Balio, Saúl Gomes falou 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     437 

das Comendas das Ordens Militares em Coimbra, Mário Viana abordou O património 

urbano e rural das Ordens Militares em Santarém nos séculos XII-XIV e coube a Mário 

Farelo tratar das Ordens Militares na Lisboa medieval. As casas e comendas a sul do 

Tejo foram analisadas por Rui Mesquita Mendes, que dissertou sobre A Ordem de 

Santiago em Almada, por José Manuel Vargas, sobre A importância local das 

comendas de Alhos Vedros, Aldeia Galega e Alcochete e por Joaquim Serra, sobre o 

Património urbano das Ordens Militares na Évora Tardo Medieval. 

 

As sessões teóricas terminaram com o lançamento da obra das Edições Colibri “As 

Origens da Ordem de Santiago em Portugal”, da autoria do historiador Mário Cunha.  

O segundo dia foi dedicado a uma visita de estudo ao património arquitectónico e 

artístico de Alcochete e de Alhos Vedros (Moita) relacionado com a Ordem de 

Santiago. 

 

 
Fig. 1 – Cartaz do 17.º Curso sobre Ordens Militares. 

 

Em 10 e 11 de setembro de 2021 foi a vez de, em parceria com a AIHM - Associação 

Ibérica de História Militar (Séculos IV-XVI), organizar e realizar um colóquio sobre 

o tema Recrutamento e Organização Militares na Península Ibérica (séculos IV-XVI).  

 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     438 

A Associação Ibérica de História Militar foi criada em 2015 e tem sido dirigida pelos 

professores João Gouveia Monteiro (Universidade de Coimbra) e Francisco García 

Fitz (Universidade de Extremadura), apresentando como principais objetivos: 

promover estudos de história militar entre os séculos IV a XVI, em especial da 

Península Ibérica; organizar reuniões científicas sobre esta temática; estimular 

projetos de investigação e publicações conjuntas e colaborar com outras associações 

congéneres, nacionais ou estrangeiras. O colóquio reuniu um grupo significativo de 

comunicantes, na sua maioria jovens, que partilharam com os assistentes as 

novidades das suas pesquisas e proporcionaram interessantes debates.  Contou com 

uma abordagem à organização e administração militares na “Spania Bizantina” 

(Gustavo Gonçalves), estudos de caso para Valencia, sécs. XIII-XV (Pablo Sanahuja 

Ferrer) e para a região de Ribacoa, séculos XII-XIII (Carlos Afonso).  Foram tratados 

aspectos da mobilização militar nos concelhos alentejanos no reinado de D. João I 

(João Rafael Nisa) e, mais especificamente, a mobilização portuguesa e castelhano-

leonesa para a batalha de Aljubarrota (José Luís Costa Hernandéz). A cadeia de 

comando nas frotas do Portugal medieval foi analisada por Elise Cardoso. Os finais 

da Idade Média foram contemplados com quatro intervenções: O corpo dos 

espingardeiros em Portugal, no século XV, por Pedro Sebastião; De armas vestidos: as 

guarnições portuguesas no Magrebe nos finais da Idade Média, por António Martins 

Costa; Mouriscos e Mouros de Pazes na organização militar portuguesa no Norte de 

África, c. 1459-1518, por Paulo Dias; Arcabuceros en la conquista de México, 1519-

1521, por Dario Testi. 

 

A conferência de encerramento ficou a cargo do presidente da direção da AIHM, João 

Gouveia Monteiro. Sob o título O Recrutamento para a Guerra no Portugal medieval. 

Certezas e Interrogações, expôs o ponto de situação da investigação nesta temática e 

delineou caminhos a percorrer, especificando as áreas para as quais, na sua 

perspectiva, será importante direccionar a pesquisa. 

 

O evento integrou ainda a apresentação do estudo vencedor da III edição do Prémio 

Jovens Investigadores (prémio instituído pela AIHM e patrocinado pelo Banco 

Santander) – “Estrategia y Táctica Militar en la Castilla del siglo XV, 1407-1492”, da 

autoria de Ekaitz Etxeberría Gallastegi, doutorado em História pela Universidad del 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     439 

País Vasco. Compreendeu ainda a apresentação de três livros: duas obras colectivas, 

publicadas pela editora La Ergástula: “Fechos de Armas. 15 hitos bélicos del Medievo 

Ibérico (siglos XI-XVI)” e “De Fusta e de Fierro. Armamento Medieval Cristiano en la 

Península Ibérica (SS. XI-XVI)”, o primeiro coordenado por Martín Alvira Cabrer e o 

segundo por este mesmo investigador e por Miguel Gomes Martins; a obra 

Recrutamento no exército português. Do Condado Portucalense ao Século XXI, 

coordenada por Luís Barroso e Carlos Filipe Afonso, uma edição Fronteira do Caos e 

Comando do Pessoal do Exército.  

 

O colóquio terminou, na tarde do segundo dia, com uma visita de estudo ao Castelo 

de S. Jorge, orientada pela directora do monumento, Maria Antónia Amaral.  

 

 
Fig. 2 – Sessão de trabalhos do colóquio Recrutamento e Organização Militares na Península 

Ibérica (séculos IV-XVI). Foto Paulo Alexandre – CMP. 
 

Um mês depois, a 9 e 10 de outubro, no âmbito do Dia Nacional dos Castelos, o GEsOS 

levou a efeito o curso Castelos e Muralhas Urbanas no Portugal Medieval, dirigido por 

Luísa Trindade, da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. 

 
A atratividade do tema “castelos medievais” levou a Palmela cerca de oito dezenas 

de participantes. No primeiro dia de sessões aprenderam mais sobre a defesa das 

cidades nesse período, a evolução das suas muralhas e castelos, as suas múltiplas 

funcionalidades, a relação intra e extra-muros, os casos de Porto, Lisboa e Évora e 

ainda o restauro destas estruturas no séc. XX e a forma como as conhecemos e 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     440 

usamos hoje. O segundo dia compreendeu uma visita de estudo, também orientada 

por Luísa Trindade, aos castelos de Pombal, da Lousã e de Montemor-o-Velho. 

 

 
Fig. 3 – Sessão do curso Castelos e Muralhas Urbanas no Portugal Medieval. 

Foto Paulo Alexandre – CMP. 
 

A 30 de outubro, em colaboração com a Mostra Espanha 2021 (Ministério da Cultura 

de Espanha), o GEsOS co-organizou em Palmela três eventos centrados no tema do 

Caminho de Santiago. O primeiro foi o Colóquio Espanha, Portugal e o Caminho de 

Santiago. Caminhos do Caminho, coordenado por Feliciano Novoa Portela e pela 

subscritora desta notícia. 

 

O Mito de Santiago, por Feliciano Novoa e O Norte Peninsular ao Tempo da 

Descoberta do Túmulo de Santiago, por Paulo Almeida Fernandes, proporcionaram 

o enquadramento histórico e lendário das origens do culto a São Tiago e da 

peregrinação compostelana.  José António Falcão, com uma comunicação intitulada 

Peregrinatio ad limina: Dinâmicas, Motivações, Tipologias, dirigiu a atenção para a 

dimensão do sagrado, dos rituais e da imagem nas peregrinações de diversas 

religiões, para deter-se depois na análise das práticas cristãs neste domínio. A 

aproximação pela via da história da arte foi protagonizada por Carla Varela 

Fernandes, que através da intervenção Com Bordão ou com Espada. Representar 

Santiago em Portugal na Idade Média forneceu a sua leitura da imaginária 

relacionada com o santo. 

 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     441 

O Caminho para a Música, por Manuel Pedro Ferreira, conduziu os assistentes numa 

viagem pela música que se tocava e escutava nos contextos medievos do Caminho e 

Viriato Soromenho Marques, em Um Caminho para a Natureza, dissertou sobre e 

relação entre o peregrino e a natureza, a remeter para uma mensagem ecológica.  

 

O formato do colóquio foi definido com dois momentos de debate: um primeiro, de 

cariz filósófico, entre um pensador de pendor racionalista, João Zilhão e uma mística, 

amante do sufismo, Mardía Herrero; um segundo, pensado para a troca de opiniões 

no âmbito da trilogia Turismo, Religião e Cultura, em ano Jacobeu, e que teve como 

intervenientes Teresa Ferreira, do Turismo de Portugal e Cecília Pereira, comissária 

do Xacobeo 2021/22. O colóquio foi seguido por dois eventos no Castelo de Palmela 

- Igreja de Santiago: a inauguração da exposição de pintura de Alicia Aradilla “O 

Caminho Ilustrado”, patrocinada pela AFundación (ABanca) e o concerto de guitarra 

“Lorca Peregrino”, por Samuel Diz, com a participação do tenor Jonatan Alvarado.  

 

 
Fig. 4 – Cartaz do Colóquio Espanha, Portugal e o Caminho de Santiago. Caminhos do Caminho. 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     442 

 
Fig. 5 – Sessão do Colóquio Espanha, Portugal e o Caminho de Santiago. Caminhos do Caminho. 

Foto Paulo Alexandre – CMP. 
 

 

A edição dos textos apresentados no VIII Encontro sobre Ordens Militares – Ordens 

Militares, Identidade e Mudança –, realizado em junho de 2019, completa o conjunto 

de realizações do GEsOS em 2021.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Actividade Científica do GEsOS em 2021 ● Isabel Cristina Ferreira Fernandes 

 

Medievalista Nº 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                     443 

COMO CITAR ESTE ARTIGO / HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

FERNANDES, Isabel Cristina Ferreira – “Actividade Científica do GEsOS em 2021”. 

Medievalista 31 (Janeiro – Junho 2022), pp. 435-443. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 

 
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 



 

 

 

 
Em ano de peste, muito ficou por renovar 

 
In a year of plague, much remained to renew 

 

 
Luís Urbano Afonso 

Universidade de Lisboa, Faculdade de Letras, Departamento de História 
1600-214 Lisboa, Portugal 

 
luis.afonso@campus.ul.pt 

https://orcid.org/0000-0002-9394-8954  

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 12 de Dezembro de 2021 

 

DOI: https://doi.org/10.4000/medievalista.5225 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º31 | Janeiro – Junho 2022 
ISSN 1646-740X 

mailto:luis.afonso@campus.ul.pt
https://orcid.org/0000-0002-9394-8954
https://doi.org/10.4000/medievalista.5225


Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   446 

 
Correndo a peste entre nós pelo segundo ano consecutivo, forçando confinamentos 

e restrições de vária ordem, fenómenos inimagináveis no século presente, tão 

moderno e avançado, a crua realidade dos surtos pestíferos do Antigo Regime 

entrou-nos portas adentro, de supetão, estilhaçando vidas, empregos e hábitos que 

julgávamos garantidos. Foi desta forma estranha, por aproximação de realidades, 

que os astros decidiram contribuir para tornar presente os 500 anos da morte de D. 

Manuel, um monarca nato, criado e finado no seio da pestilência. Foi por ela que 

nasceu na pitoresca vila ribatejana de Alcochete, em 1469, refúgio habitual da corte 

sempre que surgiam surtos pestíferos. E foi a peste que o levou, a 13 de dezembro 

de 1521, não lhe dando tempo para fugir para a outra banda, rio acima.  

 

“Vi o reino renovar”, disse Garcia de Resende 

Organizar uma exposição e um catálogo neste contexto de pandemia não foi tarefa 

fácil. À exiguidade crónica de recursos financeiros dos museus nacionais, 

amplamente compensada pela prodigalidade dos escolhos burocráticos, somou-se o 

estrangulamento dos fluxos de informação. A conjugação destes fatores terá ditado 

muito da natureza da exposição e do catálogo que aqui examinamos, nas suas 

qualidades e limitações. Intitulada Vi o reino renovar: arte no tempo de D. Manuel I, a 

mostra em causa esteve patente no Museu Nacional de Arte Antiga (MNAA) no verão 

passado, entre 24 de junho e 26 de setembro, tendo o volumoso catálogo, com quase 

300 páginas, e de igual título, sido lançado na mesma ocasião. A empreitada resultou 

da união de esforços de três entidades públicas conhecidas pela riqueza do 

património cultural e artístico que preservam e pela penúria dos recursos humanos 

e financeiros necessários ao seu regular funcionamento: o MNAA, a Biblioteca 

Nacional de Portugal (BNP) e o Arquivo Nacional Torre do Tombo (ANTT). Do 

primeiro veio o grosso das obras de arte, fazendo descer pinturas, esculturas e peças 

de ourivesaria das salas de exposição permanente para o piso das exposições 

temporárias (ou subindo para lá, vindas das reservas); da segunda vieram os 

incunábulos e outros impressos antigos; enquanto os manuscritos da Leitura Nova 

e alguns documentos de arquivo vieram da Torre do Tombo. A esta tríade de 

organismos do depauperado Ministério da Cultura somou-se a providencial 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   447 

colaboração da Imprensa Nacional Casa da Moeda (INCM), sociedade anónima de 

capitais públicos. Cedendo vários numismas do reinado de D. Manuel e financiando 

o catálogo, a INCM deu mostras, mais uma vez, da sua centralidade na promoção da 

cultura em Portugal, particularmente no domínio editorial.  

 

Procurando fazer das fraquezas forças, e garantir que se assinalava o 5º centenário 

da morte de D. Manuel com um mínimo de dignidade, a colaboração entre a BNP, a 

INCM e duas direções-gerais, a do Livro, dos Arquivos e das Bibliotecas e a do 

Património Cultural, não só determinou o enfoque da exposição como criou um 

inusitado efeito de mise en abyme institucional. Meio milénio depois, estes quatro 

organismos do Estado recordam, e celebram, a sua própria existência, deixando 

ainda lastro para a sua memória futura. De facto, de forma mais direta, ou mais ínvia, 

cada uma destas entidades é herdeira da coroa manuelina e das suas reformas 

administrativas, e isso nota-se na origem de muitas das obras expostas. Da guarda-

roupa de D. Manuel vieram a Bíblia dos Jerónimos e a Custódia de Belém, e daí 

poderiam ter vindo alguns dos impressos que o rei financiou. Das suas casas da 

moeda, e eventualmente do tesouro real, vieram os portugueses de ouro, os tostões, 

os cruzados, os ceitis ou os vinténs. Do arquivo régio vieram os livros da Leitura 

Nova, resultantes da cópia e indexação de documentos mais antigos preservados na 

torre albarrã do castelo de S. Jorge, dita “dos pergaminhos” ou “do tombo”. 

Recorrendo aos seus próprios serviços e recursos, estas “três grandes instituições 

de memória” (MNAA, BNP, ANTT), aliadas à INCM, deram-nos uma mostra, e um 

catálogo, sobre a cultura intelectual da era manuelina e sobre a mecânica do 

controlo administrativo da encomenda régia, onde a emblemática, a heráldica, a 

escrita e o livro de registo ganharam uma nova relevância.  

 

A opção do comissário da exposição, Joaquim Oliveira Caetano, diretor do MNAA, 

determinou que a cultura material do período manuelino ficasse num plano 

secundário, apesar de haver tantas novidades para explorar, a começar pelos dados 

revelados pela arqueologia urbana, sobretudo no domínio das cerâmicas e dos 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   448 

objetos ultramarinos1. O impacto da integração forçada dos judeus na comunidade 

cristã, em 1497, foi praticamente ignorado, apesar do renovado interesse pelas 

justaposições tipológicas e pelas figuras veterotestamentárias, tão presentes na arte 

e na literatura da época. Remetidas para breves apontamentos nas fichas de catálogo 

são as referências aos inputs africanos e asiáticos na cultura material manuelina, 

especialmente por via dos tecidos e dos marfins, o mesmo sucedendo com o 

contributo mudéjar2. Numa exposição tão atenta ao papel dos incunábulos e do livro 

antigo, lamenta-se a brevidade das menções ao livro judaico tardo-medieval, 

responsável por metade de todas as edições de incunábulos portugueses e pelo 

desenvolvimento de uma relevante escola de iluminura em Lisboa nas décadas de 

1480 e 14903. 

  

Sendo certo que estes silêncios se compreendem pelo enfoque da exposição, 

dedicada a mostrar como as mais diferentes artes foram utilizadas na afirmação do 

poder régio (numismática, pintura, iluminura, caligrafia, tipografia, encadernação, 

escultura, arquitetura, etc.), não se procurando “fornecer uma panorâmica geral das 

artes manuelinas”, conforme salientou o comissário, julgamos que teria sido 

possível ir mais longe sem se perder essa linha de rumo. 

 

A exposição 

A exposição apresentou-se dividida em três núcleos, o primeiro dos quais destacava 

o modo como um conjunto limitado de artistas, convertidos em funcionários régios, 

 
1 TEIXEIRA, André; BETTENCOURT, José António (eds.) – Velhos e Novos Mundos. Estudos de 
arqueologia moderna. Lisboa:  CHAM, 2012; ARNAUD, José Morais; NEVES, César; MARTINS, Andreia 
(eds.) – Arqueologia em Portugal. 150 anos. Lisboa: Associação dos Arqueólogos Portugueses, 2013; 
TEIXEIRA, André; VILLADA PAREDES, Fernando; SILVA, Rodrigo Banha (eds.) – Lisboa 1415 Ceuta. 
Historia de dos ciudades. História de duas cidades. Lisboa: CHAM, 2015; CASIMIRO, Tânia Manuel – 
“Globalization, trade, and material culture: Portugal’s role in the making of a multicultural Europe 
(1415–1806)”. Post-Medieval Archaeology 20 (2020), pp. 1-17; GOMES, Mário Varela; CASIMIRO, 
Tânia Manuel; MANSO, Cláudia – “Afro-Portuguese ivories from Sierra Leone and Nigeria (Yoruba 
and Benin Kingdoms) in archaeological contexts from Southern Portugal”. African Arts 53 (2020), pp. 
24-37; ARNAUD, José Morais; NEVES, César; MARTINS, Andreia (eds.) – Arqueologia em Portugal. 
2020 – estado da questão. Lisboa: Associação dos Arqueólogos Portugueses, 2020. 
2 SILVA, José Custódio Vieira da – “El mudejarismo en Portugal. Estado de la cuestión”. In El legado 
de Al-Andalus. El arte andalus en los reinos de León y Castilla durante la Edad Media. Valladolid: 
Fundación del Património Histórico de Castilla y León, 2007, pp. 283-306. 
3 MOITA, Tiago – O livro hebraico português na Idade Média. Do Sefer he-Aruk de Seia (1284-85) aos 
manuscritos iluminados tardo-medievais da "Escola de Lisboa" e aos primeiros incunábulos. Lisboa: 
Universidade de Lisboa, 2017. Tese de Doutoramento; AFONSO, Luís Urbano; MOITA, Tiago (eds.) – 
Sephardic book art of the 15th century. Turnhout: Brepols/Harvey Miller, 2019. 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   449 

exercia o controlo das maiores empreitadas artísticas públicas da coroa. Através de 

vedorias específicas e da integração de pintores e iluminadores no funcionalismo 

régio, livres das limitações corporativas, garantia-se a fiscalização da qualidade 

técnica e material das obras encomendadas pela coroa, bem como o controlo 

possível dos custos de produção, fiscalização que acabou por uniformizar muitas 

dessas criações, da arquitetura às artes visuais. Ao mesmo tempo, este primeiro 

núcleo sublinhava o modo como a heráldica e a emblemática patentes em muitas 

obras de arte manuelinas eram utilizadas nas estratégias de representação e 

afirmação do poder real, salientando-se ainda o papel nuclear da coroa na 

compilação, centralização e controlo da heráldica portuguesa, seja através de 

armoriais monumentais preservados no arquivo régio, destacando-se o Livro de 

António Godinho (c.50x33cm), seja através do monumental projeto por D. Manuel na 

Sala dos Brasões do Paço de Sintra, onde as diferentes linhagens do reino surgiam 

hierarquizadas numa ordem ideal. O segundo núcleo da exposição incidiu nas 

reformas administrativas manuelinas ao nível da escrita, cópia e indexação dos 

documentos de arquivo, com particular atenção à Leitura Nova, valorizando-se o 

aparato, a extensão e a finalidade desses grandes empreendimentos desenvolvidos 

na chancelaria e arquivo régios. Por último, o terceiro núcleo foi dedicado à 

tipografia, introduzida em Portugal em 1487, mostrando-se como o novo monarca 

explorou esta tecnologia para homogeneizar uma série de procedimentos e 

regulamentações, sugerindo-se também, pela escolha dos livros expostos, quais as 

caraterísticas e tendências da cultura literária da época e o modo como alguns 

opúsculos impressos contribuíram para a propaganda manuelina no estrangeiro, 

enaltecendo os feitos militares ultramarinos.  

 

Em termos de museografia, os dois últimos núcleos tornaram muito óbvias as 

limitações das mostras dependentes de numismas, documentos de arquivo e livros 

impressos, com pouco ou nenhum uso de novas tecnologias e interatividade. Por 

mais interessantes e importantes que sejam os espécimes expostos, e a mostra em 

causa recolhia um apreciável número de livros raríssimos e de capital relevância 

para a história da cultura portuguesa, a sua visualização com recursos e soluções 

tradicionais só poderá satisfazer os especialistas, deixando os leigos alheados.  

 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   450 

Atendendo às limitações orçamentais apontadas e ao contexto pandémico, em que 

ainda nos encontramos, podemos considerar-nos felizes, e gratos, por ter sido 

possível realizar esta exposição, tantas foram as dificuldades vividas e tão 

insuficientes continuam a ser os recursos colocados à disposição das principais 

instituições públicas que lidam com o património artístico e cultural do passado 

mais antigo.  

 

O catálogo 

Passada a exposição, fica-nos o catálogo. Dos preâmbulos da praxe, neste caso 

quatro, destacam-se o de Silvestre Lacerda (DGLAB/ANTT), pelo sublinhado crítico 

ao que se esquece neste tipo de celebrações, nomeadamente toda a “corrupção, 

violência, delinquência organizada” praticada no ultramar durante o período 

manuelino, e o de Joaquim Oliveira Caetano (MNAA), pela clareza do que se 

pretendeu alcançar em cada núcleo da exposição e pela franqueza daquilo que ela 

não pôde ser, porque “os tempos atuais desaconselham e, até, impossibilitam”.  

 

O catálogo abre com dois textos de enquadramento, de valia desigual. O da autoria 

de Maria de Lurdes Rosa e Diogo Ramada Curto, de fronteiras autorais 

criteriosamente delimitadas, é um dos mais relevantes do volume, lamentando-se 

que não tenha ido a tempo de ser lido, e assimilado, pelos restantes autores. É um 

texto exemplar pela forma como se analisa a si mesmo, de forma crítica e 

pluridimensional. Desde logo, pela sua integração numa linha política de 

celebrações históricas, e de exposições comemorativas, questionando a 

possibilidade, e o interesse, de também se “des-comemorar”, mas sem renegar e 

(auto)flagelar, numa dialética onde anamnese e amnésia se confrontam e 

confundem4. Depois, pela forma como olha para a história do historiar do período 

manuelino e dos “Descobrimentos”, expondo as suas insuficiências estruturais. E 

ainda pelo modo como questiona as falhas da academia na apresentação de uma 

visão “mais multifatorial do passado” correspondendo à diversidade da própria 

sociedade portuguesa. Notável é também o modo como Lurdes Rosa procura esbater 

 
4 Sobre esta relação entre memória e esquecimento em diferentes regimes de historicidade, vejam-
se os contributos recolhidos no número 8 da revista Electra (2019-2020), nomeadamente os de José 
Manuel dos Santos, António Soares, António Guerreiro e François Hartog, entre outros. 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   451 

antinomias construídas retroativamente (medieval/moderno, guerra/mercancia, 

racionalidade institucional/interesses pessoais, laico/religioso), todas perfeitamente 

conciliáveis no período em causa, mas tomadas como categorias estanques e 

perenes por historiadores indolentes, embalados por “explicações fáceis das 

transições entre épocas”. Veja-se também o que a autora diz acerca dos “grupos 

sociais compósitos”, com os cavaleiros-mercadores à cabeça, e acerca do “estado 

senhorial-empresarial”, onde o mercantil, o político e o religioso andam de mãos 

dadas, em sã convivência e absoluta complementaridade.  

 

O segundo texto de contextualização, da autoria de Rafael Moreira, padece de alguns 

dos vícios apontados por Lurdes Rosa. O primeiro deles é o recurso a uma panóplia 

de antinomias básicas destinadas a opor D. João II a D. Manuel (renascimento/tardo-

gótico, racionalidade/misticismo, modernidade/medievalidade, Itália/Ibéria e 

Flandres). A partir de supostos traços de personalidade, francamente vaporosos e 

conjeturais, o jovem rei é agraciado com uma enxurrada de adjetivos 

desqualificantes (submisso, obediente, servil, recalcado, discreto, tímido, 

influenciável, abstémio, inibido, etc.), salvando-se unicamente pelos frutos das suas 

aspirações “bíblicas, messiânicas, imperial, expansionistas”. Esmagado pela 

virilidade da “personalidade forte do primo-cunhado”, o fraco rei teria compensado 

o seu sentimento de inferioridade com uma febril atividade mecenática e 

construtiva. Preso a estes exercícios especulativos de psicanálise histórica, e a uma 

série de antinomias artificiais, compreende-se que escape ao autor toda a dimensão 

místico-política das duas divisas de D. João II, “Por tua lei e por tua grei” e “Justus ut 

palma florebit”, perfeitamente alinhadas com a divisa de D. Manuel, “Spera in Deo et 

fac bonitatem”. Outro traço deste ensaio é a forma reiterada como o autor toma 

hipóteses por certezas, teses por factos. É assim que imagina D. João II a encomendar 

a Bíblia dos Jerónimos, anonimamente, para ofertá-la ao sobrinho-herdeiro, D. 

Manuel, visando uma reconciliação selada “à Medicis por uma obra de arte”. É assim 

que recupera uma velha tese de Wilhelm Foy, apresentada no auge do imperialismo 

colonial europeu, considerando que os marfins afro-portugueses foram produzidos 

em Lisboa, contradizendo todas as fontes históricas conhecidas que descrevem a sua 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   452 

produção na costa ocidental africana5. Longe de ser consensual a afirmação que 

atribui a Duarte Pacheco Pereira a “descoberta” do Brasil em 1498. De tipo diferente, 

mas sem sustentação, é a tese que teria sido o aristotelismo a garantir a passagem 

da medievalidade gótica para a modernidade renascentista em Portugal, dado “o 

absoluto predomínio de Aristóteles no ensino da Universidade de Lisboa”. Pelo 

menos neste aspeto a vetusta universidade portuguesa não era diferente das suas 

congéneres, onde o aristotelismo já reinava também sem grande concorrência. Aliás, 

a rutura epistemológica que ele possibilitou deu-se logo no século XIII, legitimando 

o conhecimento empírico e o interesse pelos “acidentes” do mundo material, 

abrindo também as portas ao desenvolvimento do naturalismo gótico e ao retrato 

semelhante6. Independentemente das suas múltiplas declinações (tomismo, 

escotismo, ockhamismo, etc.), o aristotelismo foi dominante no ensino escolástico 

europeu de 1200 a 1600. É um exagero, por isso, considerar-se que o impacto do 

aristotelismo coincide com o período manuelino. Não nos iludamos por ver a 

primeira frase da Metafísica de Aristóteles, “Todo o homem deseja naturalmente 

conhecer”, empregue também em Malaca na abertura da Suma Oriental de Tomé 

Pires, boticário real e primeiro embaixador português enviado à China, 

“Naturalmente os homens desejam saber”.  

 

Bastante estimulante, no entanto, é o neologismo sugerido pelo autor para 

classificar a cultura do reinado de D. Manuel, como “manuelismo” (sic), em analogia 

com a transformação cultural operada na época de Pombal com o “pombalismo”, em 

grande medida uma aclimatização do Iluminismo ao indigenato. A classificação 

proposta por Moreira permite valorizar um “complexo político-ideológico de âmbito 

cultural na aceção mais ampla, ao mesmo tempo literária, musical e artística em 

sentido vasto, de base política. Momento particular da história geral, não mero estilo 

ou modo artístico”. Talvez tenha razão, embora “cultura manuelina” surta o mesmo 

efeito. 

 

 
5 FOY, Wilhelm – “Zur Frage der Herkunft einiger alter Jagdhörner: Portugal oder Benin?”. 
Abhandlungen und Berichte des K. Zoologischen und Anthropologisch-Ethnographischen Museums zu 
Dresden 9 (1901), pp. 20-22. 
6 WIRTH, Jean – L’image à la fin du Moyen Âge. Paris: Cerf, 2011.  



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   453 

Introdutório, e de contextualização, é também o texto de Hélder Carita, que recupera 

ideias, argumentos e conclusões da sua tese de mestrado, vertida em livro em 19997. 

Neste ensaio o autor destaca o papel do secretário régio António Carneiro nas 

políticas urbanísticas e arquitetónicas que marcaram a renovação da baixa lisboeta 

no reinado de D. Manuel, do Paço da Ribeira ao Rossio. Uma modernização que 

passou pela uniformização de medidas de fachadas, paredes e nembos, pela 

limitação das dimensões de sacadas e balcões, pelo derrube de casas para alargar 

ruas, pelo encanamento de águas pluviais, pelo controlo de qualidade de materiais 

construtivos, e pelo traçado de novos quarteirões de ruas ortogonais, naquilo que é 

o Chiado e parte do Bairro Alto.  

 

De temática afim é o ensaio de Maria João Vilhena e Miguel Soromenho, dedicado ao 

modo como se exercia o controlo das obras régias, recorrendo à figura concreta de 

Bartolomeu de Paiva, amo do Príncipe D. João, para ilustrar este tipo de intendência. 

Num estudo amplamente alicerçado em documentação de arquivo, os autores 

mostram, no concreto, da Sé da Guarda ao convento de S. Francisco de Lisboa, dos 

Jerónimos à Torre de Belém, como se exercia o acompanhamento dos estaleiros 

custeados pela coroa, onde os atos de escrever, contar, arquivar e desenhar 

asseguravam “formas expeditas de controlo centralizado”. Através desta figura, e da 

sua rede familiar e clientelar, mostra-se como era possível a um indivíduo 

proveniente da baixa fidalguia adquirir e exercer um enorme poder no 

funcionalismo régio, por vezes sobrepondo a sua intervenção à do próprio vedor-

mor das obras do reino. Menos certa, porém, é a inferência deste controlo ser feito 

em prol da “necessidade de garantir que a arquitetura traduzisse a natureza 

providencial do seu governo e os seus desígnios imperiais”. 

 

O ensaio de Joaquim Oliveira Caetano tem muitos pontos de contato com o texto 

dedicado a Bartolomeu de Paiva. Retomando tópicos explorados na sua tese de 

doutoramento, o autor centra a análise na figura de Jorge Afonso, pintor que exerceu 

o cargo de vedor e examinador de todas as obras de pintura da coroa portuguesa 

 
7 CARITA, Hélder – Lisboa manuelina e a formação de modelos urbanísticos da época moderna (1495-
1521). Lisboa: Livros Horizonte, 1999.  



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   454 

entre 1508 e 15408. Além de esclarecer como esse tipo de controlo era exercido, 

Caetano demonstra o papel do pintor na garantia da qualidade das grandes 

empreitadas pictóricas, em termos técnicos e materiais, e na validação dos custos, 

procurando garantir que a coroa não era prejudicada com despesas empoladas. A 

forma como Jorge Afonso exercia este controlo assentava numa ampla rede de 

influência, através da qual as principais empreitadas eram distribuídas a um grupo 

restrito de artistas, quase todos seus familiares (irmãos, compadres, genros, 

sobrinhos, etc.), dando origem a obras pautadas por “uma forte unidade estilística e 

uma base técnica também muito semelhante”. Jorge Afonso foi o expoente de um 

processo de curialização dos artistas de elite, cada vez mais distantes da classe de 

oficiais mecânicos que produziam pintura e escultura dentro do regime corporativo, 

sem acesso à corte e aos seus letrados (ex. Gil Vicente, Garcia Resende), logo sem 

capacidade para se adaptarem ao gosto e à cultura dos cortesãos. Esta curialização 

exerceu-se através da nomeação de pintores e iluminadores para cargos da 

burocracia régia, seja como “oficiais de armas” (reis de armas, arautos e 

passavantes), seja como vedores responsáveis pela fiscalização das empreitadas 

artísticas régias. 

 

Estes dois textos são antecedidos pelos ensaios de Miguel Metelo de Seixas e de Alice 

Wohl, o primeiro dedicado à heráldica e emblemática manuelinas, analisadas como 

forma de comunicação política, e o segundo dedicado, exclusivamente, à 

problemática associada à encomenda da Bíblia dos Jerónimos, produzida na oficina 

dos Attavanti, onde a autora retoma argumentos e ideias de um artigo recente9. No 

primeiro caso, Metelo de Seixas sintetiza o papel da heráldica e da emblemática na 

construção da mitografia manuelina, sublinhando a universalidade do poder régio e 

a sua relação intrínseca com a doutrina cristã. De facto, parte essencial da teologia 

política manuelina passou pela polissemia da emblemática real, sugerindo sempre 

mais do que afirma, seja no caso da esfera armilar, seja no caso da divisa “Spera in 

Deo et fac bonitatem”. A associação da cruz da Ordem de Cristo às armas do rei, e 

toda a hermenêutica em torno do caráter sacral, cristológico, das quinas do escudo 

 
8 CAETANO, Joaquim Oliveira – Jorge Afonso. Uma interrogação essencial na pintura primitiva 
portuguesa. Évora: Universidade de Évora, 2013. Tese de Doutoramento.  
9 WOHL, Alice – “The Lisbon Bible and the throne of Portugal”. Burlington Magazine 159 (2017), pp. 
14-24.  



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   455 

português, foram também ampliadas com a apropriação do mito constantiniano, “In 

hoc signo vinces”, replicado na numária do rei.  

 

No caso de Wohl o ensaio gira em torno da presença do brasão do Duque de Beja em 

certos fólios de alguns dos sete volumes da Bíblia dos Jerónimos, parte deles 

repintados posteriormente e vertidos no brasão real. Além desses aspetos, que 

mereciam um estudo mais detalhado e mais apoiado em meios laboratoriais, a 

autora lê no colofão do escriba Jacobus Carmelitanus crípticos indícios que validam 

a sua tese, ou seja, que a dita Bíblia foi encomendada por D. Manuel ainda Duque de 

Beja, mas numa altura em que já tinha por certo vir a ascender ao trono. Por esta 

razão alguns volumes têm (ou tinham) as armas de D. Manuel como duque e outras 

como rei, rejeitando, assim, a tese tradicional de se tratar de uma encomenda de D. 

João II. Independentemente dos dados da heráldica, que exigem, repetimo-lo, 

análises mais substantivas, carece de solidez a hermenêutica produzida a partir de 

um colofão francamente formulaico. De resto, a representação de Carlos VIII e 

Fernando II de Aragão num dos volumes obriga a reequacionar o destinatário 

original da obra, pelo menos nesse caso, trazendo a jogo a natural reciclagem de 

encomendas artísticas, sobretudo tratando-se de obras tão dispendiosas.  

 

Leitura Nova 

Quatro dos treze ensaios deste catálogo incidem sobre as reformas da escrita e do 

arquivo régio implementadas por D. Manuel, com a Leitura Nova à cabeça. 

Começando a série com um ensaio de Maria José Azevedo Santos, sobre o papel da 

escrita nas reformas manuelinas, a autora começa por lembrar como a caligrafia 

pode ajustar-se a uma função ideológico-estética (estilo elegante) ou a uma função 

administrativo-validatória (estilo cursivo ou semi-cursivo). Numa abordagem 

diacrónica, ligando o século X ao século XVI, a autora historia a relação entre a 

escrita, a chancelaria e o arquivo régio português, dando conta, por exemplo, da 

importância daquilo que se convencionou designar como “1ª Leitura Nova”, no 

reinado de D. Afonso V, quando se procedeu ao traslado de escrituras de livros das 

chancelarias anteriores, copiadas numa letra de maior legibilidade. É a partir destes 

antecedentes que a autora destaca a reforma dos forais promovida por D. Manuel, 

mais complexa e exigente do que parece, a par da reforma da Leitura Nova, 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   456 

empreendimento que se estendeu de 1504 a 1552, composto por 60 imponentes 

livros divididos em sete séries, emulado na Leitura Nova crúzia e, de forma mais 

episódica, na Leitura Nova de algumas ordens militares.  

 

A mecânica do arquivo régio constitui o centro do ensaio de Rosa Azevedo, 

destacando o modo como a reforma da Leitura Nova melhorou e racionalizou os 

procedimentos internos e os atos burocráticos dos seus funcionários, mantendo a 

autoridade probatória dos documentos trasladados. De forma muito clara, a autora 

demonstra a importância deste arquivo como repositório ativo de documentos 

essenciais de suporte ao exercício do poder do Estado, nomeadamente no controlo 

de privilégios concedidos a terceiros, selecionando e preservando apenas os 

documentos que mantinham valor de prova. 

 

O ensaio de Randolph Head aponta a dois objetivos: colocar numa perspetiva 

europeia a reforma dos registos escritos empreendida por D. Manuel, comparando-

a com outros centros de poder; mostrar que o alcance político e simbólico desta 

reforma foi bastante mais relevante do que a indiscutível melhoria que trouxe ao 

funcionamento da burocracia régia. O autor mostra como o esplendor material e 

técnico desses livros monumentais reforçava a sua própria autoridade 

performativa, servindo também de indicadores da riqueza e extensão dos domínios 

régios. Essa grandeza via-se, desde logo, nas enormes dimensões dos livros 

(c.55x40cm), continuava na caligrafia cuidada e espaçada, na qualidade do 

pergaminho utilizado, na beleza dos títulos iluminados e das grandes maiúsculas 

coloridas, embora o seu maior feito seja o trabalho hercúleo de indexação de 

milhares de documentos, patente em detalhados índices analíticos onomásticos, 

topográficos e institucionais (Igreja). O facto de estes livros estarem confinados à 

“torre do tombo”, e de a sua consulta estar circunscrita aos secretários e escrivães 

régios, assegurava a centralização absoluta dos atos de privilégio e patrocínio do rei, 

com a sua extensa economia de mercês, reforçando a autoridade régia.  

 

O último deste grupo de ensaios é da autoria de Sylvie Deswarte-Rosa, autora que 

regressa a um estudo da sua juventude inteiramente dedicado às iluminuras dos 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   457 

frontispícios destes livros10.  Do ponto de vista artístico, a autora mantém que a 

Leitura Nova é um unicum, sublinhando a influência que a Bíblia dos Jerónimos 

exerceu sobre estas iluminuras, a par das gravuras lombardas de Zoan Andrea da 

Modena. Rebatendo várias críticas que foram feitas à proposta de classificação 

estilística que apresentou em 1977, a autora volta a destacar a qualidade artística 

dos principais iluminadores envolvidos neste projeto, António de Holanda e Álvaro 

Pires, o primeiro fiel ao estilo flamengo ganto-brugense e o segundo mesclando o 

mundo flamengo com o mundo florentino.  

 

Tipografia 

Os dois últimos ensaios do catálogo abordam a cultura literária e a imprensa no 

período manuelino. Rui Loureiro sublinha o caráter religioso e conservador dos 

incunábulos e pós-incunábulos impressos em Portugal, muitos deles custeados pelo 

episcopado português e pela rainha viúva D. Leonor, sem esquecer o recurso à 

imprensa na estratégia de uniformização legislativa e de propaganda política de D. 

Manuel, particularmente nas epístolas latinas, cruzadísticas, impressas em Roma ou 

Lisboa, enaltecendo triunfos militares alcançados em Marrocos e na Ásia, uma das 

quais chegou a ter dezoito edições. Sobre o facto de nenhum dos manuscritos de 

geografia e antropologia ultramarina do seu reinado ter sido impresso, de Duarte 

Barbosa a Tomé Pires, de Duarte Pacheco Pereira e do “Códice de Valentim 

Fernandes” à carta de Pero Vaz de Caminha, o autor clarifica que tal não se deveu a 

qualquer espécie de política de sigilo, absurda ideia mitificada pela historiografia 

nacionalista, mas tão só a limitações relacionadas com a ausência de leitores no 

mercado nacional que sustentassem tão custosos empreendimentos editoriais.  

 

Isabel Almeida, por sua vez, oferece-nos uma rica panorâmica do que se escrevia e 

lia na corte manuelina, onde o português convivia com o castelhano e o latim, e onde 

a cultura letrada e a cultura literária se polinizavam mutuamente, das gramáticas às 

leis, dos tratados espirituais às crónicas, passando pela poesia e pela dramaturgia, 

gerando uma sã convivência entre a tradição cavaleiresca medieval e alguns textos 

 
10 DESWARTE, Sylvie – Les enluminures de la Leitura Nova, 1504-1552. Étude sur la culture artistique 
ao Portugal au temps de l’humanisme. Paris: Fundação Calouste Gulbenkian, Centro Cultural 
Português, 1977. 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   458 

de teor humanista. Neste caldo literário, a autora destaca algumas figuras e obras, 

nomeadamente Garcia de Resende e o seu Cancioneiro Geral, a par de João de Barros 

e a sua Crónica do imperador Clarimundo, adiantando sugestivas interpretações para 

os dois textos11. 

 

Balanço 

Do que fica dito, consideramos que a exposição e o catálogo cumpriram o objetivo 

de comemorar o centenário da morte de D. Manuel com dignidade. De igual modo, 

consideramos que também se cumpriram os objetivos traçados pelo comissário, 

nomeadamente mostrar como D. Manuel se serviu das artes e dos artistas na 

estratégia de afirmação do seu poder, e como as grandes reformas manuelinas 

teriam sido impossíveis sem o contributo de um exército de pedreiros, escultores, 

pintores, calígrafos, encadernadores, iluminadores, impressores, moedeiros, 

ourives, ferreiros, entre muitos outros artífices.  

 

Porém, lamenta-se a opção tomada de não apresentar uma nova síntese da cultura 

material e das artes do período manuelino, nomeadamente na sua articulação euro-

afro-asiática. Do mesmo modo, tendo em conta o enfoque adotado, estranha-se a 

ausência de referências a três dos maiores historiadores da cultura quinhentista 

portuguesa dos últimos 50 anos: José Sebastião da Silva Dias, Jorge Borges de 

Macedo e Luís Filipe Barreto12. De modos diferentes, estes autores foram pioneiros 

na desconstrução das polaridades artificiais tradicionalmente invocadas quando se 

estuda este período, explicando ainda porque é que uns textos eram impressos e 

outros circulavam na forma manuscrita, tendo também sublinhado o papel do 

aristotelismo na validação do conhecimento empírico dos descobrimentos 

portugueses.  

 

Em suma, entre o antigo e o novo, muito ficou por renovar. 

 
11 Além dos treze ensaios aqui analisados, o volume em apreço contempla diversas fichas de catálogo, 
de extensão e relevância variável, cobrindo uma pequena parte das 130 peças apresentadas na 
exposição. 
12 DIAS, José Sebastião da Silva – Os Descobrimentos e a problemática cultural do século XVI. Coimbra: 
Universidade de Coimbra, 1973; MACEDO, Jorge Borges de – Os Lusíadas e a História. Lisboa: Verbo, 
1979; BARRETO, Luís Filipe – Descobrimentos e Renascimento. Formas de ser e pensar nos séculos XV 
e XVI. Lisboa: INCM, 1983; BARRETO, Luís Filipe – Caminhos do Saber no Renascimento Português. 
Estudos de história e teoria da cultura. Lisboa: INCM, 1985. 



Em ano de peste, muito ficou por renovar ● Luís Urbano Afonso 

Medievalista N.º 31 | Janeiro – Junho 2022                                                                                                                                                   459 

COMO CITAR ESTE ARTIGO / HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

AFONSO, Luís Urbano – “Em ano de peste, muito ficou por renovar”. Medievalista 31 

(Janeiro – Junho 2022), pp. 445-459. Disponível em 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt .  

 

 
 

 
 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 

 

https://medievalista.iem.fcsh.unl.pt/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/



	capa fb medievalista 31
	Medievalista 31
	Ficha técnica_
	Indice
	Editorial
	Destaque
	José Mattoso ou a contemplação como exaltação
	Dossier
	Apresentação do Dossier
	Fidalgos e freires-cavaleiros
	Intercambios artísticos en una diócesis transfronteriza
	Monges e mosteiros galegos em Portugal
	El conde D. Enrique Manuel
	Escitia y Escancia (o Escandia)
	Artigos
	El golpe de Estado de Focas
	Delving into the Magdalene’s vase
	Las nominaciones de Dios
	Uma peça muito preciosa de significado
	Recensões
	1
	2
	Apresentação de teses
	1
	2
	3
	4
	Varia
	Carta Por se assim é ...
	Cistercian Worlds.

Conferência Internacional
	Actividade Científica do GEsOS em 2021
	Em ano de peste, muito ficou por renovar
	Contracapa


