
 

 

 

 

 

 

El Occidente islámico en la historiografía mameluca del 
período baḥrī (648-784/1250-1382). Fuentes y recepción 

de la historia de al-Andalus 
 

The Islamic West in Baḥrī Mamluk historiography (648-
784/1250-1382). Sources, reception and memory of the history of 

al-Andalus 
 
  

 Abdenour Padillo-Saoud 
Queen Mary University of London 

E1 4NS; Londres; Reino Unido 
 

a.padillosaoud@qmul.ac.uk 
https://orcid.org/0000-0002-1240-397X 

 

 
Data recepção do artigo / Received for publication: 28 de Maio de 2025 

 

DOI: https://doi.org/10.34619/z4dx-uwfr 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
N.º 38 | Julho – Dezembro 2025 
ISSN 1646-740X 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          382 
 

 
La presente nota de investigación resume los contenidos de la tesis doctoral “El 

Occidente islámico en la historiografía mameluca del periodo baḥrī: fuentes y 

recepción de la historia de al-Andalus”, defendida el 20 de febrero de 2024 en la 

Escuela de Estudios Árabes de Granada (Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas). La investigación se desarrolló en el marco del proyecto “Local contexts 

and global dynamics: al-Andalus and the Maghreb in the Islamic East (AMOI)”, 

dirigido por las doctoras Maribel Fierro y Mayte Penelas, y continuado por la 

segunda fase del mismo, titulada “al-Andalus and the Maghrib in the Islamic East: 

mobility, migration and memory (AMOI-II)”. Ambos proyectos tienen como objetivo 

estudiar cómo, cuándo y por qué el conocimiento producido en el Occidente islámico 

pre-moderno, una región habitualmente considerada periférica, se difundió en un 

ámbito más amplio, el de la comunidad islámica global, y qué transformaciones e 

innovaciones se asociaron a ese proceso1. 

Como indica su propio título, la tesis se inscribe en el ámbito de la historiografía en 

el contexto del proyecto mencionado. Su objetivo general era examinar el impacto 

que la historia de al-Andalus tuvo en la historiografía mameluca del periodo baḥrī 

(1250-1382). A través del análisis de la información que sobre al-Andalus contienen 

un número de crónicas históricas de este periodo, se buscaba ofrecer una visión de 

conjunto del lugar que ocupaba este territorio y su historia en la historiografía de 

este periodo. 

La elección del primer periodo mameluco se justifica por su relevancia histórica 

como una de las épocas más productivas, tanto en términos culturales y políticos, de 

todo el periodo islámico pre-moderno. Su singularidad –el ascenso al poder de 

esclavos militares, su victoria contra los invencibles mongoles, la expulsión de los 

cruzados de Oriente o la riqueza arquitectónica de sus ciudades, entre otros– lo 

 
1 Sobre las líneas generales de estos proyectos, véase https://www.eea.csic.es/eea-proyectos-de-
investigacion/contextos-locales-y-dinamicas-globales-al-andalus-y-el-magreb-en-el-oriente-
islamico-amoi/ y https://www.eea.csic.es/eea-proyectos-de-investigacion/al-andalus-y-el-magrib-
en-el-oriente-islamico-movilidad-migracion-y-memoria-amoi-ii/ 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          383 
 

convierte en un periodo de enorme interés para el estudio de las dinámicas 

culturales del islam medieval2. 

No en vano, muchos de los elementos de lo que hoy consideramos distintivamente 

arabo-islámico, como el contenido y la estructura de las “Mil y una noches” o el 

desarrollo de las ordenes sufíes, por ejemplo, son producto de esta etapa. Además, y 

de forma más directamente vinculada al objeto de esta investigación, este periodo 

ha sido considerado como uno de los más prolíficos en lo referente a la producción 

escrita, lo que lo convierte en una fuente de primer orden para el conocimiento de 

la historia factual de distintos momentos y regiones del mundo islámico, entre ellos 

al-Andalus3. 

 

1. Corpus textual analizado. Consideraciones previas 

El corpus de textos históricos analizados está compuesto por ocho crónicas, 

seleccionadas según criterios geográficos, cronológicos, temáticos y tipológicos. En 

primer lugar, se han considerado aquellas obras cuyos autores desarrollaron su 

actividad durante el periodo abarcado por esta tesis doctoral (1250-1382) y en el 

territorio mameluco, principalmente Egipto, la Siria histórica y el noroeste de la 

península Arábiga. En cuanto al criterio temático, se han incluido en el corpus 

aquellas crónicas que contienen información de carácter histórico relativa a al-

Andalus. Finalmente, el análisis se ha centrado exclusivamente en el género de las 

crónicas, dejando de lado otras formas historiográficas características de la 

producción islámica pre-moderna, como los diccionarios bio-bibliográficos, así 

como otros géneros que, sin pertenecer propiamente al ámbito historiográfico, 

pueden incluir datos de naturaleza histórica. 

 

 
2 Sobre esta dinastía, puede consultarse IRWIN, Robert – The Middle East in the Middle Ages: The Early 
Mamluk Sultanate 1250-1382. Illinois: Southern Illinois University Press, Beckenham, 1986; 
LEVANONI, Amalia – “The Mamlūks in Egypt and Syria: the Turkish Mamlūk Sultanate (648-
784/1250-1382) and the Circassian Mamlūk Sultanate (784-923/1382-1517)”. In FIERRO, Maribel 
(ed.) – The New Cambridge History of Islam. Vol. 2. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, pp. 
237-284. 
3 MUHANNA, Elias – The World in a Book. Al-Nuwayri and the Islamic Encyclopedic Tradition. 
Princeton, NJ: Princeton University Press, 2018, pp. 1-7. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          384 
 

De acuerdo a estos criterios, el corpus lo componen un total de ocho obras: 

1) Zubdat al-fikra fī taʾrīḫ al-hiǧra de Baybars al-Manṣūrī (m. 1325) 

2) al-Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar de al-Malik al-Muʾayyad Abū l-Fidāʾ (m. 1331)  

3) Nihāyat al-arab fī funūn al-adab de Šihāb al-Dīn al-Nuwayrī (m. 1333) 

3) Kanz al-durar wa-ǧāmiʿ al-ġurar de Ibn al-Dawādārī (m. después 1335) 

4) Taʾrīḫ al-islām de Šams al-Dīn al-Ḏahabī (m. 748/1348) 

5) Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār de Ibn Faḍl Allāh al-ʿUmarī (m. 1349) 

6) al-Bidāya wa-l-nihāya de ʿImād al-Dīn Ibn Kaṯīr (m. 1373) 

7) Kitāb al-Ilmām bi-l-aʿlām fī-mā ǧarat bi-hi al-aḥkām wa-l-umūr al-maqḍiyya fī 

waqʿat al-Iskandariyya de al-Nuwayrī al-Iskandarānī (m. después 1373-4). 

Generalmente, la narración histórica en la cronística árabe pre-moderna consiste en 

la yuxtaposición de noticias independientes sobre diferentes acontecimientos 

dentro de un encuadre analístico. De este modo, la unidad de análisis en esta 

investigación ha sido la “noticia”, entendida esta como “la unidad mínima 

historiográficamente significante en que se puede dividir un texto para su análisis”4. 

Estas noticias son extraídas principalmente de fuentes anteriores y agrupadas en las 

crónicas sin que, por lo general, se mencione su procedencia o autoría. 

Finalmente, las obras se han agrupado en distintas categorías de análisis que 

corresponden a los capítulos que conforman la parte central de la tesis doctoral. 

Estas categorías se han definido a partir de una serie de elementos comunes entre 

los historiadores que compartieron un mismo contexto sociocultural; elementos que 

permiten vincularlos entre sí y diferenciarlos del resto.  Dichos elementos se reflejan 

también en sus respectivas producciones historiográficas, que comparten una serie 

de rasgos compositivos. A partir de estas características comunes se han establecido 

cuatro categorías analíticas, bajo las cuales se han agrupado las obras del corpus. La 

 
4 MOLINA, Luis – “Técnicas de amplificatio en el Muqtabis de Ibn Hayyan”. Talia Dixit 1 (2006), pp. 
58-59. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          385 
 

utilidad de esta clasificación reside en que permite poner de relieve la relación entre 

ciertos textos, sus características y el contexto en el que fueron producidos. 

 

2. Al-Andalus en la historiografía mameluca: análisis y perspectivas 

Una vez establecido y organizado el corpus, se procedió a la búsqueda y selección de 

las noticias que se ajustaban a la tipología y temática abordadas en esta tesis para 

su análisis crítico. En concreto, el estudio se centró, por un lado, en la información 

que estos autores ofrecen sobre al-Andalus y, por otro, en las fuentes que utilizaron 

para construir su relato histórico sobre dicho territorio. 

La primera categoría corresponde a lo que se ha dado en llamar “enciclopedismo 

mameluco” e incluye las obras Nihāyat al-arab fī funūn al-adab de Šihāb al-Dīn al-

Nuwayrī (m. 1333) y Masālik al-abṣār fī mamālik al-amṣār de al-ʿUmarī (m. 1349). 

El periodo mameluco ha sido considerado como la edad de oro de la literatura 

enciclopédica árabe debido a la proliferación de composiciones de carácter 

recopilatorio, como compendios, antologías, obras enciclopédicas, resúmenes. 

Este fenómeno fue favorecido por diversos factores: la amenaza mongola, que 

generó en la clase intelectual una creciente preocupación por el destino del 

patrimonio cultural de la comunidad islámica y estimuló su preservación; y, 

especialmente, el ascenso de El Cairo como nuevo epicentro cultural del mundo 

islámico, donde los intelectuales emigrados encontraron una red institucional 

favorable al desarrollo de su actividad. Todo ello contribuyó a la conformación de 

un ethos agregativo, una auténtica cultura compilatoria5. Las obras de este tipo 

muestran una visión más global del territorio. Motivados por la percepción de 

formar parte del corazón de una dār al-islām (territorios del islam) revitalizada, 

estos autores ampliaron el sujeto de la historia a la comunidad islámica en su 

conjunto, en contraste con las visiones más localistas de periodos anteriores. Esto 

se tradujo en un interés creciente por otras regiones del mundo islámico, entre ellas 

al-Andalus. 

 
5 MUHANNA, Elias – Encyclopaedism in the Mamluk Period: The composition of Shihāb Al-Dīn Al-
Nuwayrīʾs (D. 1333). Nihāyat Al-Arab Fī Funūn Al-Adab. Cambridge, Massachusetts: Harvard 
University, 2012. Tesis doctoral, pp. 39-47. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          386 
 

En lo que respecta a al-Andalus, objeto de estudio de esta investigación, las obras 

incluidas en esta categoría contienen extensos relatos sobre este territorio. La 

información proporcionada comienza con una descripción geográfica del mismo, 

incluyendo sus ciudades, su urbanismo, su población, así como su organización 

política y militar. Las secciones más extensas están dedicadas al contenido de 

carácter histórico, en las que se narra la trayectoria del territorio a través de las 

distintas dinastías y gobernantes que se sucedieron. Para ello, estos autores 

recurren a una amplia variedad de fuentes que permite estudiar las relaciones de 

transmisión textual entre distintas obras de la historiografía árabe pre-moderna. 

Algunas de las fuentes utilizadas, identificadas en este trabajo, corresponden a obras 

que no se han conservado, lo que confiere un valor añadido a los fragmentos que las 

citan como testimonios de producciones históricas hoy desaparecidas. Tal es el caso, 

por ejemplo, de una de las obras andalusíes más relevantes como es al-Muqtabis, del 

cordobés Ibn Ḥayyān (m. 1076), utilizada por al-ʿUmarī en la sección dedicada a la 

dinastía omeya de Masālik al-abṣār, y analizada en esta tesis doctoral6. Asimismo, 

otros pasajes relativos a al-Andalus permiten identificar fuentes cuya relevancia en 

la transmisión del conocimiento histórico del Occidente islámico hacia Oriente no se 

había señalado hasta ahora, como es el caso de Akhbār al-duwal al-islāmiyya, del 

autor egipcio Ibn Ẓāfir al-Azdī (m. 1216). 

En este sentido, además de su valor para ampliar nuestro conocimiento sobre al-

Andalus, estas crónicas constituyen también un testimonio significativo para 

profundizar en el estudio de la historiografía andalusí en particular, y de la 

historiografía árabe medieval en general. 

El segundo grupo de obras analizadas corresponde a las crónicas producidas por 

dos autores vinculados a los círculos religiosos de Damasco: Taʾrīkh al-islām (La 

historia del islam), de al-Ḏahabī (m. 1348), y al-Bidāya wa-l-nihāya (El principio y el 

final), de Ibn Kaṯīr (m. 1373). Estas obras, especialmente la primera, han sido 

fundamentales para profundizar en el conocimiento histórico de al-Andalus. El 

análisis realizado, por su parte, ha demostrado que la historia presentada en ambas 

 
6 PADILLO-SAOUD, Abdenour – “La historia de los omeyas de al-Andalus en el enciclopedismo 
mameluco. Un análisis historiográfico de la Nihāyat al-arab y los Masālik al-abṣār”. Al-Qanṭara 43:2 
(2022), e27. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          387 
 

obras responde a una intención consciente por parte de sus autores de construir un 

relato histórico acorde con una determinada visión e intencionalidad particular. Si 

bien esta orientación intencional está presente en la totalidad de las obras históricas 

analizadas, en los textos agrupados dentro de esta categoría resulta especialmente 

acentuada. Esto contrasta con las obras enciclopédicas mencionadas anteriormente, 

en las que predominan objetivos de compilación y preservación del saber. Esta 

circunstancia constituye uno de los planteamientos centrales de esta tesis doctoral, 

es decir, la necesidad de un estudio historiográfico crítico sobre la construcción del 

relato histórico como paso previo al aprovechamiento de la información que estas 

obras ofrecen. 

Tanto al-Ḏahabī como Ibn Kaṯīr pertenecieron a la corriente tradicionalista siria, 

cuyo epicentro en este periodo fue la ciudad de Damasco. Estos tradicionalistas 

defendían la primacía de la práctica normativa del Profeta (sunna), junto a la 

revelación, como fundamentos de la ley, y consideraban a las primeras generaciones 

de musulmanes como modelo autoritativo para su aplicación práctica. Asimismo, se 

opusieron frontalmente al uso de la especulación racional y a la disputa teológica7. 

En este sentido, la historia era percibida principalmente como una ciencia auxiliar 

de las ciencias religiosas. Por ello, resulta más frecuente en este tipo de obras la 

presencia de elementos propios de la ciencia del ḥadīṯ (tradición profética), como la 

inclusión de las cadenas de transmisión (isnād), un compromiso mayor por la 

autoridad de las fuentes utilizadas, o el rechazo de relatos provenientes de las 

tradiciones judías y cristianas (isrāʾīliyyāt) o leyendas de tradiciones pre-islámicas. 

Esta influencia del tradicionalismo también está presente a nivel temático, como 

mencionábamos. Estos autores se esforzaron por presentar una historia que se 

ajustase a los estándares de la ortodoxia sunní, lo cual resulta particularmente 

evidente en los temas más críticos de la historia islámica, especialmente en el 

contexto de las disputas intrarreligiosas que se mantuvieron latentes a lo largo de 

todo el periodo islámico premoderno, en particular entre el chiismo y el sunnismo. 

Cabe recordar, en este sentido, que uno de los principales puntos de disensión entre 

 
7 Para ampliar sobre esta corriente religiosa, véase BERKEY, Jonathan – The Formation of Islam. 
Religion and Society in the Near East, 600-1800. Nueva York: Cambridge University Press, 2003. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          388 
 

las distintas facciones religiosas fue la interpretación de los sucesos que tuvieron 

lugar durante los primeros años de la historia islámica. 

En lo que respecta a la historia de al-Andalus, esta ocupa un lugar relativamente 

modesto en ambas obras analizadas. No obstante, en las distintas noticias que estos 

autores incluyen sobre este territorio pueden observarse las características 

señaladas anteriormente. En este sentido, ambos autores recurrieron 

principalmente a fuentes sirias pertenecientes a su propia corriente religiosa. Sin 

embargo, cabe destacar que al-Ḏahabī, en su preocupación por el uso riguroso de las 

fuentes, también incorporó un número considerable de obras andalusíes. 

Por otro lado, las noticias relativas a al-Andalus son utilizadas por estos autores para 

reforzar la visión histórica que desean conferir al relato. Esto se manifiesta, por 

ejemplo, en el énfasis de Ibn Kaṯīr por vincular la conquista de al-Andalus con los 

omeyas sirios, en particular con el califa al-Walīd (m. 96/715), en un intento por 

reparar la memoria de esta dinastía frente a la narrativa chií que cuestionaba su 

legitimidad. Otro ejemplo, aunque menos explícito, se encuentra en la imagen que 

al-Ḏahabī proyecta de los almorávides y almohades como restauradores del orden 

y ejecutores del yihad frente al enemigo. 

El tercer grupo de fuentes analizadas está constituido por obras historiográficas que 

incorporan de manera abundante elementos propios de géneros literarios 

populares (adab), tales como anécdotas, topoi, relatos legendarios o el uso de un 

estilo narrativo marcado por expresiones “coloquiales” propias de las variedades 

vernáculas de la lengua. Este tipo de obras ha sido clasificado como formas de 

“historia literaturizada”8. Las obras más representativas de esta tendencia son las 

que se han incluido en este análisis Kanz al-durar wa-ǧāmiʿ al-ġurar de Ibn al-

Dawādārī (m. después 1335) y el Kitāb al-Ilmām de al-Nuwayrī al-Iskandarānī (m. 

después 1373-4). 

Entre los diferentes factores que contribuyeron al desarrollo de esta tendencia se 

encuentran la extensión de la producción literaria a espacios sociales más amplios 

 
8 Para ampliar sobre esta tendencia, véase VAN STEENBERGEN, Jo y TERMONIA, Maya (eds.) – New 
Readings in Arabic Historiography from Late Medieval Egypt and Syria. Proceedings of the Themed day 
of the Fifth Conference of the School of Mamluk Studies. Leiden, Boston: Brill, 2021. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          389 
 

que el estrictamente cortesano. Esta popularización del adab propició la 

participación de grupos sociales más heterogéneos, entre ellos los ulemas. Por otra 

parte, el proceso de popularización de la actividad intelectual integró a otros grupos 

tradicionalmente ajenos a estas prácticas, como artesanos y comerciantes. Como 

resultado, se fue desdibujando la frontera entre la literatura propia de las élites y la 

literatura popular.  En este contexto, la élite intelectual comenzó a incorporar de 

forma creciente elementos literarios en sus estrategias comunicativas, tanto en 

géneros tradicionalmente abiertos a estas formas expresivas como en otros de 

naturaleza, en principio, más pragmática, como es el caso de la historiografía. En este 

sentido, la información sobre al-Andalus en estas obras se caracteriza por la 

abundancia de elementos literarios propios de la épica popular, las fuentes orales o 

las tradiciones apócrifas, cuyo objetivo, en gran medida, es construir un relato que 

buscaba entretener y divertir al lector según las convenciones de la época. 

Por último, la última de las categorías que conforman las obras analizadas en esta 

investigación corresponde a las obras compuestas por autores pertenecientes a la 

élite política del sultanato mameluco. Si bien no constituyen una categoría 

claramente definida ni plenamente diferenciable del resto, ambas comparten una 

serie de características que permiten agruparlas de manera funcional a efectos del 

análisis. En esta categoría se han incluido dos obras: Zubdat al-fikra, del emir 

Baybars al-Manṣūrī (m. 1325), y al-Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar, del príncipe ayyubí 

Abū l-Fidāʾ (m. 732/1331). Baybars al-Manṣūrī fue un emir de alto rango dentro de 

la élite política mameluca, que ocupó diversos cargos de importancia y llegó a ser 

designado delegado del sultán. Por su parte, Abū l-Fidāʾ fue un príncipe 

perteneciente a la dinastía ayyubí, destronada por los mamelucos. No obstante, el 

nuevo poder mantuvo en funciones a ciertas figuras de la dinastía anterior, como es 

el caso de Abū l-Fidāʾ, quien ejerció como gobernador de la región siria de Hama bajo 

la autoridad del sultán. 

En lo que respecta al Occidente islámico, la obra de Baybars al-Manṣūrī refleja de 

manera clara las posiciones políticas del sultanato mameluco durante el periodo. En 

ella, el autor ofrece una imagen positiva de la dinastía meriní (g. 1244-1465), a la 

que presenta como la entidad política más relevante del Occidente islámico. En 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          390 
 

contraste, la dinastía hafsí (g. 1229-1564) de Túnez recibe una atención limitada, y 

las escasas noticias que se le dedican se caracterizan por su ambigüedad e incluso 

por cierto tono irónico, al poner énfasis en su incapacidad para defender a los 

musulmanes de la región frente al avance cruzado. Este tratamiento diferencial 

refleja la postura política de los mamelucos: mientras que los meriníes fueron 

considerados aliados y mantuvieron buenas relaciones con el sultanato, los hafsíes 

fueron vistos con desconfianza debido a sus pretensiones califales, en un contexto 

en el que el título de califa estaba en manos de los abasíes de El Cairo y operaba 

como un instrumento central de legitimidad para el poder mameluco9. 

En este contexto, al-Andalus carece de protagonismo en la obra de Baybars al-

Manṣūrī, quien presenta este territorio simplemente como un escenario más de la 

actuación política y militar de la dinastía meriní. La información proporcionada 

sobre la península ibérica aparece subordinada a dicha actuación. La historia de al-

Andalus es utilizada por el autor para poner en valor la determinación de los 

meriníes en la defensa del yihād, su preocupación por la situación de los 

musulmanes y su papel decisivo en los triunfos obtenidos en el Occidente islámico. 

Por su parte, la obra de Abū l-Fidāʾ, al-Muḫtaṣar fī aḫbār al-bašar, se presenta como 

un compendio histórico, y en tanto tal, la información relativa a al-Andalus aparece 

de forma resumida y con escaso nivel de detalle. No obstante, en ella se reflejan con 

claridad las inclinaciones del autor como miembro de la élite política. A lo largo de 

la obra puede advertirse un marcado interés por los acontecimientos que afectan a 

las élites gobernantes y a las cortes reales, algo que también se manifiesta en el 

tratamiento de al-Andalus. Entre los temas más recurrentes destacan las cuestiones 

sucesorias, así como las constantes alusiones a los títulos honoríficos de los distintos 

gobernantes. 

Ambos textos constituyen, además, uno de los escasos testimonios conservados de 

la producción historiográfica generada desde el seno de la élite política dirigente del 

sultanato mameluco, lo que les confiere un valor singular para el estudio de sus 

representaciones históricas. 

 
9 Véase BANISTER, Mustafa – The Abbasid Caliphate of Cairo, 1261-1517. Edimburgo: Edinburgh 
University Press, 2021. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          391 
 

3. Conclusiones 

El análisis realizado en el marco de esta investigación ha permitido extraer una serie 

de conclusiones que confirman la hipótesis de partida: las singularidades de esta 

historiografía la convierten en uno de los testimonios más valiosos para profundizar 

en el conocimiento tanto de la historia como de la historiografía andalusí. Esto 

resulta aún más relevante en un contexto como el del mundo arabo-islámico pre-

moderno, en el que el saber era concebido como un todo orgánico e 

interrelacionado. A continuación, presentamos un resumen de las conclusiones 

generales que ofrece esta investigación. 

En primer lugar, el análisis de las obras del corpus ha demostrado su utilidad para 

profundizar en el conocimiento de la historiografía andalusí, en particular a través 

de su capacidad para preservar fragmentos o referencias a textos hoy 

desaparecidos. Un caso especialmente significativo es el de Masālik al-abṣār de al-

ʿUmarī, cuyo análisis ha permitido identificar pasajes procedentes del Muqtabis de 

Ibn Ḥayyān, una de las fuentes más importantes para el estudio de la historiografía 

andalusí, de la que solo se conservan fragmentos. Este tipo de hallazgos pone de 

relieve el valor de estas crónicas orientales no solo como reflejo de la recepción de 

al-Andalus en otros contextos, sino también como testimonio indirecto de la propia 

producción historiográfica andalusí. 

En segundo lugar, este análisis ha permitido identificar las fuentes utilizadas por los 

autores mamelucos para construir la narrativa histórica sobre al-Andalus. Aunque 

en algunos casos concretos se han detectado fuentes empleadas de forma exclusiva 

por un autor para incorporar datos muy específicos, el grueso del relato histórico 

sobre al-Andalus en la historiografía mameluca del periodo baḥrī se sustenta en un 

núcleo común de referencias. El estudio detallado de estas fuentes ha puesto de 

relieve, además, el valor de esta historiografía para ampliar nuestro conocimiento 

sobre los mecanismos de transmisión del saber entre el Occidente islámico y 

Oriente. Por un lado, ha permitido identificar ciertos eslabones poco conocidos en 

este proceso de circulación textual; por otro, ha contribuido a valorar con mayor 

precisión la relevancia de determinadas obras en la configuración de ese tránsito. 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          392 
 

Del mismo modo que en el caso de las fuentes utilizadas, el tratamiento que los 

autores mamelucos hicieron de ellas presenta tanto similitudes como diferencias, en 

general relacionadas con el contexto histórico más amplio del periodo y con las 

trayectorias particulares de cada autor. La concepción del conocimiento en el 

mundo islámico pre-moderno favorecía la recepción de narraciones históricas en 

gran medida ya canonizadas, lo que, al menos en apariencia, limitaba el margen de 

maniobra de los historiadores. No obstante, como se ha mostrado en algunos de los 

ejemplos expuestos anteriormente, estos autores dotaron de nuevos significados a 

esas narraciones, adaptándolas a las motivaciones ideológicas, religiosas o políticas 

que subyacen al proceso de escritura. Algunas de estas motivaciones son explícitas 

en el texto; otras pueden inferirse a partir del análisis contextualizado de las obras, 

mientras que otras, en cambio, permanecen opacas y escapan a nuestra 

comprensión. 

Más allá de los resultados expuestos, consideramos que uno de los principales 

aportes de esta investigación reside en la propuesta metodológica y en la 

perspectiva analítica adoptadas, construidas a partir de estudios previos pero 

aplicadas aquí de forma sistemática al corpus historiográfico mameluco. En este 

sentido, confiamos en que el enfoque desarrollado pueda servir de base o 

inspiración para futuras investigaciones. Invitamos, por tanto, al lector a 

profundizar en la tesis completa, cuya publicación en formato libro está prevista 

para finales de año, donde se desarrollan con mayor detalle las reflexiones y 

hallazgos aquí esbozados. 

 

 

 

 

 

 

 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          393 
 

Referencias bibliográficas 

Estudios 

BANISTER, Mustafa – The Abbasid Caliphate of Cairo, 1261-1517. Edimburgo: 
Edinburgh University Press, 2021. 

BERKEY, Jonathan – The Formation of Islam. Religion and Society in the Near East, 
600-1800. Nueva York: Cambridge University Press, 2003. 

IRWIN, Robert – The Middle East in the Middle Ages: The Early Mamluk Sultanate 
1250-1382. Illinois: Southern Illinois University Press, Beckenham, 1986. 

LEVANONI, Amalia – “The Mamlūks in Egypt and Syria: the Turkish Mamlūk 
Sultanate (648-784/1250-1382) and the Circassian Mamlūk Sultanate (784-
923/1382-1517)”. In FIERRO, Maribel (ed.) – The New Cambridge History of Islam. 
Vol. 2. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, pp. 237-284. 

MOLINA, Luis – “Técnicas de amplificatio en el Muqtabis de Ibn Hayyan”. Talia Dixit 
1 (2006), pp. 55-79. 

MUHANNA, Elias – Encyclopaedism in the Mamluk Period: The composition of Shihāb 
Al-Dīn Al-Nuwayrīʾs (D. 1333). Nihāyat Al-Arab Fī Funūn Al-Adab. Cambridge, 
Massachusetts: Harvard University, 2012. Tesis doctoral, pp. 39-47. 

MUHANNA, Elias – The World in a Book. Al-Nuwayri and the Islamic Encyclopedic 
Tradition. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2018. 

PADILLO-SAOUD, Abdenour – “La historia de los omeyas de al-Andalus en el 
enciclopedismo mameluco. Un análisis historiográfico de la Nihāyat al-arab y los 
Masālik al-abṣār”. Al-Qanṭara 43:2 (2022), e 27. 

Proyecto AMOI-I, https://www.eea.csic.es/eea-proyectos-de-
investigacion/contextos-locales-y-dinamicas-globales-al-andalus-y-el-magreb-en-
el-oriente-islamico-amoi/ 

Proyecto AMOI-II, https://www.eea.csic.es/eea-proyectos-de-investigacion/al-
andalus-y-el-magrib-en-el-oriente-islamico-movilidad-migracion-y-memoria-
amoi-ii/ 

VAN STEENBERGEN, Jo y TERMONIA, Maya (eds.) – New Readings in Arabic 
Historiography from Late Medieval Egypt and Syria. Proceedings of the Themed Day 
of the Fifth Conference of the School of Mamluk Studies. Leiden, Boston: Brill, 2021. 
 

 

 

 

 

 



   
El Occidente islámico en la historiografía ● Abdenour Padillo-Saoud  

 

Medievalista  Nº 38 | Julho – Dezembro 2025                                                                                                                                          394 
 

COMO CITAR ESTE ARTIGO | HOW TO QUOTE THIS ARTICLE: 

PADILLO-SAOUD, Abdenour – “El Occidente islámico en la historiografía mameluca 

del período baḥrī (648-784/1250-1382). Fuentes y recepción de la historia de al-

Andalus”. Medievalista 38 (Julho – Dezembro 2025), pp. 381-394. Disponível em 

https://revistas.fcsh.unl.pt/medievalista.  

 
 

 

 

Esta revista tem uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional. 
 
 


